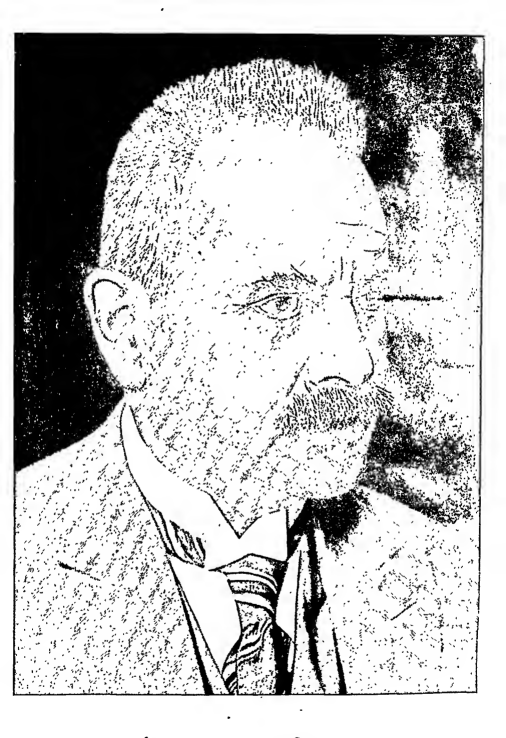


# Reinrich Luders PHILOLOGICA INDICA

Vandenhoeck & Ruprecht / Göttingen

|  |  | ٠ |     |
|--|--|---|-----|
|  |  |   | 116 |
|  |  |   |     |
|  |  |   |     |
|  |  |   |     |
|  |  |   |     |
|  |  |   |     |

## Heinrich Lüders Philologica Indica



Heinrich Lüders

### Philologica Indica

Ausgewählte kleine Schriften von

Heinrich Lüders

Festgabe

zum siebzigsten Geburtstage

am 25. Juni 1939

dargebracht

von Kollegen, Freunden und Schülern

Mit einem Bildnis und einer Tafel



Die chinesischen Schriftzeichen wurden uns von der Reichsdruckerei in Berlin leihweise zur Verfügung gestellt

#### Verehrter Herr Geheimrat!

Zu Ihrem 70. Geburtstag wissen wir Ihnen kein besseres Geschenk zu bieten als diese Auswahl Ihrer kleinen Schriften, die, bisher an vielen Stellen verstreut, sehwer benutzbar waren und nun gesammelt besser ihrem Zweck dienen werden.

Den Titel Philologica Indica tragen sie nicht von ungefähr: dieser soll Ihren Willen zum Ausdruck bringen, die Normen der Philologic auf unsere breitgelagerte Wissenschaft auzuwenden und dort heimisch zu machen. Aus Ihren Schriften spricht zu uns der Meister des strengen Stils.

Mit der Überreichung der Festgabe verbinden wir unseren Dank an Sie und unsere besten Wünsche für Ihre Gesundheit und Ihr Wohl.

Berlin, den 25. Juni 1939.

Ibre Freunde, Kellegen und Schüler



#### Inhalt.

|                                                                                | Selte           |
|--------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Die Sage von Rsyasråga (Gött, Nachr. PhilHist, Kl. 1897, S.87-135)             | 1               |
| Zwei indische Etymologien (Gött, Nuchr. PhilHist, Kl. 1898, S.1-5)             | 43              |
| Zur Sage von Rsyasraga (Gött, Nachr, PhilHist, Kl. 1901, S.28-56)              | 47              |
| Ārya-Šūras Jātakamālā und die Fresken von Ajautā (Gött, Nachr, PhilHist.       |                 |
| Kl. 1902, 8.758—762)                                                           | 73              |
| Sauskrit ālāna (KZ. 38, 1905, S.431-433)                                       | 77              |
| Eine indische Glosse des Hesychios (KZ, 38, 1905, 8,433f.)                     | 79              |
| Die Jatakas und die Epik. Die Kṛṣṇa-Sage (ZDMG, 58, 1904, S. 687-714) .        | 80              |
| Das Würfelspiel im alten Indien (Abh. Gott G - Wiss., PhilHist. Kl., Neue      |                 |
| Folgo, IX, 2, 1907, S.175)                                                     | 106             |
| Eine indische Speiseregel (ZDMG, 61, 1907, 8 041-644)                          | 175             |
| San-krit muktā, muktāphala, phala (KZ 42, 1909, S.193-206)                     | 179             |
| Das Śāriputraprakarana, ein Drama des A vagy osa (BSB, 1911, S. 388-411)       | 190             |
| Epigraphische Beiträge. I. Die Insela von von Bhattiprölu. II. Die Inschrift-  |                 |
| von Ara (BSB, 1912, S, 806 831)                                                | 213             |
| Die Sakas und die 'nordarische' Spanche (BSB, 1913, S. 406-427)                | 236             |
| Die Pranidhi-Bilder im neunten Tempel von Bazaklik (BSB, 1913, S. 864—884)     | 255             |
| Epigraphische Beiträge. III. Das viette Santen-Edikt des Asoka (BSB, 1913,     |                 |
| S. 988—1028)                                                                   | 274             |
| Epigraphische Beiträge. IV. Zu den Felsche und Saulenedikten des Asoka (BSB.   |                 |
| 1914, S. S31—868)                                                              | 312             |
| Setaketu (Festschrift Windisch, 1914, S. 225—245)                              | 346             |
| Zu den Upanişads, I. Die Samvargavidyā (BSB, 1916, S. 278—309)                 | 361             |
| Die Saubhikas. Ein Beitrag zur Geschichte des indischen Dramas (BSB, 1916,     |                 |
| S. 698—737)                                                                    | 391             |
| and the Califolist Willet Trains by                                            | 428             |
| Eine arische Anschanung über den Vertragsbruch (BSB, 1917, S. 347-374).        | 438             |
| Die säkischen Mürn (BSB, 1919, S, 734-769)                                     | 463             |
| Pali uddiyāna (KZ. 49. 1920, S. 233—236)                                       | 463             |
|                                                                                | <del>1</del> 97 |
| Zuden Upanişads. II. Die Şodasakalavidya (BSB. PhilHist. Kl. 1922. S. 227—242) | 509             |
| Zur Geschichte und Geographie Ostturkestans (BSB. PanHist. M. 1922,            |                 |
| \$ 942, 9613                                                                   | 526             |
| Zur Geschichte des lim Altindischen. (Armbuger. Festschrift Wackernagel,       | ~10             |
| 1923. S. 294—308)                                                              | ひまじ             |

#### Inhalt .

Seite

| Pali bondi- und Verwandtes (KZ. 52, 1924, S.106—109)       566         Zu den Aśoka-Inschriften (ZII. 5, 1927, S. 251—264)       569         Medizinische Sanskrit-Texte aus Turkestan (Festgabe Garbe, 1927, S.148—162)       579         Vedisch śáma- (KZ. 56, 1929, S. 282—287)       591         Weitere Beiträge zur Geschichte und Geographie von Ostturkestan (BSB. PhilHist. Kl. 1930, S. 7—64)       595         Kātantra und Kaumāralāta (BSB. PhilHist. Kl. 1930, S. 482—538)       659         Das Zeichen für 70 in den Inschriften von Mathurā aus der Śaka- und Kuṣana- Zeit (AO. 10, 1931, S.118—125)       721         Zur Geschichte des Ostasiatischen Tiorkreises (BSB. PhilHist. Kl. 1933, S. 998—1022)       727         Vedisch heṣant, heṣa, heṣas (AO. 13, 1934, S. 81—127)       751         Berichtigungen und Zusätze       785         Register       790 | Vedisch grh- (KZ. 52, 1924, S. 99—105)                                       | 561 |  |  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|-----|--|--|--|--|--|
| Medizinische Sanskrit-Texte aus Turkestan (Festgabe Garbe, 1927, S. 148—162)       579         Vedisch śáma- (KZ. 56, 1929, S. 282—287)       591         Weitere Beiträge zur Geschichte und Geographie von Ostturkestan (BSB. PhilHist. Kl. 1930, S. 7—64)       595         Kātantra und Kaumāralāta (BSB. PhilHist. Kl. 1930, S. 482—538)       659         Das Zeichen für 70 in den Inschriften von Mathurā aus der Šaka- und Kuṣana- Zeit (AO. 10, 1931, S. 118—125)       721         Zur Geschichte des Ostasiatischen Tierkreises (BSB. PhilHist. Kl. 1933, S. 998—1022)       727         Vedisch heṣant, heṣa, heṣas (AO. 13, 1934, S. 81—127)       751         Berichtigungen und Zusätze       785                                                                                                                                                                       | Pali bondi- und Verwandtes (KZ. 52, 1924, S. 106—109)                        | 566 |  |  |  |  |  |
| Vedisch śáma- (KZ. 56, 1929, S. 282—287).       591         Weitere Beiträge zur Geschichte und Geographie von Ostturkestan (BSB. PhilHist. Kl. 1930, S. 7—64).       595         Kātantra und Kaumāralāta (BSB. PhilHist. Kl. 1930, S. 482—538).       659         Das Zeichen für 70 in den Inschriften von Mathurā aus der Śaka- und Kuṣana-Zeit (AO. 10, 1931, S. 118—125)       721         Zur Geschichte des Ostasiatischen Tierkreises (BSB. PhilHist. Kl. 1933, S. 998—1022)       727         Vedisch heṣant, heṣa, heṣas (AO. 13, 1934, S. 81—127)       751         Berichtigungen und Zusätze       785                                                                                                                                                                                                                                                                    | Zu den Aśoka-Inschriften (ZII. 5, 1927, S. 251—264)                          | 569 |  |  |  |  |  |
| Weitere Beiträge zur Geschichte und Geographie von Ostturkestan (BSB. Phil Hist. Kl. 1930, S. 7—64)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Medizinische Sanskrit-Texte aus Turkestan (Festgabe Garbe, 1927, S. 148—162) |     |  |  |  |  |  |
| Hist. Kl. 1930, S. 7—64).       595         Kātantra und Kaumāralāta (BSB. PhilHist. Kl. 1930, S. 482—538).       659         Das Zeichen für 70 in den Inschriften von Mathurā aus der Śaka- und Kuṣana- Zeit (AO. 10, 1931, S. 118—125)       721         Zur Geschichte des Ostasiatischen Tierkreises (BSB. PhilHist. Kl. 1933, S. 998—1022)       727         Vedisch heṣant, heṣa, heṣas (AO. 13, 1934, S. 81—127)       751         Berichtigungen und Zusätze       785                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Vedisch śáma- (KZ. 56, 1929, S. 282—287)                                     | 591 |  |  |  |  |  |
| Kātantra und Kaumāralāta (BSB. PhilHist. Kl. 1930, S. 482—538) 659  Das Zeichen für 70 in den Inschriften von Mathurā aus der Śaka- und Kuṣana- Zeit (AO. 10, 1931, S. 118—125)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Weitere Beiträge zur Geschichte und Geographie von Ostturkestan (BSB. Phil   |     |  |  |  |  |  |
| Das Zeichen für 70 in den Inschriften von Mathurā aus der Śaka- und Kuṣana- Zeit (AO. 10, 1931, S. 118—125)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Hist. Kl. 1930, S. 7—64)                                                     | 595 |  |  |  |  |  |
| Zeit (AO. 10, 1931, S. 118—125)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Kātantra und Kaumāralāta (BSB. PhilHist. Kl. 1930, S. 482—538)               | 659 |  |  |  |  |  |
| Zur Geschichte des Ostasiatischen Tierkreises (BSB. PhilHist. Kl. 1933,         S. 998—1022)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Das Zeichen für 70 in den Inschriften von Mathurā aus der Śaka- und Kuṣana-  |     |  |  |  |  |  |
| S. 998—1022)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Zeit (AO. 10, 1931, S. 118—125)                                              | 721 |  |  |  |  |  |
| Vedisch heşant, heşa, heşas (AO. 13, 1934, S. 81—127)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Zur Geschichte des Ostasiatischen Tierkreises (BSB. PhilHist. Kl. 1933,      |     |  |  |  |  |  |
| Berichtigungen und Zusätze                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | S. 998—1022)                                                                 | 727 |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Vedisch heşant, heşa, heşas (AO. 13, 1934, S. 81—127)                        | 751 |  |  |  |  |  |
| Register                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Berichtigungen und Zusätze                                                   | 785 |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Register                                                                     | 790 |  |  |  |  |  |

#### Die Sage von Rsyasrnga.

Die Person des Rsyaśrnga 1) gehört dem Sagenkreise des Rāma an. Er ist der Gatte der Śāntā, einer leiblichen Tochter des Dasaratha, die von Lomapāda Daśaratha adoptiert war, und er ist der Ŗṣi, der für seinen königlichen Schwiegervater die putrīyā isti darbringt. Sein Name begegnet uns schon in der vedischen Literatur. Nach dem Jaiminīya-Upanişad-Brāhmana (III, 40) wurde das unsterbliche Gāyatrasāman von Indra dem Kāśyapa, von diesem dem Rśyaśrnga Kāśyapa, von diesem dem Devataras Śyāvasāyana Kāśyapa überliefert. Im Vamsabrālımaņa (2) ist Ŗṣyaśṛṅga Kāśyapa der Sohn und Schüler des Kaśyapa und der Vater und Lehrer des Vibhandaka. Mit Sicherheit können wir Rsyasriga auch wohl mit dem Rsya identifizieren, der im Āranyakagāna des Ārseyabrāhmana (Kauthumaśākhā III, 6, 10; Jaiminīyaś. I. 9, 2) erwähnt wird2). Trotz Verschiedenheiten im einzelnen, auf die hier nicht weiter eingegangen werden kann, stimmen die genannten beiden Lehrerlisten darin überein, daß sie den Rsyaśrnga einen Nachkommen des Kaśyapa nennen. Das gleiche ist in der nichtvedischen Literatur der Fall: nach dem Mahābhārata, Rāmāyana, Padmapurāņa und Skandapurāņa ist Ŗsyaśrnga der Sohn des Vibhāndaka, der im Mahāblı. Kāśyapa, im Rām., Padmap. und Skandap. der Sohn des Kāśyapa genannt wird, und im Alambusajātaka (523, v. 26 und 37) wird Kassapa als Name des Vaters des Isisinga erwähnt. Wir werden daher besser tun, den Rsyaśriga, der nach der Sarvānukramanī der Verfasser von Rgv. X, 136, 7 ist, fernzuhalten, da er und sechs Brüder als die Söhne des Vātaraśana bezeichnet werden<sup>3</sup>).

Die Quellen für die Legende, die sich an die Person des Rsyasringa knüpft, sind das Mahābhārata (III, 110, 23—113, 25), das Padmapurāṇa

¹) Ich schreibe im allgemeinen den Namen mit lingualem Zischlaut, da dies in der klassischen Literatur die allgemein anerkannte Form ist. Die ältere Form mit dem palatalen & findet sich, soweit ich sehe, im Jaim. Up. Brähm., im Ärşeyabrähmaṇa (Réya), in der Bombay-Ausgabe des Mbh. und neben der jüngeren Form im Vamsabrähmana.

<sup>2)</sup> Ein anderer Rsya ist der Sohn des Devätithi; Bhäg. Pur. IX, 22, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Erwähnen will ich, daß auch ein öfters zitiertes Gesetzbuch (Ind. Stud. I, 233; Weber, Verz. Berl. Hften 322. 1166; Aufrecht, Cat. Cat. sub voce) und ein Tantrawerk (*Rsyaśrigasamhitā* oder *Anuttarabrahmatattvarahasya*, Burnell, Class. Ind. 205b) dem Rsyaśriga zugeschrieben werden, und daß die Käśikā seinen Namen als Beispiel zu Pān. 6, 2, 115 anführt.

(Pātālakh. 13), die Bhāratamañjarī (III, 758—795), das Rāmāyaṇa (I, 8—10), das Skandapurāṇa, der Kandjur (IV, Blatt 136. 137; übersetzt von Schiefner, Mél. As. VIII, 112—116), das Mahāvastu, das Bhadrakalpāvadāna (XXXIII), die Avadānakalpalatā (LXV), das Alambusa- und das Nalinikājātaka (523. 526) und ein paar vereinzelte Notizen.

Der Inhalt der Mahābhārata-Erzählung ist folgender: Der Rṣi Vibhāṇḍaka, ein großer Büßer, wohnt am Ufer eines großen Sees. Einst erblickt er die Apsaras Urvaśī, und 'tasya retaḥ pracaskanda'. Er badet sich darauf. Eine durstige Gazelle trinkt das Wasser, das er gebraucht hat, und wird davon schwanger. Ihr hatte einst, als sie ein Göttermädchen war, der Weltenschöpfer geweissagt, daß sie eine Gazelle werden und, nachdem sie als solche einen Muni geboren, erlöst werden würde. So gebiert sie denn einen Knaben, der ein Horn auf dem Haupte hat. Daher wird er Rṣyaśṛṅga genannt. Allein, ohne einen Menschen außer seinem Vater zu kennen, wächst er auf und wird ein frommer Büßer.

'Zu dieser Zeit aber war der Freund des Dasaratha, Lomapāda mit Namen, der Fürst der Angas.' 110, 41.

Er betrog absichtlich einen Brahmanen; so lautet unsere Überlieferung. Er wurde darauf von den Brahmanen verlassen, der Herr der Erde. 42.

Und einst ließ der Tausendäugige es wegen eines Versehens des Purohita dieses Königs nicht regnen; daher litten die Untertanen Not. 43.

Er befragte die Brahmanen, die bußegewohnten, weisen, die fähig waren, den Götterkönig zum Regnen zu zwingen, o Beherrscher der Erde: 'Man muß ein Mittel finden, daß Parjanya regne'. 44; 45a.

Aufgefordert sagten jene Weisen ihm ihre Meinungen; ein trefflicher Muni unter ihnen aber sprach zu dem Könige: 45b; 46a.

'Die Brahmanen sind erzürnt auf dich, großer König; mache eine Sühne. Und hole den Rsyaśriga, den Sohn des Muni, herbei, o Fürst, der im Walde wohnt, die Weiber nicht kennt und sich am Rechten freut. 46b; 47.

Wenn dieser große Büßer dein Reich betritt, o König, wird Parjanya sofort regnen; daran zweifle ich nicht.' 48.

Als er diese Rede gehört, o König, und eine Sühne seiner Person gemacht hatte und gegangen war, kam er wieder, nachdem die Brahmanen versöhnt waren. Als die Untertanen gehört hatten, daß der König gekommen sei, freuten sie sich.' 49; 50a.

Nun berät sich der König mit den Ministern über die Art und Weise, wie man den Rsyaśriga herbeischaffen könne. Er beauftragt die Hetären mit dieser Mission, und eine alte Buhlerin findet sich denn auch gegen entsprechende Belohnung dazu bereit. Sie läßt auf einem Floße eine Einsiedelei erbauen, beladet sie mit allerlei verführerischen Gegenständen und fährt damit nach der Einsiedelei ab. Nachdem sie den Aufenthaltsort des Rsi ermittelt hat, sendet sie ihre Tochter zur Verführung des Rsyaśriga

Die Webersprücke im Anfang de zweiten Teiles dieser Erzählung springen sofert im Augert. Wie kann der König die Brahmanen um Ratfragen, von denen eben gesagt ist, daß sie ihn im Zorn verlassen haben! Nunlaßt sich mit Sicherheit beweisen, daß die panze Begründung der Dürre durch die Krankung der Brahmanen und die Geschichte ihrer Versöhnung

i) Diec hat schen Reltzmann, Mbh. u. s. Thede H. 78, hervorgehoben: 'Auch eine undere Änderung ist hachst uipe chiekt. Den Rut, den Ryynspaga zu entfuhren, mußten dem Louwpäda die Brahmanen pepeben haben. Aber mit diesen hatte ja der Kong sich entzweit. Al e wurde gefal eht, er habe sich vorher [sic] mit den Brahmanen wieder ver ohnt. Aber dann war die Entfuhrung des Ryynspäga unnötig!' Heltzmann scheint also nur die Ver ohnung der Brahmanen für mecht zu halten, werin ich ihm nicht beistimmen hann.

durch spätere Überarbeitung in den Text gekommen ist. Schon die allgemeine Erwägung führt zu diesem Schlusse. Wenn die Dürre durch den Zorn der Brahmanen veranlaßt war, so mußte in einem Märchen die Versöhnung derselben den Regen bewirken, und es lag in dem Falle überhaupt kein Grund mehr vor, den Rsyasriga zu holen. Zweitens aber steht die ursprüngliche Veranlassung der Dürre ja noch selbst im Texte: sie trat einst infolge eines Versehens des Purohita des Königs ein. Der Überarbeiter hat also einfach den zweiten Vers eingeschoben und sich nicht einmal die Mühe gegeben, die Fuge gehörig zu verwischen. Wenn man Vers 42 streicht, schließt sich Vers 43 vortrefflich an Vers 41 an. Ebenso ist die zweite Zeile von Vers 46 zu streichen; die dreizeilige Strophe (46b; 47) wird dadurch zu einem regelmäßigen Śloka. Hier ist natürlich auch der Schluß der ersten Zeile von Vers 47, wie aus dem ca hervorgeht, leicht verändert worden. Ganz hinzugefügt ist dann Vers 49; 50a; nur die Worte etac chrutvā vaco sind vielleicht echt, doch ist die Überarbeitung hier gründlicher gewesen und der alte Text nicht mehr herzustellen.

Es lag dem Überarbeiter offenbar daran, die Würde der Brahmanen und die Schwere einer ihnen zugefügten Beleidigung hervorzuheben. Wir werden demselben daher auch den Einschub der zweiten Zeile von Vers 44 zuschreiben dürfen. Sie hat nur den Zweck, die Macht der Brahmanen zu betonen, und Inhalt und Form erweisen sie als unecht. Wenn jene Brahmanen den Indra zum Regnen zwingen konnten, wozu bedurften sie dann des Ŗṣyaśṛṅga? Die Zeile enthält außerdem das Flickwort prthivīpate und macht den Śloka (44; 45a) dreizeilig¹).

Um die Sache zu verdeutlichen, gebe ich im folgenden den Sanskrittext mit Hervorhebung der unechten Zeilen:

etasminn eva kāle tu sakhā Daśarathasya vai | Lomapāda iti khyātah Angānām²) īśvaro 'bhavat | 41 | tena kāmāt kṛtam mithyā brāhmaņasyeti naḥ śrutiḥ | sa brāhmaṇaiḥ parityaktas tadā³) vai jagataḥ patiḥ | 42 | | purohitāpacārāc ca tasya rājño yadrcchayā na vavarsa sahasrāksas tato 'pīdyanta vai prajāḥ | 43 | sa brāķmaņān paryaprechat tapoyuktān manīsiņaķ pravarsaņe surendrasya samarthān pṛthivīpate | [44] katham pravarset Parjanya upāyah paridrsyatām tam ūcus coditās te tu svamatāni manīsiņah | [45] tatra tv eko munivaras tam rājānam uvāca ha || kupitās tava rājendra brāhmaņā niskrtim cara | [46] Rsyaśrngam munisutam ānayasva ca pārthiva vāneyam anabhijnam ca nārīņām ārjave ratam | 47 |

<sup>1)</sup> Ich mache auch noch auf die schlechte und fehlerhafte Sprache in den eingeschobenen Versen aufmerksam. 3) Bombay-Ausgabe tato.

<sup>2)</sup> Bombay-Ausgabe khyāto hy Angānām.

```
sa ced avatared rājan viṣayam te mahātapāḥ |
sadyaḥ pravarṣet Parjanya iti me nātra samsayaḥ || 48 ||
etac chrutvā vaco rājan kṛtvā niṣkṛtim ātmanaḥ |
sa gatvā punar āgacchat prasanneṣu dvijātiṣu | [49]
rājānam āgatam śrutvā pratisamjahṛṣuḥ prajāḥ ||
```

Die Richtigkeit der Behauptung, daß die Erzählung in dem angegebenen Sinne überarbeitet ist, wird nun durch eine andere Stelle bestätigt. Die Legende von Rsyasringa gehört der sogenannten Tīrthayātrā an. Lomasa macht mit den Brüdern des Arjuna und der Kṛṣṇā eine Wallfahrt. Bei jedem Tīrtha erzählt er dessen Geschichte. Auf diese Weise ist hier eine große Anzahl von Legenden vereinigt. Diese werden gewöhnlich in der Weise eingeleitet, daß Lomasa beim Anblick des Tīrtha zunächst in kurzen Zügen die mit ihm verknüpfte Geschichte andeutet, worauf die angeredete Person ihn unter nochmaliger Aufzählung der Hauptpunkte bittet, die Geschichte ausführlich zu erzählen. Betrachten wir nun die Rahmenerzählung zu unserer Legende. Der erste Teil (110, 23—26) ergibt nichts, was die gegenwärtige Frage fördern könnte. Wichtig dagegen ist der zweite Teil, die Frage des Yudhisthira:

Rşyasingalı katham migyam utpannalı Kasyapatmajalı | viruddhe yonisamsarge katham ca tapasa yutalı || 27 || kimartham ca bhayac Chakras tasya balasya dhimatalı | anāviştyam pravittayam vavarşa BalaVitraha || 28 || kathamrūpā ca sā Śāntā rājaputrī yatavratā | lobhayam āsa yā ceto migabhūtasya tasya vai || 29 || Lomapādas ca rājarşir yadāsrūyata dhārmikalı | katham vai vişaye tasya nāvarşat Pākasāsanalı || 30 || etan me bhagavan sarvam vistarena yathātatham | vaktum arhasi susrūsor Rsyasingasya cestitam || 31 ||

Hier wird also zunächst die Dürre im zweiten Verse als ein unwesentlicher Nebenumstand erwähnt, und dann noch einmal am Schlusse, gegen die Reihenfolge der Ereignisse, ganz speziell nach dem Grunde derselben gefragt. Ich glaube es wird mir jeder recht geben, wenn ich diesen Śloka als später eingeschoben bezeichne. Er stammt offenbar von demselben her, der die Geschichte von der Kränkung der Brahmanen und ihrer Versöhnung selbst eingefügt hat.

Der Verfasser der Rahmenerzählung kannte also jene Geschichte noch nicht. Nun muß aber diese Rahmenerzählung von dem Diaskeuasten herrühren: sie kann nicht früher existiert haben, zu einer Zeit, als die Legenden etwa noch einzeln existierten, weil sie nur dazu dient, die einzelnen Episoden zu einem Ganzen zu verbinden, und sie kann nicht später gedichtet sein, weil ohne sie überhaupt kein Zusammenhang herrschen würde. Wir müssen also sagen, daß der Diaskeuast des Mahābhārata — oder vielleicht

genauer, der Tīrthayātrā — die veränderte Fassung noch nicht kannte. Die Änderung ist also nach der Diaskeuase vorgenommen.

Der zweite Punkt, der hier behandelt werden muß, ist die Person der Entführerin. In der Erzählung wie sie jetzt lautet, ist es kaum erklärlich, warum der König mit einem Male dem Sohne des Psi seine Tochter Säntä zur Frau gibt. Schon der ältere Holtzmann hat daher vermutet, daß in der ursprünglichen Sage die Säntä den Psyaśrnga geholt habe¹). Dies wird durch die später ausführlich zu besprechende Fassung der Sage bei den Buddhisten und durch zwei andere Zeugnisse bestätigt. Harivamśa, Viṣṇup. 93,5ff. wird erzählt, wie Pradyumna, als Schauspieler verkleidet, unter anderem die Entführung des Pṣṣyaśrnga durch Śāntā in Begleitung von Hetären aufführt:

```
tataḥ sa nanṛte tatra Varadatto naṭas tathā |
Svapure puravāsīnām param harṣam samādadhat || 5 ||
Rāmāyaṇam mahākāvyam uddeśam nāṭakīkṛtam |
janma Viṣṇor ameyasya Rākṣasendravadhepsayā || 6 ||
Lomapādo Daśaratha Rṣyaśṛṅgam mahāmunim |
Śāntām ānāyayām āsa gaṇikābhiḥ sahānagha || 7 ||
RāmaLakṣmaṇaŚatrughnā Bharataś caiva Bhārata |
Rṣyaśṛṅgaś ca Śāntā ca tathārūpair naṭaiḥ kṛtāḥ²) || 8 || usw.
Und Buddhacarita IV, 19 heißt es:
```

Ŗṣyaśṛṅgaṁ munisutaṁ tathaiva strīṣv apaṇḍitam | upāyair vividhaiḥ Śāntā jagrāha ca jahāra ca ||

Daß in der ursprünglichen Sage die Entführung durch die Sāntā stattfand, ist somit zweifellos. Ob sie dabei von Hetären begleitet war oder nicht, ist unwesentlich, da ihr jedenfalls die Hauptaufgabe zufiel. Wir haben hier nun die Frage zu entscheiden, ob der Diaskeuast die Sage in der jüngeren Form aufnahm oder ob der Text der Sage nach der Diaskeuase verändert wurde.

Die Frage wird durch die oben gegebene Rahmenerzählung beantwortet. Die dritte Strophe: 'Und wie sah jene Śāntā aus, die energische Königstochter, die den Sinn des Gazellengeborenen betörte?' zeigt deutlich, daß zur Zeit der Diaskeuase die Sage in der ursprünglichen Gestalt folgte. Welche Verse hier verändert oder eingeschoben sind, läßt sich im Einzelnen nicht feststellen. Sehr bedeutend werden die Änderungen aber nicht gewesen sein; in den meisten Fällen, zum Beispiel in dem Gespräch (111,7ff.), genügte es, das Wort Śāntā durch veśyā zu ersetzen.

Wenden wir uns nun zum Padmapurāna. Dieses Purāna liegt in wenigstens zwei, teilweise stark voneinander abweichenden Rezensionen

<sup>1)</sup> Indische Sagen; nach Holtzmann a. a. O. II, 78.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Webers Verbesserung (Über das Rāmāyaṇa, S. 42), die Calcutta-Ausgabe hat kṛtaiḥ.

vor, von denen die eine durch die Ausgabe in der Änandäsrama Series, die andere durch die Handschrift der Bodleiana, Wilson 111—116, vertreten wird. Da diese Handschrift in Bengalieharakteren gesehrieben ist, dürfen wir wohl die in ihr enthaltene Rezension als die bengalische bezeichnen. Die Geschichte des Esyaspäga findet sieh nur in der letzteren Rezension (Pätälakhanda 13), da in der anderen Rezension die ersten 28 Sargas des Pätälakhanda fehlen). Ich gebe im folgenden den Text nach der Oxforder Handschrift.

```
Välsyäyana myica !
Vibhāṇḍakasya tanayo hariṇyām ndapadyata |
katham nāma dharādhāra2) harinīkābharat purā || 1 ||
sa sutām Romapādasya Šūntām udarahat katham |
tan me brāki dvijihvendra param kantūhalam hi tat || 2 ||
Sesa uwica
Vihhāndakasya brahmarsch Kāsyapusya mahātapāh |
Rsyaśrigo yato jato harinyam tac chryusva me | 3 |
kanyā Svarnamukki nūma Bhagasya paramadyntik |
āsid rūpegunandārnabhūsitā garvagarbhitā | 4 | 4
La insayānena gaechanta in Brahmāna in jagatā in gurum |
distrā na sambhramam cakre na cakāra pradaksinam | 5 ||
Brahmā sasāpa kṣudre 'pi tām āgasi vilāsinīma') [
mrgibhūya vone tistha munim sūya vimoksyase |
tatah sā harinī bhūtvā bahhrāma gahane vane | 6 |
mahāhradam samūsūdya Kāsyayas tu Vibhāndakah |
tayış tepe çirain tasthan dhyāyan brahma sanātanam | 7 ||
athOrvasī mahābhāga tatra prāptā yadrechayā |
tū ir vilokya pracaskanda retas tasya mahātmanah |
salile tat pravāhena tīralagnam abhūt tadā | 8 |
saiva Svarnamukhī nāma harinī to pipāsitā |
papau tatra jalam vipra4) sahaiva muniretasā | 9 |
```

prathamam Srslikhandam hi Bhūmikhandam dvitīyakam | trtīyam Svargakhandam ca Pātālam tu caturthakam | pancamam cOttaram khandam sarvapāpapranāsanam ||

Die gedruckte Rezension bezeugt also selbst, daß die Zahl, Namen und Reihenfolge der khandas in der Rezension der Bengali-Handschrift die älteren sind.

<sup>1)</sup> Welche der beiden Rezensionen den Vorzug verdient, bedarf natürlich der genaueren Untersuchung. Für das größere Alter der bengalischen Rezension spricht indessen ihr Verhältnis zum Mahäbhärata, wie es sieh aus dem folgenden ergeben wird, und zweitens eine Stelle in der gedruckten Rezension. Die Bengali-Handschrift enthält fünf khandas: Systikh., Bhūmikh., Svargakh., Pātālakh., Uttarakh., während die gedruckte Rezension seehs khandas zählt: Adikh., Bhūmikh., Brahmakh., Pātālakh., Systikh., Uttarakh. Nun findet sieh aber am Sehlusse des Bhūmikhanda der gedruckten Rezension selbst die Angabe:

<sup>2)</sup> So hier auch sonst; z. B. IV, 4. 2) MS. vilāşinīm.

<sup>4)</sup> Die zweite Silbe ist im MS. unleserlich.

sadyo 'jāyata tasyās tu kumārah paramadyutih |  $sar{a}$  tu mukt $ar{a}$  mṛg $ar{i}$ deh $ar{a}$ j jag $ar{a}$ he vibudh $ar{a}$ layam || 10 || Vibhāṇḍakas tu taṁ dṛṣṭvā tanayaṁ sūryavarcasam | pālayām āsa¹) jātena snehena dvijanandana || 11 || sa cāpi vipine tasmin munivīryabhavo muniķ | pitrā prāpitasamskārah prāptavedah samāhitah | vyacarat tatra vipine janadarsanavarjite || 12 || tasya bālýe tv atikrānte mūrdhni śringe ajāyatām | mātrgotram sūcayantī Ŗṣyaśṛṅgas tato 'bhavat | 13 || Romapādasya rājarser visaye ca mahāmate | brāhmaṇātikramād eva vṛṣṭir na cābhavat tataḥ²) || 14 || tatah purohitāmātyān āhūya³) nṛpatir dvija | mantrayām āsa vṛṣṭyartham abravīt tam purohitaḥ || 15 || Vibhāṇḍakasya tanaya Ŗṣyaśṛṅgo mahātapāḥ | āgacched yadi te rājyam tato vṛṣṭir bhaviṣyati || 16 || tac chrutvā Romapādo 'tha vicintya manasā nṛpaḥ | dūtenākārayām āsa vāramukhyāḥ sahasraśaḥ || 17 || tā uvāca vaco rājā Vibhāndakasutam munim samānesyati yā tasyai dāsyāmi vipulam dhanam || 18 || tac chrutvā vacanam tasya vešyās tā bhayam āvišan | na pārayāmas tat karma mahārāja kṣamasva naḥ || 19 || Vibhāṇḍako mahātejāḥ kruddho dhakṣyati cakṣuṣā | sarvā nas tvām ca rājendra nivartasva manorathāt || 20 || vidrutāsu tatas tāsu vrddhā kāpi dhiyā varā veśyā svanaptrikām prāha grhāna nrpater dhanam | 21 | ānayişye muneh putram sahāyā tvam bhaver mama kim karomi vayo 'tītam tena tvām prārthayāmy aham | 22 | ity uktvā tām samāsvāsya vesyā rājānam abravīt ānayisye mahārāja Vibhāndakasutam munim pratijānīhi bhavatā sāntvanīyo Vibhāndakah | 23 | rājābravīt samāyāta Ŗsyasrige yadā muniļ | āgamisyati samkruddhah sāntvanīyah sa me tadā | 24 | tam tasya samayam vesyā srutvā nāvam cakāra ha | āśramam tatra cakre ca divyagulmalatādibhiḥ | 25 | samcitya tatra vastūni madhurāni priyāni ca sā nāvam vāhayām āsa niyuktair avanībhṛtā || 26 || āśramāt Kāśyapasyātha sāntare yojanatrayāt tasthau nāvi vanābhyāse4) sajjayitvā varānganāḥ | 27 | kānane ca yathā<sup>5</sup>) nāvi višesah sma na dršyate tathā cakre yogavijnā vṛddhā veśyā dhiyā varā | 28 | atha dūtena vijnāya Kāsyapasya kriyocitam |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) MS. pālayam esa. <sup>2</sup>) Fehlt im MS. <sup>3</sup>) MS. ahūya.

<sup>4)</sup> MS. -se. 5) MS. tathā.

```
samayam gantukāmasya tapase ca vanāya ca || 29
presayām āsa tām naptrīm bhūsayitvā vibhūsaņaih |
svayam ca dūratas tasthau prekṣamāṇā manasvinī || 30 ||
naptrī tasyās tato gatvā muner ānandamandalam1)
Vibhāndakena krtyārtham gacchatā parivarjitam | 31 ||
tatropavistam vapusā cārurūpeņa tatsutam
Rsyaśrigam mahābhāgam apasyad varavarninī | 32 ||
Reyasrigas tu dharmajña pitaram na vināparam |
pumāmsam vā striyam vāpi nāpasyad vipine purā | 33 |
tām tu drstvā varārohām mene munikumārakam |
abravīt svāgatam brahman kas tvam kasyātha putrakaļ. || 34 ||
atropavišyatām²) samyag abhivādyo 'si me matah |
grhyantām phalamūlāni kṛtātithyo viyāsyasi3) | 35 ||
sāha tam nābhivādyo 'smi abhivādyo bhavān mama |
cram eva vratam mahyam nāsanam samsraye kvacit | 36 |
āśramo me nadītīre ramyapuspaphalānvitaļ |
bhavantam daršayişyāmi tāpasānām manoramam | 37 ||
Rsyasrnga uvāca ||
ātithyena vinā brahman na gantum tvam ito 'rhasi |
tad grhāna phalāny atra jalam ca parišītalam | 38 |
ity uktvā pradadau tasyai phalāni katicit tataļ |
aingudāni ca pakvāni4) tathā bhallātakāni ca | 39 |
sā tāni grhya pāņibhyām osthaprānte samarpya ca |
khutkrtya visasarjātha dadau bhaksyāni kāminī |
mahārasāni svādūni phalamātrākṛtīni ca | 40 |
vesyovāca ||
paśyāsmākam āśramasya phalāny etāni śākhinām |
pānīyam ca manohāri nāsramas te manoharah | 41 |
Ŗṣyaśṛṅgas tu pāṇibhyām gṛhītvā modakān dvija |
bhakṣayām āsa lobhena sādadāc<sup>5</sup>) ca punaḥ punaḥ | 42 ||
pānakam ca tatah pītvā madhuram mādakam punah |
anāsvāditapūrvāņi tāny āsvādya dvijātmajaķ |
mene param sakhāyam tām višašvāsa ca tāpasaķ | 43 |
sā višvastam tato jāātvā muniputram manasvinī |
bhujābhyām gādham āslişyāpāyayat tam mukhāsavam | 44 ||
stanābhyām ca suvṛttābhyām sā pasparša punaḥ punaḥ
mugdho 'bhūd Rsyasringo 'tha paramain prāpa sainmadam | 45 |
sā tu jñātvā tatah kālam tāpasasya samāgateh |
agnihotram samuddišya tvaritā nāvam āyayau | 46 ||
Rsyasrigas tadā mugdho 'cintayat tām nirantaram |
nāgnikāryam cakārātha nāharac ca samitkušān
```

<sup>1)</sup> So MS.

<sup>2)</sup> MS. -tropāvašya-.

<sup>3)</sup> MS. siyā-.

<sup>4)</sup> MS. dakvāni; da undeutlich.

<sup>5)</sup> MS. -dadac.

```
grahagrasta iva brahman vyalokata diśo muhuh | 47 | 47
Vibhāndakas tu tapaso nivrtya dvijasattama
āśramam yāvad āyāti putram mugdham vyalokayat | 48 |
uvāca ca kim etat te vaimanasyam kuto 'bhavat |
samitpușpāņi nādyāpi vatsa kim nāhrtāni te |
agnikāryam na sampannam vihvalas tvam vilokyase | 49 | 4
Rsyaśrnga uvāca ||
atithih kaścid āyāto ramyaveśo manoharah
suvibhaktā jatā bibhrat sīmante dvidalīkṛtāḥ | 50 |
tasya valkalakah snigdhah susparsah sukhado 'ti me |
mekhalā ca sušiñjānā šiñjānā pādamekhalā || 51 ||
vakṣasā ca dadhac chṛṅge suvṛtte sparsasaukhyade
bibhrat kanthe ca subhrāni vartulāni phalāni vai || 52 ||
samāgatya nāsanam me jagrāha nābhivādanam
anvamanyata mām eva so 'bhivādya sthito 'grataḥ¹)
mayā dattāni pakvāni phalāni prāsya dūrataļı |
sa phalāni dadau mahyam svādūni rasavanti²) ca || 54 ||
jalam dadau svāśramasya tena me 'pahrtam manah |
kim vratam tāta tasya sma³) tac cikīrṣāmi saukhyadam || 55 ||
Vibhāndakas tu tac chrutvā jñātvā rakṣaḥkṛtaṁ tu tat
putram āha na jānāmi rakṣāmsi balavanti vai | 56 |
kṛtvā māyāmayam rūpam tapovighnam4) caranti hi
sambhāṣā teṣu te naiva kartavyā tapa icchatā<sup>5</sup>) || 57 ||
nāsmākam tāni bhakṣyāṇi tapohānikarāṇi vai |
iti prašāsya tam putram vimanāh sa Vibhāndakah | 58 |
vanam vilokayām<sup>6</sup>) āsa samantād yojanadvayam |
na dadarśa tapovighnakāranam kutracin muniķ | 59 |
paredyur na yayau taptum putram drstvā samākulam
na yayau sāpi tanvangī dūtair jñātvā vidheyatām | 60 |
anyedyur api nāgacchad anyedyur api tāpaṣaḥ
dinatraye gate putram sustham jñātvā Vibhāndakah
avighnam̄<sup>7</sup>) cāsramam dṛṣṭvā jagāma tapase punaḥ || 61 ||
athājagāma tanvaigī vesyā8) vrddhāniyojitā
Rşyasrngam tathā santam mohayām āsa kāminī | 62 |
uvāca cāsramam mahyam drastum icchati yad bhavān
tad āgatyāvalokyaivāgamişyati mayā saha || 63 ||
ity uktvā tam mohayitvā gādham ālinganādibhih
nāvam nināya tanvangī bhūṣayām āsa bhūṣaṇaiḥ | 64 |
pānakam pāyayitvātha mādakam madhunā samam |
nāvam tām vāhayām āsa vesyā vṛddhā dhiyā varā | 65 |
```

<sup>1)</sup> MS. 'gnatah.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) MS. rasanti.

<sup>3)</sup> MS. śma.

<sup>4)</sup> MS. -vighna.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) So MS.

<sup>6)</sup> MS. -lotay $\bar{a}m$ ; ta unsicher, eher unfertiges ja.

<sup>7)</sup> MS. avedyuñ.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) MS. va.

```
Romapādapure nāvam nibadhya nrpam abravīt |
āgata1) Rsyaśrngo 'yam yad vidheyam2') vidhīyatām | 66 |
Rsyaśrnige tu samprāpte Vāsavas tadbhiyā dvija |
vavarşa salilam bhūri subhikşam abhavat tadā | 67 |
Romapādaļi Kāsyapasya sankamānah samāgatim
Šāntām nāma tatah kanyām dadau munisutāya vai |
Rşyasrngāya dharmajña yathāvidhi mahāmatih | 68 |
Vibhāndakas tato 'bhyetya svāsraman munisattama |
adrstvā tanayam tatra jātodvego babhūva ha | 69 |
mṛgayām āsa vipine samantād Rsyasriigakam
pariśrāntas tato dhyānam cakāra tapatām varah | 70 |
dhyānenālokayām āsa Romapādavicestitam |
kruddhah prāyāt tato vipra dhaksyan krodhāgninā nrpam
sapattanani sahāmātyani saprajani sapurohitam | 71 |
athāgatya puraprānte vyksamūlam upāśritah
vahnim utpādayām āsa caksurbhyāni vadanāt tatah
tatpuram dagdhum ārebhe vahnir ürdhvasikho mahān | 72 |
Romapādas tad ālokya Rsyasrngam sabhāryakam |
presayām āsa matimān sāntvanāya tapasvinah !! 73 ||
Rsyaśrngas tu dharmātmā sabhāryo munim abhyagāt
abhivādyātha pitaram jagāda madhuram vacah |
vadhūs te rājaputrīyam abhivādayate prabho | 74 |
tac chrutvā Kāsyapātmajah³) . . . . . . . . . . . .
rājānam ca samāślisya mumude prašašamsa ca | 75 |
Rsyasrngam tatah praha prasannatma Vibhandakah
putram utpādya vatsa tvam āśramāya prayāsyasi | 76 ||
ity ādišya tato vipra Rsyasrigain Vibhāndakah
jagāma svāšramam prītas tapase krtanišcayaļ | 77 |
iti te kathitam vipra Rsyasrngo yathā munih
upayeme Romapādāc Chāntām Dasarathātmajām !! 78 ||
II iti srī Padmapurāņe Pātālakhanda Ŗsyasringopākhyānain nāma
                                           trayodaso dhyayah 🖟
```

Jeder, der diese Erzählung mit der jetzigen Fassung des Mahäbhärata vergleicht, wird ohne weiteres die große Ähnlichkeit zwischen beiden erkennen. Vor allem mache ich auf die folgenden beiden wörtlichen Übereinstimmungen aufmerksam:

Padmap, 6 mrgībhūya vanc tistha munim sūya vimoksyasc. Mbh. 110.37 devakanyā mṛgī bhūtvā munim sūya vimoksyase. Padmap, 36 sāha tam nābhivādyo smi abhirādyo bharār mama evam eva vratam mahyam nāsanam savistaye kracit

<sup>2)</sup> MS. -dherain. 1) MS. -tain.

<sup>3)</sup> MS. spetmajale.

Mbh. 111,12 bhavatā nābhivādyo¹) 'ham abhivādyo bhavān mayā | vratam etādṛśaṁ brahman pariṣvajyo bhavān mayā ||

Abweichend in den beiden Berichten dagegen sind die folgenden Punkte. Die Vorgeschichte der Gazelle, auf die im Mbh. kurz in einem einzigen Verse (110, 36b; 37a) hingewiesen wird, wird hier ausführlich erzählt. Über die Entstehung der Dürre wird hier nichts weiter gesagt, als daß sie infolge der Nichtachtung eines Brahmanen eintrat; von dem Fortzug der Brahmanen und ihrer Versöhnung findet sich hier nichts. Im Mbh. hat Ŗṣyaśṛṅga ein Horn auf dem Haupte, hier wachsen ihm deren zwei. Die Entführerin ist im Mbh. die Tochter der alten Hetäre, hier ihre Enkelin. Im Mbh. sucht Vibhāndaka drei Tage im Walde nach der Buhlerin, im Purāņa bleibt er nach kurzem Suchen in der Nähe der Einsiedelei drei Tage zu Hause. Am meisten weicht die Erzählung von der Besänftigung des Vibhāṇḍaka ab. Vibhāṇḍaka begibt sich hier in die Nähe der Stadt des Romapāda und läßt Feuer aus seinen Augen sprühen, um sie mit allem, was in ihr ist, zu verbrennen. Schon ist sie in Brand geraten, als auf die Bitte des Königs sein Sohn mit der Santa zu ihm geht und ihm die Königstochter als seine Gattin vorstellt. Darauf gibt der Alte sofort sein Vorhaben auf.

Die oben angeführten wörtlichen Übereinstimmungen machen es unabweislich, daß die beiden Erzählungen in direktem Zusammenhange stehen. Wir haben also zu untersuchen, wem die Priorität gebührt. Da aber, wie wir gesehen, im Mbh. ursprünglich die ältere Fassung der Sage stand, wonach die Śāntā den Ŗṣyaśṛṅga entführte, während wir im Padmapurāṇa die jüngere Fassung mit der Entführung durch die Hetäre haben, so ist es ausgeschlossen, daß etwa das Purāṇa älter als das ursprüngliche Mbh. ist. Es handelt sich somit nur darum, ob der Purāṇa-Verfasser nach der jetzigen Fassung des Mbh. gearbeitet hat oder ob der Überarbeiter der Mahābhārata-Erzählung bei seiner Arbeit das Padmapurāṇa benutzt hat.

Betrachten wir zunächst die beiden oben angeführten wörtlich übereinstimmenden Stellen. Mbh. 111, 12 lautet vollständig in Übersetzung: Du mußt nicht mich empfangen, ich muß dich empfangen. So ist das Gelübde, o Brahmane, ich muß dich umarmen.' Der Vers ist ein Śloka, während im übrigen der ganze Abschnitt, in dem er vorkommt (111, 7 bis 113, 25), in Tristubh-Strophen verfaßt ist. Dieser Umstand würde allein schon genügen, den Vers als eingeschoben zu erweisen. Er wird aber noch durch zwei andere Punkte unterstützt. Der Vers paßt gar nicht in den Zusammenhang. Wenn die Hetäre den Rsyaśriga schon jetzt umarmt, so müßte doch in den nächsten Strophen die Wirkung dieser Umarmung auf den Rsyaśriga beschrieben werden. Allein das ist nicht der Fall. Er bietet ihr vielmehr seine Früchte an; von Umarmungen ist erst die Rede, als er

<sup>1)</sup> Die Calcutta-Ausgabe liest bhavatānabhi-.

von ihren Süßigkeiten genossen und vor allem von ihrem Wein getrunken hat. Dazu kommt die Mangellustigkeit des Ausdrucks in dem Verse: zu vrotum etäipsam sehlt ein me, mama oder muhyam. Nun kommt derselbe Vers im Puräna vor, und zwar in sprachlich tudelloser Lesurt: 'Sie sprach zu ihm: "ich darf nicht empfangen werden, ich muß dieh empfangen. So ist mein Gelübde: ich nehme nirgends einen Sitzant.' Hier stimmt außerdem das Metrum zur Umgebung, und der Vers hat hier seine volle Bedeutung. Die Hetare weigert sich, die gastliche Aufunhme auzunehmen und sich zu setzen, weil sie den Rsyaspiga bewegen will, nach ihrem Schiffe zu kommen; im Mbh. stehen die beiden Vershälften gar nicht in innerem Zusammenhauge. Ich halte es aus diesen Gründen für zweifellos, daß Mbh. 111, 12 eine sehlechte Wiedergabe von Padmap, 6 ist 1).

Ähnlich liegt die Sache im zweiten Falle. Im Mbh. wird zunächst einfach erzählt, daß eine Gazelle kant, das mit dem retas des Ŗși vermischte Wasser trank und davon schwanger wurde. Dann heißt es in unserem Verse (110, 36b, 37a); 'Dieser Göttertochter hatte einst der verehrungswurdige Brahman, der Weltenschöpfer, gesagt: "Nachdem du eine Gazelle geworden und einen Muni gehoren, wirst du erlöst werden". Vergleicht man damit die Erzählung des Purana, wonneh die Geburt der Apsaras Svarnannikhi als Gazelle eine Strafe für ihre Unchrerbietigkeit gegen Brahman ist, so wird man nicht umhin können, auch hier dem Puräna die Prioritat zuzugestehen. Die Mbh.-Strophe wird überhaupt erst verständlich, wenn man die Erzählung des Purana kennt. Sie zeigt überdies wieder dieselbe Unbehilflichkeit im Ausdruck, die wir schon in 111, 12 und in den eingeschobenen Zeilen 110, 42 nsw. angetroffen haben. Wir müssen daher annehmen, daß diese Strophe von dem Überarbeiter unter wörtlicher Aulehnung an das Padmapurana verfaßt und in das Mbh. eingefügt wurde.

Noch ein dritter Punkt kommt hier in Betracht. Im Mbh. heißt es am Schlusse der Ermahnungsrede des Alten (113, 5): 'Nachdem er den Sohn mit den Worten "Das sind Rakşase" zurückgehalten, suchte Vibhändaka nach ihr. Als er in drei Tagen nicht traf, da kehrte er zur Einsiedelei zurück.' Sich auf drei Tage von der Einsiedelei zu entfernen, war jedenfalls das Törichteste was Vibhändaka tun konnte, da er so der Hetäre ja die beste Gelegenheit bot, ihren Besuch zu wiederholen; man muß sich nur wundern, daß das nicht geschicht. Im Puräna dagegen sucht, wie oben erwähnt, Vibhändaka zunächst in der Nähe nach der Verführerin und bleibt dann drei Tage bei seinem Sohne zu Hause, ein durchaus vernünftiges Verfahren. Es ist daher offenbar, wie Mbh. 110, 36 b. 37 a eine Zusammenfassung von Puräna 4—6 b ist, auch unser Śloka ein ungeschickter Versuch des Überarbeiters, Pur. 59—61 a zusammenzufassen, eine Ansicht,

<sup>1)</sup> Der Überarbeiter zitierte jedenfalls aus dem Gedächtnis.

die durch die auch hier wieder zutage tretende Mangelhaftigkeit der Sprache<sup>1</sup>) bestätigt wird.

Meiner Ansicht nach beweisen diese drei Punkte, daß der Überarbeiter der Mbh.-Erzählung das Padmapurāna kannte und darnach den ursprünglichen Text des Epos veränderte<sup>2</sup>). Dann dürfen wir aber auch annehmen, daß er auch zu der Hauptänderung, die er, wie wir oben gesehen, mit dem Texte vornahm, nämlich der Einführung der Hetäre an Stelle der Königstochter direkt durch das Purāna veranlaßt wurde. Ebenso im Anfang der Geschichte. Hier fand er 'ein Versehen des Purohita' (purohitāpacārāt) als Entstehungsgrund der Dürre im Mbh.-Texte angegeben. Wenn er dafür die Betrügung eines Brahmanen seitens des Königs substituierte, so wird er die Anregung dazu vom Purāņa empfangen haben, wonach die Dürre 'infolge der Nichtachtung eines Brahmanen' (brähmanätikramät) eintrat. Allein das ist auch alles, was er dem Purāna entnommen haben kann; alles was er daran geknüpft hat, der Fortzug der Brahmanen, die Sühne des Königs und die Versöhnung der Brahmanen, ist sein eigenes Werk. Was anders aber kann ihn veranlaßt haben, die Geschichte hier in einer Weise auszuführen, daß, wie wir gesehen, die ganze Erzählung dadurch voller Widersprüche und geradezu unverständlich wird, als der Wunsch, die Schwere des Betruges gegen einen Brahmanen und die Notwendigkeit einer Sühne hervorzuheben. Das ist aber von Bedeutung für die Beurteilung des Schlusses der Erzählung, wo das Purāņa und das Mahābhārata ja wieder voneinander abweichen<sup>3</sup>). Im Mbh. steht der Alte von seinem Vorhaben, die Stadt des Königs zu verbrennen, ab, als er hört, wie große Strecken Landes der König seinem Sohne geschenkt hat. Im Puräna dagegen beginnt er tatsächlich, die Stadt in Brand zu setzen, ist aber sofort versöhnt, als er hört, daß die Königstochter die Gattin seines Sohnes ist, er scheint dies als eine Ehre zu betrachten. Mir scheint, daß die Fassung des Purāṇa hier die ältere ist. Die Steigerung des Besänftigungsmittels des Rsi im Mbh. scheint mir demselben Bestreben entsprungen zu sein, das zu der Erfindung von der Versöhnung der Brahmanen im Anfang der Geschichte führte, und es erscheint mir daher wahrscheinlich - mehr läßt sich natürlich in einem solchen Falle nicht sagen -, daß auch die Erzählung von der Besänftigung des Vibhāṇḍaka im Mbh. von dem Überarbeiter verändert oder vielleicht überhaupt neu hinzugefügt worden ist.

Der Purāṇa-Verfasser hat übrigens seinerseits vielleicht wieder die ursprüngliche Mahābhārata-Erzählung gekannt. Dafür spricht die Gleich-

<sup>.1)</sup> Zu āsādayām āsa fehlt das Objekt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Man beachte, worauf Holtzmann, Das Mahābhārata und seine Theile IV, 31 aufmerksam gemacht hat, daß Nīlakantha zu Mbh. I, 649 das Padmapurāna als das erste Purāna bezeichnet; gewöhnlich steht es in der Liste der Purānas an zweiter Stelle.

<sup>3)</sup> Die übrigen Abweichungen sind zu unbedeutend, um ausführlich besprochen zu werden. Sie ergeben jedenfalls für die Prioritätsfrage nichts.

heit in unbedeutenden Nebenumständen, wie z. B. in dem Vorwande, unter dem sich die Entführerin entfernt (Mbh. 111, 18: krtvāgnihotrasya tadāpadeśam; Pur. 46: agnihotram samuddiśya), und einige weitere wörtliche Übereinstimmungen:

Mbh. 110, 34

mahāhradam samāsādya Kāśyapas tapasi sthitaķ | dīrghakālam pariśrāntaķ.

Pur. 7

mahāhradam samāsādya Kāśyapas tu Vibhāṇḍakaḥ | tapas tepe ciram tasthau.

Mbh. 110, 35

tasya retaķ pracaskanda dṛṣṭvāpsarasam Urvaśīm ||

Pur. 8

athOrvašī mahābhāga tatra prāptā yadrcchayā | tām vilokya pracaskanda retas tasya mahātmanaḥ ||

Mbh. 111, 14

sā tāni sarvāņi vi sarja yit vā bhak şyā ny anarhāņi dadau tato 'sya | tāni . . . . mahāra sāni.

Pur. 40

khutkṛtya visasarjā tha dadau bhakṣyāṇi kāminī | mahārasāni.

In allen diesen Fällen liegt wenigstens kein Grund zu der Annahme vor, daß der Überarbeiter der Mahäbhārata-Sage die Worte aus dem Purāṇa entlehnt habe.

Das Ergebnis der bisherigen Untersuchung ist also die chronologische Reihenfolge:

- 1. Ursprüngliche Fassung des Mahābhārata.
- 2. Fassung des Padmapurāṇa, wahrscheinlich mit teilweiser Benutzung der vorigen.
- 3. Überarbeitete Fassung des Mahābhārata, der Purāņafassung angeglichen.

Ksemendras Bhāratamañjarī stimmt, wie sich nach dem Resultate von Bühlers und Kirstes Untersuchung erwarten läßt, mit dem jetzigen Texte des Mahābhārata in allem Wesentlichen überein. Mbh. 110, 36b 37a über die Vorgeburt der Gazelle fehlt hier, woraus sich indessen bei dem Charakter von Ksemendras Arbeit nicht folgern läßt, daß der Vers zu seiner Zeit noch nicht im Texte stand. Die Regenlosigkeit entsteht durch den Fluch der Brahmanen (761). Vibhāndaka bleibt hier drei Tage zu Hause (787: sthitvā tatra dinatrayam); Ksemendra ist hier offenbar durch selbständige Überlegung auf die Darstellung der Sache im Purāṇa zurückgekommen. Auffällig ist, daß die alte Hetäre hier einmal (763) als veśyā divaukasām bezeichnet wird, zumal da ähnlich auch in Amaracandras Bālabhārata, wo die ganze Sage in zwei Strophen (III, 1, 90. 91) zusammen-

gedrängt ist, die Entführerin eine Apsaras genannt wird. Was zu dieser seltsamen Änderung Anlaß gegeben, weiß ich nicht zu sagen.

Im Rāmāyaṇa wird die Legende dem Sumantra in den Mund gelegt. Er erzählt sie dem Daśaratha, und zwar nicht als etwas Geschehenes, sondern als etwas, was nach der Prophezeiung des Sanatkumāra in Zukunft geschehen wird. Die eigentliche Geburtsgeschichte fehlt hier; es wird nur erzählt, daß Rṣṇaśṛṅga der Sohn des Vibhāṇḍaka sein und, Zeit seines Lebens im Walde wohnend, keinen Menschen außer seinem Vater kennen werde.

Zu dieser Zeit werde Romapāda¹) König der Angas sein. Durch eine Übertretung desselben werde Regenlosigkeit eintreten. Der König werde die Brahmanen um Rat fragen, und sie werden raten, den Rsyaśrnga herbeizuholen und ihm die Tochter des Königs, Śāntā, zur Frau zu geben. Der König werde dann mit den Ministern überlegen, wie man den Rsyaśrnga herbeischaffen könne. Sie werden sich weigern selbst zu gehen; allein

'Sie werden, nachdem sie die geeigneten Mittel erwogen haben, sagen: "Wir werden den Seher herbeischaffen, ohne daß ein Unheil daraus entsteht." IX, 18.

So wurde der Sohn des Rsi von dem Angafürsten durch Hetären herbeigeschafft, der Gott ließ es regnen, und Säntä wird ihm gegeben. 19.

Dein Eidam Rsyasriga wird dir Söhne verschaffen. So habe ich die Erzählung des Sanatkumāra mitgeteilt.' 20.

Erfreut aber erwiderte Daśaratha dem Sumantra: 'Erzähle, wie und durch welches Mittel Rṣyaśṛṅga herbeigeführt wurde.' 21.

Darauf sprach Sumantra, von dem König aufgefordert, folgende Worte: Wie und durch welches Mittel Rsyaśringa von den Ministern herbeigeführt wurde, das will ich dir alles erzählen. Höre mir zu mitsamt den Ministern. X, 1.

Zu Romapāda sprach der Purohita mitsamt den Ministern folgendermaßen: "Folgendes gefahrlose Mittel haben wir ausgedacht." 2.

Und nun riet er, Hetären zu dem mit Weibern unbekannten Rsyaśriga zu senden. Der König willigte ein, und die Hetären begaben sich in den Wald in die Nähe der Einsiedelei, wo Rsyaśriga sie denn auch bald erblickte. Sie begrüßten ihn freundlich, und er lud sie in seine Einsiedelei ein. Sie folgten ihm dahin, und er bewirtete sie mit Wurzeln und Früchten. Sie gaben ihm dagegen von ihren Leckereien, und machten sich dann aus Furcht vor dem alten Rsi davon. Rsyaśriga war nach ihrem Fortgange sehr betrübt. Am folgenden Tage ging er wieder nach dem Platze, wo er die Mädchen gefunden hatte. Sie stellten sich denn auch wieder dort ein und luden ihn nun ein, nach ihrer Einsiedelei zu kommen. Er war einverstanden. Als sie ihn wegführten, regnete es. Der König begrüßte den Muni bei seiner

<sup>1)</sup> In B. Lomapāda.

Ankunft und gab ihm die Santa zur Frau, und Rsyasrnga lebte vergnügt mit ihr.

Auffallend ist hier der Schluß des neunten und der Beginn des zehnten Sarga. Es erscheint naheliegend; jene Zeilen, die den Zusammenhang unterbrechen, einfach zu entfernen und so Sarga IX und X zu einem Ganzen zu verbinden. Allein dem stehen drei Schwierigkeiten im Wege: erstens ist kein Grund für den Einschub jener Zeilen ersichtlich, zweitens ist das Tempus der Erzählung in IX das Futurum, da das Ganze die Prophezeiung des Sanatkumära ist, während wir in X die historischen Tempora finden, und drittens wird in IX, 20 ausdrücklich gesagt, daß hier die prophetische Erzählung des Sanatkumära ende. Dies letztere beweist, daß die Erzählung in IX wirklich zum Abschluß gebracht wurde; die Geschichte von der Entführung muß also hinter IX, 18 weggefallen und X, um die Lücke auszufüllen, später hinzugefügt sein.

Was aber soll diese Änderung veranlaßt haben? Ich glaube, man kann die Sache nur so erklären, daß ursprünglich in IX die Geschichte der Entführung in der alten Fassung, d. h. durch die Śāntā, folgte. Später, als sich unter dem Einflusse der jetzt vorliegenden Mahābhāratafassung die Sage geändert hatte, wurde die alte Erzählung gestrichen, und eine Darstellung der neuen Fassung in der aus dem Obigen ersichtlichen Weise hinzugefügt. Um die dadurch in IX entstandene Lücke notdürftig zu verdecken, wurde dann der erbärmliche Vers 19 hinzugefügt, der sich schon durch den Gebrauch des Perfekts ānītaḥ, des Imperfekts avarṣayat und des Präsens pradīyate als unecht verrät¹). Ein direktes Zeugnis für die Richtigkeit dieser Erklärung liegt in den oben angeführten Versen aus dem Harivamśa vor. Danach war das Schauspiel von der Entführung des Rṣyaśṛṅga durch die Śāntā eine Dramatisierung eines dem Mahākāvya Rāmāyaṇa angehörigen Abschnittes. Zur Zeit der Abfassung des Harivamśa muß also hier noch die ursprüngliche Sage gestanden haben.

Wir haben demnach im Rāmāyaṇa den Anfang der Sage in IX, 1—18 in der älteren Fassung, den zweiten Teil in X in einer jüngeren Fassung vor uns, und müssen nun noch das Verhältnis der letzteren zu den Fassungen des Padmapurāṇa und des jetzigen Mahābhārata zu bestimmen suchen²). Eins ergibt sich dabei mit Bestimmtheit: die Erzählung des Rāmāyaṇa

<sup>1)</sup> Es ist auch kein Zufall, daß der Text in 18, mitten in der Rede der Brahmanen, abbricht. Im nächsten Vers müßten sie natürlich vorschlagen, die Säntä zu senden. Da dies nicht mit der Sendung der ganikäs stimmte, so wurde der Text von hier an gestrichen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Was von dem Anfang der Erzählung in IX erhalten ist, ist natürlich zu wenig, um einen Vergleich mit der oben erschlossenen ursprünglichen Fassung zu ermöglichen. Doch will ich darauf hinweisen, daß hier die Entstehung der Dürre, ganz wie man den Umständen nach erwarten muß, noch als Nebenumstand behandelt ist. Die Verschiedenheit der Begründung hier (tasya vyatikramād rājūaḥ) und im ursprünglichen Mbh. (purohitāpacārāc ca tasya rājūaḥ) ist ganz unbedeutend.

ist jünger als die des Purāṇa und die des Mahābhārata. Im Rāmāyaṇa fällt die Entführung schon 'den Hetären' zu; die eine Hetäre, die zunächst die Śāntā ablöste, ist hier in der Masse aufgegangen. Das Floß mit der Einsiedelei ist hier ganz verschwunden. Ebenso ist das Gespräch zwischen Vibhāṇḍaka und Rṣyaśṛṅga — ein uralter Zug, wie wir später sehen werden — und die Geschichte von der Besänftigung des alten Rṣi weggefallen. Ob dem Verfasser die Erzählung des Mahābhārata oder die des Purāṇa vorschwebte, läßt sich dagegen bei dem Mangel beweisender Übereinstimmungen in den Worten nicht entscheiden¹).

Für die Sage im Skandapurāṇa steht mir leider nicht der Text selbst, sondern nur die Inhaltsangabe von V. N. Narasimmiyengar²) zur Verfügung. Ich glaube indessen, daß die letztere für unseren Zweck völlig ausreicht. Der Inhalt ist kurz folgender. Vibhāṇḍaka verrichtet auf Rat seines Vaters Kāśyapa seine Buße an der Tuṅgabhadrā bei Śṛṅgapura (dem heutigen Śṛṅgeri). Die Flamme seiner dreitausendjährigen Buße stört die Bewohner von Indras Himmel. Indra befiehlt einem Citrasena, dem Heiligen die Urvaśī zu schicken. Das geschieht, und der Anblick der Apsaras hat die bekannte Folge. Eine Gazelle trinkt das Waschwasser des Ṣṣi, wird sofort davon schwanger, und gebiert zur richtigen Zeit einen Knaben mit zwei Hörnern, den der Ṣṣi als seinen Sohn erkennt und aufzieht. Als der Knabe zwölf Jahre alt ist, erblicken ihn Parameśvara und Pārvatī gelegentlich auf einem Spaziergange im Himmelsraum. Sie steigen hernieder und verleihen ihm die Macht, Hungersnot und Dürre in einem Umkreise von zwölf Meilen von seinem Aufenthaltsort zu vernichten.

¹) Einzelne Anklänge lassen sich allerdings finden, z. B. Rām. X, 9 na tena . . dṛṣṭapūrvam . . strī vā pumān vā, Pur. 33 pumāmsam vā striyam vāpi nāpašyat . . purā; Rām. X, 21; Pur. 43 anāsvāditapūrvāṇi;

Rām. X, 29: vavarṣa sahasā devo jagat prahlādayams tadā | Mbh. 113, 10: dadarśa devam sahasā pravṛṣtam āpūryamāṇam ca jagaj jalena |

Sie sind aber doch nicht zahlreich und genau genug, als daß sie nicht einfach auf Zufall beruhen könnten. - Was die Bengali-Rezension betrifft, so ist sie, wie gewöhnlich, auch in diesem Abschnitt durchweg glatter. Hier hat man versucht, die Lücke hinter IX, 18, hier VIII, 22, durch den Gebrauch des Futurums und größere Ausführlichkeit in der Erzählung etwas mehr zu verwischen. In dem zweiten Teil der Erzählung ist eine ganze Reihe von Strophen eingefügt worden, um die Geschichte mit der Mahābhārata-Erzählung in Übereinstimmung zu bringen. Sie behandeln die folgenden Punkte: Der König läßt Schiffe mit Bäumen, Getränken und Früchten beladen, und die Hetären fahren auf ihnen nach der Einsiedelei (IX, 8.9). Auch Rsyasriga fährt nachher auf einem Schiffe nach der Residenz (IX, 63). Die Verführungskünste der Hetären werden ausführlich beschrieben (IX, 13ff.). Vibhändaka kommt nach dem Fortgang der Hetären nach Hause, und es folgt das Gespräch zwischen Vater und Sohn (IX, 42ff.). Endlich wird ganz ähnlich wie im Mbh. die Rückkunft des Vibhāndaka nach der Entführung und seine Besänftigung erzählt (IX, 55bff.). 2) Ind. Ant. II, 140ff.

Gazelle erweitert worden ist, so ist hier die Erscheinung der Urvaśī weiter ausgeführt und begründet worden. Gegen eine direkte Zurückführung auf die ursprüngliche Fassung des Mahābhārata spricht der Umstand, daß der zweite Teil der Legende nicht unmittelbar auf sie zurückgehen kann. Sie setzt vielmehr einen Zustand der Sage voraus, wo die Hetären und zwar insgesamt, ohne Hervorhebung einer einzelnen, die Entführung übernehmen und wo die Einsiedelei auf dem Floße und das Gespräch zwischen Vater und Sohn schon ganz aus der Geschichte verschwunden sind. Alles dies aber finden wir in der gewöhnlichen Rezension des Rāmāyana vor. Die letztere Fassung muß aber älter sein, da die Sage dort noch nicht wie im Purāṇa lokalisiert ist; wir werden also kaum fehlgehen, wenn wir die Fassung des Skandapurāņa direkt auf den jetzigen Rāmāyaņatext zurückführen. Der Purāņa-Erzähler veränderte dann seine Vorlage dahin, daß er die Dauer der Dürre auf zwölf Jahre festsetzte, daß er die Intervention des Sanatkumāra1) einfügte und den Schauplatz der Begebenheit nach Nārvē verlegte, während er die Geburtslegende, die ja im Rāmāyaņa ganz fehlt, einer andern, nicht direkt nachweisbaren Quelle entlehnte<sup>2</sup>).

Bevor ich zu den buddhistischen Fassungen übergehe, will ich noch erwähnen, daß auch Dandin in seinem Dasakumaracarita die Rsyasmasage verwertet hat. Er hat sie zu der lustigen Geschichte von dem großen Seher Marīci und der schlauen Hetäre Kāmamañjarī umgestaltet³). Trotz aller Freiheiten, die er sich mit dem Stoff erlaubt hat, sind doch die Grundzüge der Sage in der jüngeren Form, die Betörung des Büßers durch die Hetäre und seine Entführung aus dem Walde in die Königsstadt, hier deutlich erkennbar. Dandin hat sogar den Schauplatz der alten Sage beibehalten: Marīci wohnt im Lande der Angas am Ufer der Gangā außerhalb der Stadt Campā, wo die Kāmamañjarī ihr Gewerbe treibt.

Die Legende im Kandjur gebe ich im folgenden nach Schiefners Übersetzung mit einigen Kürzungen<sup>4</sup>).

¹) Es scheint fast, als ob die Einführung des Sanatkumāra durch das Auftreten desselben als Erzählers der Legende im Rāmāyaṇa veranlaßt worden sei. Wie leicht das geschehen konnte, zeigt das Beispiel Chézys, der in seiner Śakuntalā-Übersetzung (S. 201 ff.) die Rṣyaśṛṅga-Sage, angeblich nach dem Rāmāyaṇa, erzählt und dabei den Sanatkumāra genau dieselbe Rolle spielen läßt wie der Verfasser des Purāṇa.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Auch der kurze Hinweis auf die Sage im Bhāgavatapurāṇa (IX, 23, 7—9) scheint auf das jetzige Rāmāyaṇa zurückzugehen; wenigstens fällt auch hier die Entführung mehreren Hetären zu (Pur. 8 deve varṣati yaṁ rāmā āninyuḥ; Rām. X, 18: taṁ ca ninyus tathā striyaḥ). — Die Sage von Rṣiṣrṇga [sic], wie sie im Śivapurāṇa erzählt wird (Aufrecht, Cat. Bodl., S. 66a), hat mit unserer Sage nichts gemeinsam. Es ist dies vielmehr die in der indischen Literatur weit verbreitete Geschichte von dem Kōnige, der auf der Jagd aus Versehen den Sohn eines Büßers tōtet.

<sup>3)</sup> Edited by G. Bühler, S. 41ff.

<sup>4)</sup> Ich habe die abgekürzten Stellen in Klammern gesetzt.

[Einst lebte ein Ḥṣi in einer Waldgegend.] Da er die fünf Klarsichten erlangt hatte, wohnten sogar wilde Gazellen, ihm Gesellschaft leistend, in der Einsiedelei. Als er eines Tages an einen anderen Ort ging, um sein Wasser zu lassen, folgte ihm ein Gazellenweibehen nach. Als er mit Samen vermischten Harn von sich gegeben hatte, sog die Gazelle diesen auf und beleckte mit der Zunge ihre Geschlechtsteile. Da die Folgen der menschlichen Handlungen nicht durch den Gedanken erfaßt werden können, geschah es. daß sie trächtig wurde. Zur Zeit, da sie werfen sollte, begab sie sich dahin, und es kam ein Knäblein zur Welt. [Die Gazelle ließ es im Stich.] Als nun der Ḥṣi an den Ort gelangte und das Kind erblickt hatte, fing er an nachzudenken, wessen Kind dies sein könnte, und erkannte, daß es sein eigenes Kind sei. Er nahm es mit sieh in seine Einsiedelei und zog es daselbst auf. Als der Knabe groß geworden war, wuchsen ihm auf dem Kopfe Gazellenhörner; aus diesem Grunde nannte er den Knaben Ḥṣya-ṣṇāga (Gazellenhorn).

[Nach einiger Zeit wurde nun der Alte krank und starb, nachdem er seinen Sohn ermahnt hatte, fremde Rsis recht freundlich aufzunehmen. Der Sohn bestattete ihn und betrauerte ihn, wie es sich gebührt.]

Als er zu einer anderen Zeit mit einem Kruge nach Wasser gegangen war, begann die Gottlicit es regnen zu lassen; als er mit dem Kruge, der mit Wasser gefüllt war, gegangen kam, ließ er ihn fallen, so daß er zerbrach. Die Rsis sind schr schnell zum Zorn geneigt. Da er nun das wenige Wasser verschüttet hatte, machte er der Gottheit Vorwürfe und sagte: 'Da durch dein schlechtes Verfahren mein voller Wasserkrug zerschlagen worden ist, sollst du vom heutigen Tage an zwölf Jahre lang nicht regnen lassen!' Durch diesen Fluch ließ die Gottheit es nicht regnen. In Vārāņasī entstand eine große Hungersnot und die Menschenscharen wanderten überall hin aus. Der König rief die Zeichendeuter und sprach zu ihnen: 'Geehrte, durch wessen Kraft ist es, daß die Gottheit keinen Regen sendet?" antworteten: 'Durch den Zorn eines Rsi. Kann man diesen in seiner Bußübung stören, so wird die Gottheit wieder Regen senden; anders ist es nicht möglich.' Der König saß in Gedanken versunken da; es fragten die Gattinnen, die Prinzen und die Minister: 'O König, weshalb bist du mißvergnügt? Er entgegnete: Wegen des Zornes eines Rsi sendet die Gottheit keinen Regen; die Zeichendeuter haben ausgesagt, daß, wenn der Rsi in sciner Bußübung gestört werden könnte, die Gottheit wieder Regen senden würde, anders sei es nicht möglich. Nun weiß ich nicht, wer ihn in der Buße stören könnte.' Eine Tochter des Königs, namens Śāntā¹), sagte: 'O König, wenn es sich so verhält, so beruhige dich; ich werde es so einrichten, daß der Rsi durchaus aus dieser Bußübung gebracht werde.' Der König fragte: 'Durch welche Vorkehrung?' Sie entgegnete: 'Laß mich und andere Frauen bei den Brahmanen Geheimsprüche lernen; laß auf

¹) Źi-ldan-ma.

einer Fähre eine mit Blumen, Früchten und Wasser ausgestattete Einsiedelei errichten.' [Dies geschieht.] Darauf ließ sie berückende Gegenstände und mit Wein gefüllte Früchte und andere sehr bunte Früchte verschiedener Art anfertigen, richtete ihr Aussehen wie das der Rsis ein, kleidete sich mit Gräsern und Baumrinde und begab sich mit den Frauenzimmern, welche bei den Brahmanen Geheimsprüche erlernt hatten, zur Einsiedelei jenes Rsi. Es sprachen die Schüler zum Rsi: 'O Lehrer, es sind zu deiner Einsiedelei viele Ŗṣis gekommen.' 'Gut ist es, daß Ḥṣis gekommen sind, führet sie herein.' Als sie eingetreten waren und er sie erblickt hatte, sprach er in Versen: 'O weh, früher ist solches Rsi-Aussehen nicht dagewesen, ein unsteter schwebender Gang, das Antlitz frei von Bart, die Brüste auf- und niedersteigend.' Er bewirtete sie mit zweifelumstricktem Sinne mit Wurzeln und Früchten. Sie genossen dieselben und sprachen zum Rsi: 'Deine Früchte sind rauh und herb, die in unserer, auf dem Wasser befindlichen Einsiedelei vorhandenen Früchte sind Amrta-gleich; deshalb laden wir dich in unsere Einsiedelei ein.' Er nahm die Einladung an und begab sich mit ihnen in den auf der Fähre befindlichen Lusthain, wo sie ihm die betäubenden Sachen und die mit Wein angefüllten Kokosnüsse und andere Früchte verabreichten. Als er, durch den Wein berauscht und durch die berückenden Gegenstände gebannt, mit ihnen sich unreinem Verkehr hingab, schwand seine Zauberkraft. Die am Regen Freude habende Gottheit zog die Wolken von allen Seiten zusammen, und der Rsi wurde durch jene zurückgehalten. Śāntā sagte: 'Weißt du jetzt, welche Macht es ist?' Sie brachte ihn, nachdem sie ihn durch Liebesbanden gefesselt hatte, zum König und sprach: 'O König, dieser ist es.' Da nun die Gottheit Regen zu senden begann, kam eine gute Ernte. Der König gab Śāntā nebst Gefolge jenem Ŗsi als Gattin.

Als derselbe aber, Śāntā verlassend, mit anderen Frauen sich der Liebe hinzugeben begann, fing auch Śāntā mit ihrem von Neid vernichteten Gemüt an, ihn geringschätzig zu behandeln, und als sie im Wortwechsel mit ihm, ihm mit dem Schuh einen Stoß an den Kopf versetzt hatte, dachte er: 'Ich, der ich den Donner des Gewölks nicht habe ertragen können, soll mich jetzt, durch Liebesbanden gefesselt, von einem Weibe vernichten lassen.' Er gab sich aufs Neue der Anstrengung hin und gelangte dann wieder in den Besitz der fünf Klarsichten.

Sehen wir hier zunächst von der Geburtsgeschichte ab, da sie besser nachher im Zusammenhange mit der entsprechenden Darstellung des Jātaka behandelt wird, und gehen wir sogleich zu dem zweiten Teile der Erzählung über. In einem Punkte ist die tibetische Erzählung, wie schon bemerkt, älter als alle uns erhaltenen Sanskritfassungen: es ist die Königstochter selbst, die den Büßer entführt. Im übrigen weist sie eine Reihe von Neubildungen und Verschlechterungen auf. Die Dürre wird hier durch

die Verfluchung des Gottes durch den Rsi hervorgerufen 1). Daß dies eine sekundäre Erfindung ist, ist leicht ersichtlich. Denn in diesem Falle mußte der Rsi, damit es wieder regnen könne, wie der Erzähler selbst hervorhebt. in der Buße gestört werden; dadurch verliert er die Macht über die Götter, die ihm die Buße verleiht. Um ihn in der Buße zu stören, ist es aber völlig genügend, wenu Śāntā ihn verführt. Der Regen tritt ja nach der Erzählung auch wirklich ein, sobald dies geschehen, und die Entführung auf der Fähre in das Reich des Königs wird dadurch ganz überflüssig gemacht. Auch darin ist die Kandjur-Erzählung unursprünglich, daß sie den Rsi von Schülern umgeben sein läßt. Die Geschichte gipfelt ja gerade in dem Zusammentreffen der Verführerin mit dem Manne, der, in der Wildnis von einer Gazelle geboren, nie einen Menschen außer seinem Vater gesehen. Daß der Schluß, die Erzählung von dem Schicksal des Rsi nach seiner Verheiratung mit der Santa, eine spätere Zutat ist, bedarf wohl kaum des Beweises. Er ist offenbar nur angehängt worden, um der Geschichte einen erbaulichen Abschluß zn geben, ein Versuch, der unserem Geschmack nach indessen kaum gelungen sein dürfte.

Was endlich den vor der Entführung eintretenden Tod des Vaters und den dadurch bedingten Wegfall der Entfernung der Santa nach dem ersten Besuch, des Gespräches mit dem Sohne und der Geschichte von der Versöhnung betrifft, so könnte man zunächst versucht sein, darin einen alten Bestandteil der Sage zu erblicken. Rsyasrnga wird durch den Tod des Vaters ganz isoliert, und so erhöht sich die Wahrscheinlichkeit des Betruges, dessen Opfer er wird2). Dazu kommt, daß, abgesehen von dem Schlusse der ganzen Sage, der Versöhnung des Vaters, der ja überhaupt ein späterer Zusatz sein könnte, der Vater in der Entführungssage keine wirklich tätige Rolle spielt. Er tritt nur in der Unterhaltung mit dem Sohne auf. Gerade dieses Gespräch ist aber recht schlecht motiviert. Warum verläßt die Königstochter den Rsyasrnga nach dem ersten Besuche wieder? Warum entführt sie ihn nicht sofort? Gleichwohl werden wir sehen, daß gerade dies Gespräch schon der ältesten uns erreichbaren literarisch fixierten Fassung der Sage angehörte; es hat offenbar schon sehr früh einen mit Humor begabten Dichter gereizt, den Rsyasriga eine Beschreibung des vermeintlichen Büßers geben zu lassen, und um dies zu ermöglichen, mußte natürlich die Königstochter zunächst verschwinden und der Vater zurückkehren. Es scheint mir daher sehr unwahrscheinlich, daß die tibetische Erzählung, die sonst so viele spätere Veränderungen aufweist, in dem Bericht vom Tode des Vaters älter als alle übrigen uns erhaltenen Quellen sein sollte. Ich glaube vielmehr, daß sie hier auf Um-

<sup>1)</sup> Im einzelnen ist mir dieser Teil der Erzählung nicht ganz verständlich.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der Kandjur-Erzähler selbst hat dies aber nicht beachtet und das Alleinstehen des Rsi durch die Einführung der Schüler wieder völlig beseitigt.

wegen zu einem Zuge gelangt ist, der vielleicht einmal in einer uns nicht mehr erreichbaren Zeit einen Bestandteil der Sage bildete<sup>1</sup>).

Von den drei buddhistischen Sanskritfassungen der Sage liegt leider bis jetzt noch keine im Druck vor. Von dem Avadana in Ksemendras Werke gibt Rājendralāla Mitra eine Inhaltsangabe2), und es scheint nach seinen Bemerkungen<sup>3</sup>), daß die Erzählungen im Mahāvastu und im Bhadrakalpāvadāna damit im großen und ganzen übereinstimmen. Nach Mitra lautet die Sage, die dem Buddlin in den Mund gelegt wird: 'King Kāśyapa had a daughter named Nalinī. When she was of a marriageable age, she was placed by her father near the hermitage of a sage named Kāśyapa, who had a youthful son of great beauty, begot by a deer. The youth was named Ekaśrigi, because he had a short horn on his head. Nalini met the youth, brought him to her father's house, and was married to him. Ekaśrigi afterwards took other wives, and had by them a thousand sons.' Dann folgt die Identifizierung der Personen der Sage mit dem Buddha und Leuten seiner Umgebung. Bei der Kürze des Auszuges ist ein genaueres Eingehen auf diese Erzählung natürlich unmöglich. Jedenfalls wird aber auch hier wieder Rsyasriga durch die Königstochter selbst entführt. Von besonderem Interesse sind ferner die Namen, die die beiden Hauptpersonen der Sage<sup>4</sup>) hier führen<sup>5</sup>). Nalinī als Namen der Prinzessin werden wir im Pali-Jātaka wiederfinden, das in diesem Falle natürlich die Quelle ist. Der Büßer wird hier Ekaśrnga genannt<sup>6</sup>). Das zeigt uns, daß wir eine von Hüen-tsang überlieferte Legende mit Bestimmtheit mit unserer Sage verknüpfen können. Hüen-tsang erzählt bei seiner Beschreibung der Umgebung von Po-lu-şa im Gändhäralande?): A côté, il y a un stoûpa qui a été bâti par le roi Wou-yeou (Aśoka). Ce fut en cet endroit que demeurait jadis le Richi Ekaśriga (?)8). Ce Richi s'étant laissé séduire et entraîner dans le désordre par une femme débauchée, perdit ses facultés divines. Cette femme débauchée monta sur ses épaules et s'en revint ainsi dans la ville. Daß das Mädehen auf den Schultern des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ähnlich ist ja auch in der gewöhnlichen Rezension des Rämäyana der Vater fast ganz aus der Geschichte verschwunden, dort aber, wie wir geschen, deutlich erst durch sekundäre Entwicklung.

<sup>2)</sup> The Sanskrit Buddhist Literature of Nepal, S. 63.

<sup>3)</sup> Ebd. S.152 und 46.

<sup>4)</sup> Der Name des Königs, Kāsyapa, beruht jedenfalls auf einer Verwechslung mit dem Namen des Vaters des Rsyasrnga.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ich führe hier die Unterschriften der einzelnen Kapitel, soweit sie in Betracht kommen, nach Bendalls Catalogue of the Buddhist Sanskrit Manuscripts in Cambridge an: Mahāv. Nalinīye rājakumārīye jātakam (S. 57); Bhadrak. Ekaśrngamuni-NalinīKāśyapakanyājātaparivartah (S. 91); Avadānak. Ekaśrngāvadānam (S. 19; 42).

<sup>6)</sup> Die Form Ekaśrigin bei Mitra wird durch Bendalls Angaben nicht unterstützt.

<sup>7)</sup> Mémoires, traduits par St. Julien I, 123ff. (Beals Si-yu-ki I, 113).

<sup>8)</sup> En Chinois: To-kio-sien-jin. Littéralement: le Richi unicorne (St. Julien).

betörten Liebhabers reitet, ist ein Zug, der ursprünglich einer anderen Geschichte angehört<sup>1</sup>); der Name ist hier aber der gleiche wie in den drei zuletzt besprochenen Fassungen. Ich glaube, daß Rṣi Ekaśṛṅga auf einer volksetymologischen Umdeutung des ursprünglichen Namens beruht, die durch die Angabe, die sich schon im Mbh. findet, daß der Büßer ein Horn auf dem Haupte trug<sup>2</sup>), veranlaßt wurde.

Von Bedeutung sind die nordbuddhistischen Fassungen vor allem deshalb, weil es wahrscheinlich ist, daß die Rsyasriga-Sage in der Form, in der sie dort vorliegt, nach dem Abendlande gewandert ist. In der ganzen mittelalterlichen Literatur finden sich zahlreiche Anspielungen auf das Einhorn und insbesondere auf die eigentümliche Art, wie man dieses als sehr wild geltende Tier einfängt. Man bringt nämlich eine Jungfrau in seine Nähe; wenn das Einhorn diese erblickt, wird es zahm, legt sich ihr in den Schoß und läßt sich willig wegführen. Schon Beal hat diese Sage mit der Sage von Ekaśriga zusammengebracht3), und ich glaube, daß wir in der Tat hier die Sage von dem Einsiedler Einhorn vor uns haben, die auf das Tier Einhorn übertragen ist. Dafür läßt sich noch ein anderer Umstand geltend machen. Die ganze Sage von dem Fange des Einhorns beruht auf dem Physiologus. Hier lautet nun der Text in dem griechischen Original4): παρθένον άγνην ἐστολισμένην ζίπτουσιν ἔμπροσθεν αὐτοῦ. καὶ άλλεται είς τὸν κόλπον τῆς παρθένου τὸ ζῶον. καὶ κρατεῖ αὐτὸ καὶ ἀκολουθεῖ αὐτῆ καὶ αἴρει αὐτὸ εἰς τὸ παλάτιον τῷ βασιλεῖ. Mir scheint in dem Schlußsatze noch eine deutliche Spur der alten Sage von der Königstochter, die den Büßer in den Palast ihres Vaters entführt, vorzuliegen<sup>5</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Siehe Pañcatantra (ed. Kosegarten) IV, 6; Benfey I, 461 ff. Vgl. auch Ruhakajāt. (191).

<sup>2)</sup> Nach dem Padmap., dem Skandap. und der Kandjur-Erzählung hat er zwei Hörner. Im Räm. und im Pali-Jätaka fehlt die Angabe überhaupt. Vgl. S. 27.

<sup>3)</sup> Romantic History of Buddha, S.124, Note 2: 'The connection of this myth with the mediaeval story of the Unicorn being capable of capture only by a chaste maiden is too evident to require proof.'

<sup>4)</sup> Lauchert, Geschichte des Physiologus, S. 254.

<sup>5)</sup> Lauchert, a. a. O. S. 24, meint, im Anschluß an Bochart, daß die Sage auf einer mißverstandenen Stelle bei Aelian (XVI, 20) beruhe. Allein Aelian sagt nur, nachdem er die Unfriedfertigkeit des Tieres gegen seine eigene Gattung und seine einsame Lebensweise hervorgehoben: ωρα δὲ ἀφροδίτης τῆς σφετέρας συνδυασθείς πρός τὴν θήλειαν πεπράννται, καὶ μέντοι καὶ συννόμω ἐστόν, είτα ταύτης παραδραμούσης καὶ τῆς θηλείας κυούσης ἐκθηριούται αὐθις, καὶ μονίας ἐστίν ὅδι ὁ Ἰνδός καρτάζωνος. Hier ist also weder von einer Jungfrau noch überhaupt vom Fang des Einhorns die Rede. Auch die Beschreibung des Tieres bei Aelian und im Physiologus zeigt keine Ähnlichkeit. Ich halte es daher auch für ausgeschlossen, daß der Schlußsatz im Physiologus etwa auf die Worte Aelians zurückgehe: τούτον οίν πώλους πάνν νεαρούς κομίζεσθαί φασι τῷ τῶν Πρασίον βασιλεί, καὶ τὴν ἀλκίν ἐν ἀλλήλοις ἐπιδείκνυσθαι κατὰ τὰς θέας τὰς πανηγυρικάς. τίλειον δὶ ἀλῶναί ποτι οἰδιίς μέμνηται.

Der Inhalt des Jātaka ist in Kürze folgender<sup>1</sup>). Zur Zeit des Brahmadatta wird der Bodhisattva in einem nördlichen Brahmanengeschlechte geboren und zicht als Büßer in den Himavat. Einst kommt eine Gazelle zu seinem passävatthänam und frißt dort das Gras und trinkt das Wasser. das beides sambhavamissakam ist. Sie wird davon schwanger, kommt in die Nähe der Einsiedelei und gebiert dort nach einiger Zeit einen Knaben, den der Büßer als Sohn anerkennt. Er wird Isisinga genannt. Der Büßer macht ihn, als er herangewachsen ist, ebenfalls zum Asketen. Infolge der Kraft seiner Buße zittert Sakras Palast. Daher läßt Sakra, um seine Buße zu stören, es drei Jahre lang im Reiche von Käsi nicht regnen. Die Bewohner, die Not leiden, fordern den König auf, den Gott zum Regen zu zwingen. Allein er vermag es nicht. Da erscheint ihm Sakra in der Nacht und erklärt ihm, daß es nicht eher regnen werde, als bis Isisingas Buße durch Nalinikā, die Tochter des Königs, gebrochen sei. Diese läßt sich denn auch nach einigem Sträuben zu der Aufgabe herbei. Von den Ministern begleitet, zieht sie aus. An der Grenze schlagen sie zunächst ein Lager auf und ziehen dann von hier aus, von Waldbewohnern geführt, nach der Einsiedelei des Rsi. Dort angelangt, verkleiden die Minister die Prinzessin als Rsi, ziehen ihr ein goldenes Ober- und Untergewand an und geben ihr einen Ball. So nähert sie sich dem Isisinga, der sich zuerst erschreckt in die Hütte zurückzicht, sich aber bald eines besseren besinnt. Die Frage nach dem Balle, den Isisinga für eine seltene Frucht hält, eröffnet die Unterhaltung, und bald erfolgt eine Einladung an den vermeintlichen Asketen, in die Hütte zu treten. Hier entwickelt sich nun ein Gespräch, das zwar von der Kräftigkeit des Humors jener Tage beredtes Zeugnis ablegt, sich aber in einer lebenden Sprache nicht gut wiedergeben läßt. Das Ende ist, daß der Büßer verführt wird. Die Königstochter ladet ihn darauf nach ihrer Einsiedelei ein. Isisinga willigt ein, will aber die Rückkunft des Vaters abwarten. Davon will natürlich die Königstochter nichts wissen. So geht sie denn allein fort, trifft wieder die wartenden Minister und gelangt mit diesen glücklich zunächst in das Lager und dann nach Bārāṇasī, wo es nun regnet. Isisinga ist über den Fortgang des schönen Büßers sehr betrübt. So findet ihn der heimkehrende Vater, dem der Sohn nun eine sehr ausführliche Beschreibung seines Besuchers gibt. Der Vater warnt ihn vor dem Verkehr mit solchen Unholden. Isisinga nimmt die Warnung an und gibt sich wieder der Buße hin.

Was zunächst die Geburtssage betrifft, so zeigt sie eine unverkennbare, teilweise bis zu wörtlicher Übereinstimmung gehende Ähnlichkeit mit der

<sup>1)</sup> Die Geburtsgeschichte wird zuerst ausführlich im Alambusajātaka erzählt, und dann kürzer, und mit Bezugnahme auf jene Darstellung, im Nalinikājātaka wiederholt. Auf das Alambusaj. selbst braucht hier nicht eingegangen zu werden. Es ist die gewöhnliche, hier auf den Isisinga übertragene Sage, daß Sakra einem großen Büßer aus Furcht, daß er ihn vom Throne stoßen könne, als Verführerin eine Apsaras sendet.

der Kandjur-Erzählung im Gegensatz zu den brahmanischen Fassungen. Ich glaube, daß wir den letzteren die Originalität zusprechen müssen. Als die Erzählung zu einem buddhistischen Jātaka umgewandelt wurde, fiel die Rolle des Vaters dem Bodhisattva zu. Mit der Würde des künftigen Buddha vertrug sich aber nicht, was in der alten Sage von seiner Begegnung mit der Apsaras erzählt war. Aus diesem Grunde scheint der buddhistische Erzähler diesen Teil der Geschichte so verändert zu haben, wie er jetzt im Jātaka steht. Die tibetische Erzählung geht hier jedenfalls indirekt auf das Jātaka zurück; es ist hier der Versuch gemacht, das Wunder der Empfängnis durch einen Zusatz etwas wahrscheinlicher zu machen 1).

Vermißt wird im Jātaka, wie schon erwähnt, die Bemerkung, daß Rṣyaśṛṅga ein Horn oder Hörner auf dem Haupte trug. Ich bin überzeugt, daß dieser Zug der ursprünglichen Sage angehört und im Jātaka erst sekundär geschwunden ist. Diese ganze Geburtssage gehört zu jener Klasse von Legenden, die man als etymologische Legenden bezeichnen könnte, d. h. Legenden, die erfunden sind, um einen Namen zu erklären. Die Geburt von der Gazelle erklärt aber nur den ersten Bestandteil des Namens; erst wenn dem Rṣyaśṛṅga auch ein Horn wächst, ist der Name vollständig erklärt.

Gehen wir zum zweiten Teile der Sage über. Daß es auch im Jätaka noch die Königstochter selbst ist, die den Büßer durch ihre Reize umstrickt, ist schon erwähnt. Hat in dieser Hinsicht das Jātaka wie die anderen buddhistischen Fassungen die alte Sage treu bewahrt, so ist hier doch andererseits eine Reihe alter Züge vernichtet. Auch hier ist, ähnlich wie in der tibetischen Fassung, ein Versuch gemacht, die Dürre mit der Person des Rsyaśriga in Verbindung zu bringen, und zwar hier anknüpfend an das bekannte Motiv, daß der Palast Indras infolge der Buße eines Rsi zittert. Das bedingte, wie in der Kandjur-Erzählung, die wichtige Änderung, daß Rsyaśriga nicht mehr in das Land des Königs geholt zu werden, sondern nur in der Buße gestört zu werden brauchte. Das wird denn auch im Jātaka nicht nur ausdrücklich betont, sondern hier findet, konsequenter als in der tibetischen Geschichte, die Entführung wirklich gar nicht statt. Auch das Floß und die Einsiedelei auf demselben sind hier verschwunden: die Königstochter reist zu Lande, und von der Verlockung des Rsyasrnga nach dem Floße ist nun natürlich nicht mehr die Rede.

Allein hier muß doch eine Einschränkung gemacht werden. Ich habe oben den Inhalt des Jätaka im Anschluß an den Prosatext gegeben. Die

<sup>1)</sup> Im übrigen läßt sich aber natürlich die tibetische Erzählung eben-owenig wie die anderen drei nordbuddhistischen Fassungen ohne weiteres auf das Pali-Jätaka zurückführen. Die tibetische Erzählung oder vielmehr ihr Sanskrit-Original scheint, wie besonders der Name der Prinzessin, Säntä, andeutet, durch die brahmani-chen Erzählungen beeinflußt zu sein. Doch wird sich Genaueres erst ermitteln 1900, wenn jene drei Sanskritfassungen zugänglich sind.

Sache ändert sich aber bedeutend, wenn wir die Gäthäs genauer prüfen. Nach der Prosaerzählung wird Rsyasriga nicht entführt, allein gleich in der ersten Gäthä sagt der König zu seiner Tochter:

uḍḍayhate janapado raṭṭhañ cāpi vinassati¹) | chi Naḷinike gaccha tam me brāhmaṇam ānaya ||

'Das Land verdorrt und das Reich geht zugrunde. Geh, liebe Nalinī, geh, hole mir den Brahmanen her.' Also hatte nach dem Dichter der Gäthäs die Reise der Königstochter den Zweek, den Esyasphiga in das Land des Königs zu entführen<sup>2</sup>).

Zweitens wird in der Prosaerzählung das Floß nicht erwähnt. Allein in der dritten Gäthä sagt der König zur Prinzessin:

phītam janapadam gantvā hatthinā ca rathena ca | dārusamghāṭayānena eram gaceha Naļīniye ||

'Nachdem du in das fruchtbare Land') mit Elefanten und Wagen gezogen, reise auf einem Holzfloße4) weiter; so (reise), liebe Nalini.' fuhr die Königstochter nach dem Dichter der Gäthäs auf einem Floße zur Einsiedelei des Büßers. Und daß dieses Floß ebenso wie in der Mahābhārata-Erzählung hergerichtet war und demselben Zwecke, der Entführung des Büßers, diente, können wir aus den Gäthäs 19-21 entnehmen. Dreimal fordert dort die Königstochter den Rsyasruga auf, unch ihrer Einsiedelei zu kommen, die sie ihm so verführerisch wie möglich beschreibt. Und diese angebliche Einsiedelei liegt außerdem, wie wir aus G. 19 ersehen, am Ufer eines Flusses<sup>5</sup>). In Verbindung mit der jetzigen Prosaerzählung haben diese Strophen gar keinen Sinn. Es ergibt sich also, daß die Fassung der Sage in den Gäthäs in drei Punkten, und zwar gerade in denen, die für die Sage charakteristisch sind, mit der Fassung der Sage übereinstimmt, wie sie ursprünglich im Mahābhārata stand. Und ebenso hält die Gegenprobe Stich; die Strophen enthalten nichts Wesentliches, was sich nicht mit jener Fassung vereinigen ließe 6).

<sup>1)</sup> Diese Zeile kehrt, in anderem Zusammenhange, Mahāvastu 1, 366, 4 (vgl. 6) wieder:

udajyate janapado rūstrain sphītain vinašyati.

<sup>2)</sup> Der Kommentator hat den Widerspruch hier gefühlt und versucht, ihn wegzuerklären: tam mama anatthakārim brāhmaņam attano vasam ānehi | kilesarativasen' assa sīlam bhindā 'ti.

<sup>3)</sup> phīta ist im Gegensatz zu dem unter der Dürre leidenden eigenen Reiche des Königs\_gesagt.

<sup>4)</sup> Der Kommentator erklärt därusanighāṭayānena durch nāvāsanighāṭena; das letztere erscheint in der Bedeutung Floß Jāt. II, 20, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) khemā nadī ... tassā tīre. Der Kommentator faßt khemā als Eigennamen; da aber khemā ein gewöhnliches Epitheton von Flüssen ist (vgl. najjo khemā, Jāt. IV, 466, 1; Yamunani khemani, ebenda VI, 172, 8), so heißt es vielleicht auch hier nur 'ein ruhiger Strom'.

<sup>6)</sup> Die Verschiedenheiten sind ganz unbedeutend. Es ist erstens der Name,

Wir haben demnach die Gäthäs und die Prosaerzählung auseinanderznhalten: die ersteren enthalten die alte ursprüngliche Sage, die letztere eine jüngere, verschlechterte Version. Und dieses Ergebnis steht völlig mit der Tradition in Einklang, wonach ursprünglich die Gäthäs allein im Kanon gesammelt waren1). Natürlich setzten die Strophen stets eine verbindende Prosaerzählung voraus; allein diese war zunächst nicht fixiert, sondern blieb dem jeweiligen Erzähler überlassen die alte Form des Akhyana, die durch Oldenbergs und Geldners Untersuchnugen sehon für die vedische Zeit nachgewiesen ist. Wie die Rsyaśriga-Sage von den ersten buddhistischen Erzählern vorgetragen wurde, wissen wir nicht. Die Prosaerzählung, die uns jetzt vorliegt, geht nach der Tradition auf einen singhalesischen Text zurück, aus dem sie um 430 n. Chr. ins Päli übersetzt wurde. Da nun diese Prosaerzählung mit den Strophen nicht übereinstimmt, so müssen wir annehmen, daß ursprünglich die Geschichte anders, in Übereinstimmung mit den Strophen, mit anderen Worten, in der alten Fassung erzählt wurde, und daß der Singhalese die alte Sage nicht mehr genau kannte, sondern sie erzählte, so gut er konnte, ohne zu merken, daß er dabei mit den Gäthäs in Widerspruch geriet2).

Die Gäthäs haben aber noch ein weiteres Interesse für uns wegen ihrer Beziehung zum Mahäbhärata. Einzelne von ihnen stimmen so auffallend mit den Mahäbhäratastrophen überein, daß man die Pali- und die Sanskritstrophen mir gegenüberzustellen braucht, um sofort den Zusammenhang zwischen ihnen zu erkennen.

G. 18 und Mbh. 111. 7 lauten: ito nu bhoto katamena assamo kacci bhavam abhiramasī [araññe]

kaccin mune kuśalam tāpasānām kaccic ca vo mūlaphalam pra-[bhūtam]

hier Nalinī, dort Śāntā. Zweitens die Begründung des Fortgehens der Prinzessin; hier fürchtet sie angeblich, daß Jäger in ihre Einsiedelei einbrechen möchten (G. 22), dort schützt sie die Besorgung des agnihotra vor. Drittens, in dem Gespräch zwischen dem Büßer und der Königstochter, die Geschichte von der Wunde, die im Mahäbhärata fehlt. In den beiden letzten Punkten sind die Gäthäs, wie sich im folgenden zeigen wird, sicherlich älter. Was den Namen betrifft, so haben wir wohl Doppelnamen anzunchmen.

<sup>1)</sup> Noch heute gibt es Handschriften, die die Gäthäs allein enthalten.\* Auch die Anordnung nach der Zahl der Gäthäs zeigt, daß es ursprünglich auf diese allein ankam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Prosaerzählung ist auch sonst nicht sehr genau. So enthält, wie schon bemerkt, G. 22 den Vorwand, unter dem die Prinzessin sich vor der Ankunft des Vaters entfernen will: 'Früchte und Wurzeln habe ich dort in Menge, durch Farbe, Geruch und Geschmack ausgezeichnete; aber Jäger besuchen jenen Ort; wenn sie mir nur nicht die Früchte und Wurzeln von dort wegholen!' Die Überlegungen, die sie über die Folgen eines Zusammentreffens mit dem Vater anstellt, hätten also nicht erst vor G. 24, sondern schon vor G. 22 eingeschoben werden sollen. Direkt im Anschluß an G.17—21 ist diese Gäthä kaum verständlich.

kacci te mūlaphalam pahūtam kaccid bhavān ramate cāśrame l'smims

kacci bhavantam na vihimsanti vāļā | tvām vai drastum sāmpratam āgato

Die beiden mittleren Pädas sind hier identisch. In bezug auf die Abweichungen im ersten und vierten Päda ist zu beachten, daß die Palistrophe dem Rsyaśruga, die Sanskritstrophe der Hetäre, ursprünglich der Königstochter, in den Mund gelegt ist.

G. 19 ist mit Mbh. 111, 11 zn vergleichen: ito ujjum uttarāyam disāyam khemā nadī Himavantā pabhāti

tassā tīre assamo mayha rammo. mamāšramaļ Kāšyapaputra

[ramyas

triyojanam sailam imam parena.

Die meisten und genauesten Übereinstimmungen zeigen sich aber in dem Abschnitt, der das Gespräch zwischen dem Vater und dem Sohne enthält. Die Rede des Sohnes beginnt, G. 28; Mbh. 112, 1:

idhāgamā jaṭilo brahmacārī¹) ihāgato jatilo brahmacārī sudassaneyyo sutanū vineti \

n' evātidīgho na punātirasso na vai hrasvo nātidīrgho ma-[nasvī |

suvarnavarnah kamalāyatāksah sukanhakanhacchadanchi bhoto ||

sutah² surānām iva sobhamānah ||

Zwei Pādas entsprechen sich hier ohne weiteres, und ich glaube, auch den vierten Pada der Palistrophe im Mbh. wiederzufinden. Er ist offenbar, wie eine ganze Anzahl von Stellen in diesen Strophen, verderbt<sup>3</sup>). Das

aññā ca sa samnamanī catasso nīlāpi tā lohitakā ca satā.

Für sa hat der Herausgeber tassa eingesetzt. Was immer auch in dem sasainnamani stecken mag, jedenfalls ist hier von vier Arten von Schmucksachen die Rede. Ich lese daher in der zweiten Zeile:

nīlā pītā lohitakā ca setā.

Die Aufzählung der vier Farben nīla (kṛṣṇa, asita), pīta, lohita (rakta) und śveta (sita, avadāta) begegnet in der ganzen indischen Literatur; vgl. Mahāparinibbānas. ed. Childers, S. 19. 29. Mahābodhivamsa 40. 56; Divyāvad. 265; Mbh. XII, 188, 5; Hariv. Bhav. 21, 10; Brhatsamh. 3, 19. 25 usw. Der Kommentator hat in diesem Fall vielleicht auch noch die richtige Lesart vor sich gehabt; er erklärt manisuvannapavälarajatamayāni pi cattāri pilandhanāni, wo der Edelstein dem Schwarz (auch unmittelbar vorher vergleicht er das schwarze Haar einem gutpolierten Edelstein: sukanhasīsam sumajjitamanimayam viya khāyati), das Gold dem Gelb, die Koralle dem Rot und

<sup>1)</sup> Die Stelle seheint nachgeahmt zu sein im Mätangajätaka (497; IV, 384, 3): idhügamü samano rummaväsi.

<sup>2)</sup> Ich lese sutah für das svatah der Ausgaben und Nilakanthas; vgl. 112, 11, wo Rsyasrnga den vermeintlichen Büßer putram ivāmarāņām nennt.

<sup>3)</sup> Ich möchte hier nur speziell auf ein paar Stellen hinweisen, wo ich die Verderbnis heilen zu können glaube. In der ersten Hülfte von G. 31 lesen alle Handschriften:

hhoto ist ganz unverständlich, chadana erklärt der Kommentator als Haar, eine Bedeutung, die doch kaum zulässig sein dürfte, und die Verbindung sukanhakanha ist zum mindesten verdächtig. Nun folgen der ersten Strophe im Mbh. noch zwei weitere allgemein beschreibende Pādas:

samrddharūpah saviteva dīptah sušlaksņakrsņāksir atīva gaurah.

Der letzte Pada würde ins Pali übertragen lauten:

susanhakanhacchir atīva goro.

Meiner Ansicht nach enthält die Zeile in dieser Form, wenigstens in ihrem Anfange susanhakanhachir die ursprüngliche Lesart, und die jetzige Lesart sukanhakanhachad- ist aus dieser entstellt. Die Verderbnis geht indessen hier so weit, daß man auf eine vollständige siehere Herstellung des Pāda verziehten muß<sup>1</sup>).

Die folgende Gäthä (29) lautet mit Gegenüberstellung der betreffenden Sanskritzeilen (112, 3):

amassu jāto apurāņavaņņī ādhārarūpan ca pan assa [kanthe]

ādhārarūpā²) punar asya
[kaṇṭhe

vibhrājate vidyud ivāntarīkse |

das Silber dem Weiß entsprechen würde. Anstatt der Koralle könnte aber auch Kupfer gemeint sein; wenigstens kommt die Zusammenstellung von Edelstein, Gold, Kupfer und Silber auch sonst öfter vor; vgl. Jät. IV, 60, 20; 85, 15:

sovannayan mantmayan lohamayan atha rupiyamayan.

— In G. 27 natthan nu kim cetasikañei dukkham würde ich nicht cetasikañ ca dukkham, sondern cetasi kiñ ca dukkham herstellen; vgl. Jät. III, 344, 22; IV, 459, 21; kin te nattham kim pana patthayāno idhāgamā brahme (bzw. -nā idhāgatā nārī). — In G. 33 und 37 lese ich, in Übereinstimmung mit dem Kommentar, kimrukkhaphalāni bzw. -phalam. — In G. 35 lese ich mit B<sup>d</sup> pakirati statt des unverständlichen parikati. Der Gebrauch von prakirati für das Auflösen der Haare bedarf keines Beleges. In derselben Strophe erfordert der Sinn samvāti anstatt samkhāti; samvāti wird überdies durch den Kommentar und B<sup>ds</sup> gestützt. — In G. 41 würde ich vivariya ūrū lesen, worauf die Lesart von C<sup>ks</sup> ūru führt. — In G. 48:

na m' ajja mantā paṭibhanti tāta na aggihuttam na pi yamāa tatra sind die letzten Worte verderbt. Die richtige Lesart steht im Kommentar in Cks yamāatantram; vgl. Jūt. IV, 184, 12:

adhicca vede sāvittim yaññatantrañ ca brāhmaņā.

- 1) Für bhoto ist vielleicht dhoto zu lesen, das dem Sinne nach von Skrt. gaurah nicht abweicht.
- ²) ādhārarūpā wird in Bōhtlingks Wōrterbuch, wohl im Anschluß an Nīlakaṇṭhas ālavālasadṛśī kaṇṭhābharaṇaviśeṣaḥ als 'ein Halsschmuck von bestimmter Form' erklärt. Allein Rṣyaṣṇ̄nga kennt keinen Frauenschmuck; er beschreibt das Halsband daher als 'etwas, was wie ein ādhāra aussieht'. Die feminine Endung im Mbh. ist wohl durch die Attraktion des Genus von vidyut entstanden. Was wir hier unter ādhāra zu verstehen haben, ist nicht leicht zu sagen. Der Pali-Kommentar erklärt amhākaṁ bhikkhābhājanaṭhapanapannādhāraṣadiṣaṁ pilandhanaṁ (Ausgabe: -paṇṇa-dhāra-). Ich mōchte Nīlakaṇṭhas Erklärung als 'Wasserrinne um einen Baum' vorziehen. Diese Bedeutung ist für das Wort im Pali wie im Sanskrit überliefert.

duv' āssa¹) gaņģā ure sujātā

dvau cāsya piņḍāv adharcņa [kaṇṭhād

sovaņņa piņ dū panibhā pabhassarā || ajātaroman sumanoharau ca ||

Für den zweiten Pāda der Sauskritstrophe findet sieh die Entsprechung in G. 32 und 42: (tā jotare bez. virocare) sateratā vijjur iv antalikkhe. Auch der Anfang der dritten Gāthā (30) findet sieh im Sauskrit wieder (112, 7):

mukhañ ca tassa bhusadassaney- vaktram ca tasyādbhutadaršanī-[yam [yam.

Der Pādaschluß tassa bhusadassancyyā, -neyyo erscheint im Pali noch dreimal (G. 34, 36, 38), die entsprechenden Sanskritworte tasyādbhutadar-sanīyam, -darsanāni noch zweimal (112, 5, 6).

Auch in den folgenden Versen macht sich überall eine mehr oder minder große Übereinstimmung im Sinne wie in den Worten bemerkbar. Man vergleiche G. 36:

so rāyatī crito mālutena vanam yathā aggagimhesu phullam²) ||

mit Mbh. 112, 8

yathā vanam mādhavamāsi madhyc samīritam švasancnaiva bhāti | tathā sa bhāty uttamapuņyagandhī niṣcvyamāṇaḥ pavancna tūta ||

Das Pali beweist hier zugleich, daß wir im Sanskrit vāti anstatt bhāti zu lesen haben.

Eine Beschreibung des Ballspiels gibt G. 37:

nihanti so rukkhaphalam pathavyā sucittarūpam ruciram dassancyyam khittan ca nassa punar eti hattham han tāta kimrukkhaphalan nu kho tam

und Mbh. 112, 10. 11:

tathā phalam vṛttam atho vicitram samāharat pāṇinā dakṣiṇena | tad bhūmim āsādya punaḥ punas ca samutpataty adbhutarūpam uccaiḥ || tac cābhihatvā parivartate 'sau vāterito vṛkṣa ivāvaghūrṇan |

Eine Beschreibung der Flechten G. 34:

jatā ca tassa bhusadassaneyyā parosatam vellitaggā sugandhā | dvedhāsiro sādhuvibhattarūpo³)

<sup>1)</sup> So hat der Herausgeber für das dv'āssa der Handschriften zu lesen vorgeschlagen. Für ure überliefert der Kommentar als eine andere Lesart urato.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. auch G. 35.

<sup>3)</sup> Ich schlage vor, dvedhā sire sādhuvibhattarūpā zu lesen; vgl. dvaidhīkṛtā lalāṭe.

in den Jätakastrophen erhalten, und diese Strophen hat der Verfasser der Mahäbhärataversion wenigstens teilweise gekannt und, ins Sanskrit übersetzt und mehr oder minder umgestaltet, in sein Werk aufgenommen.

Nun erhebt sich aber die weitere Frage: Sind diese Gäthäs das Werk eines buddhistischen Dichters oder sind es alte Akhyanastrophen aus vorbuddhistischer Zeit, die hier gesammelt sind? Ich glaube, daß das letztere ganz entschieden bejaht werden muß. Jene Strophen enthalten auch nicht das mindeste, was irgendwie auf den Buddhismus hinwiese. Im Gegenteil, es scheint mir geradezu ausgeschlossen, daß ein Buddhist Verse solches Inhalts, wie ihn z. B. G. 13-17 aufweisen, gedichtet haben sollte. Die Stroplien zeigen vielmehr in ihrem teilweise überderben Humor durchaus den Charakter des Volksliedes einer literarisch rohen Zeit, und daß sie in den buddhistischen Kanon geraten sind, ist überhaupt nur begreiflich, wenn man annimmt, daß sie beliebte, im Volke allgemein verbreitete Ākhyānastrophen waren1). Und dieser Schluß wird durch die Form, in der sich diese Strophen uns darbieten, bestätigt. Wie ich oben erwähnt und an einzelnen Beispielen zu zeigen versucht habe, sind die Strophen zum Teil bis zu einem solchen Grade verderbt, daß die Verderbnis schon vor der handschriftlichen Fixierung bestanden haben muß. Sie sind ferner in Unordnung. In G. 41 wird z. B. plötzlich von 'imam vanam' gesprochen, etwas, was der alte Ŗṣi, dem die Sache erzählt wird, nnmöglich verstehen kann, denn erst in G. 46 wird ihm berichtet: accho ca kho tassa vanam akāsi. Außerdem finden sich Parallelverse. G. 25 ist dem Inhalte nach eine genaue Wiederholung von G. 27. Abweichend ist nur das Versmaß. Während im übrigen das Gespräch zwischen Vater und Sohn, ja überhaupt der ganze Abschnitt von G. 12 bis zum Schlusse in Tristubh verfaßt ist2), ist G. 25 ein Śloka. Nun kommt diese Strophe, wie Fausbøll bemerkt, auch im Cullanāradajātaka (IV, 221, 19) vor, und da sie hier an der Spitze von dreizehn anderen Slokas erscheint, so dürfen wir sie ohne Bedenken als ursprünglich zu jenem Strophenzyklus gehörig bezeichnen. Diese drei Tatsachen, die Verderbnis des Textes, die Unordnung in der Reihenfolge und das Vorkommen von eingeschobenen Strophen scheinen mir ebenfalls deutlich darauf hinzuweisen, daß wir in diesen Gäthäs die Reste einer-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die ganze Geschichte überhaupt ist jedenfalls aufgenommen, weil sie eine Illustration für das bei den Buddhisten so beliebte Thema von der Schlechtigkeit der Weiber bietet. Nach dem Paccuppannavatthu erzählt der Buddha sie einem liebeskranken Bhiksu.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eine Ausnahme macht allerdings G. 53, ebenfalls ein Śloka. Allein diese Strophe enthält eine allgemeine Sentenz über den Wert des Zusammenwohnens von Freunden, die sich in der Rede des Alten so unpassend wie möglich ausnimmt. Es kann keinem Zweifel unterliegen, daß der Sammler diese Strophe hier nur eingeschoben hat, weil in der vorausgehenden Strophe die *mittāni*, aber in ganz anderem Zusammenhange, erwähnt sind.

mit dem Rāmāyaņa. Nun finden wir aber im Jayaddisajātaka (513) eine Strophe (17), die den Segenswunsch einer Königin an den fortziehenden Sohn enthält:

yam Dandakāraññagatassa mātā Rāmass' akā sotthānam sugattā | tan te aham sotthānam karomi etena succena sarantu derā anuññāto sotthi pacechi putta!) ||

Hier haben wir also die Mutter, die den Rama in den Wald ziehen sieht. und als den Namen des Waldes den Dandaka, ganz wie im Rāmāyana. Wenn der Verfasser der Prosaerzählung für den Dandaka den Himavat substituiert, so verfährt er damit nur nach der Schablone. Wenn in den Prosaerzählungen ein Einsiedler erscheint, so wohnt er immer 'im Himavat'2). Gerade dieses Gleichmachen aller Nebenumstände in der Geschichte. das Stereotype, das hier wie überall in den Prosaerzählungen zutage tritt<sup>a</sup>), hält mich ab, mit Jacobi in diesen Abweichungen absiehtliche Änderungen zu erblicken4). Was sollte denn die buddhistischen Sammler zu solchen zwecklosen Änderungen bewogen haben? Und wenn sie wirklich so änderungslustig waren, so sollte man doch erwarten, daß sie vor allen Dingen die Gäthäs verändert hätten. Es wäre ja doch nichts leichter gewesen. als z. B. im Nalinikājātaka die Worte tam me brāhmanam ānaya durch etwas anderes, mit der veränderten Erzählung Übereinstimmendes zu ersetzen. Wenn das nicht geschehen ist, so scheint mir das zu beweisen, daß ursprünglich die Geschichte auch bei den Buddhisten anders erzählt wurde, und daß die uns vorliegende Prosaerzählung nicht auf alter Tradition beruht. Es ist ja auch kaum zu verwundern, daß der Kommentar zu den Gäthäs und als solcher gilt die ganze Prosa bis auf den heutigen Tag - nicht ebenso sorgfältig überliefert wurde wie der Text selbst, und daß daher solche spezielle Volkssagen des nordöstlichen Indiens, wie die Rāma- und Rşyaśrnga-Sage, bei ihrer Verpflanzung nach Ceylon und während ihrer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. zu dieser Form des Segens die Mangalas der Mutter Rāmas, Rām. II, 25, 32 ff. Auch zu dem im Jātaka vorausgehenden Segensspruche des Vaters finden sich dort verschiedene Parallelen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. Jāt. 6. 70. 81. 86. 99. 117. 120. 124 nsw.

<sup>3)</sup> Im Jātaka gewährt z. B. Daśaratha der Mutter des Bharata die Wahlgabe nicht, und Rāma zicht mit den Seinen in den Wald, um den Intriguen der Königin zu entgehen. Mir scheint dies einfach aus dem Devadhammajātaka (6), auf das schon Weber hingewiesen hat, übernommen zu sein. Manches stimmt in den beiden Erzählungen wörtlich überein, und im Devadhammajāt. ist jener Zug ganz berechtigt.

<sup>4)</sup> Daß daneben auch vereinzelt absichtliche Änderungen bei der Aufnahme der Geschichten in die buddhistische Sammlung vorgenommen worden sind, soll damit nicht geleugnet werden. So halte ich es z. B., wie oben bemerkt, für wahrscheinlich, daß die Geschichte von der Geburt des Rsyasringa von Anfang an von den Buddhisten anders erzählt wurde als sie ursprünglich lautete.

Überlieferung daselbst bis zu der Zeit, aus der unser Text des Atītavatthu stammt, Verstümmelungen erfuhren<sup>1</sup>).

Ich glaube, wir können sogar behaupten, daß der Verfasser der Prosaerzählung nicht nur mit den allgemeinenZügen der Rāma-Sage nicht mehr vertraut war, soudern sogar die ihm vorliegenden Gāthās wenigstens an einer Stelle völlig mißverstanden hat, wahrscheinlich, weil ihm der Gebrauch auf den darin angespielt ist, unbekannt war. Ich meine die erste Gāthā: 'Kommt, Lakkhana und Sītā, steigt beide ins Wasser. So sagt Bharata dort: König Dasaratha ist tot.' Diese Strophe wird in der Prosaerzählung durch folgende absurde Geschichte erläutert. 'Während Bharata so weinend dasaß, kamen zur Abendzeit die beiden anderen mit allerlei Früchten heim. Der weise Rāma überlegte: "Diese sind jung; sie haben nicht die umfassende Weisheit wie ich. Wenn sie plötzlich hören, daß ihr Vater tot ist. wird ihr Herz brechen, da sie den Schmerz nicht werden ertragen können. Ich werde sie durch eine List veranlassen, ins Wasser zu steigen, und ihnen dann die Sache mitteilen.' So zeigte er ihnen denn einen Teich, der sich vor ihnen befand, und, indem er ihnen bedeutete: ,Endlich seid ihr gekommen. Dies soll eure Strafe sein, steigt in das Wasser hier und bleibt da', sprach er die erste Halbstrophe. Auf die erste Aufforderung hin stiegen sie hinein und standen da. Dann sprach er, ihnen die Sache mitteilend, die zweite Halbstrophe. Als sie die Nachricht von dem Tode des Vaters gehört hatten, wurden sie ohnmächtig. Er sagte es ihnen noch einmal, und wieder wurden sie ohnmächtig, und als sie in dieser Weise zum dritten Mal in Ohnmacht gefallen waren, hoben ihre Begleiter sie auf, brachten sie aus dem Wasser heraus und setzten sie auf den Boden, und als sie wieder zu sich gekommen waren, saßen alle weinend und klagend miteinander da.'

Um zu einem richtigen Verständnis der Gāthā zu gelangen, müssen wir von den folgenden Gāthās ausgehen. Weber²) neigte der Ansicht zu, daß wir in jener Trostrede des Rāma 'eine Probe des wahren Buddhismus' vor uns hätten. Allein solche Trostreden werden gerade in den brahmanischen Ritualtexten vorgeschrieben³). Ruhige oder bejahrte Leute sollen die trauernden Verwandten mit alten Erzählungen und weisen Sprüchen unterhalten und trösten, und wer z. B. die Sammlung solcher Sprüche in der Viṣṇusmṛti (Adhy. 20) mit unseren Gāthās vergleicht, wird sehen, daß inhaltlich auch nicht der geringste Widerspruch zwischen ihnen besteht.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Daß die vorliegende Prosaerzählung nicht die alte Tradition wiedergibt, scheint mir aufs deutlichste aus Jāt.15 hervorzugehen. Hier ist die ganze, alberne Geschichte, wie zuerst Künte bemerkt hat, auf eine falsche Lesart in der Gātliā (kālehi für kalāhi) aufgebaut. Die richtige Lesart findet sich noch in einzelnen singhalesischen Handschriften und in der Jātaka Pela Sanne (siehe die zusammengestellten Angaben darüber in Chalmers' Übersetzung, S. 47).

<sup>2)</sup> Über das Rāmāyaņa, S. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl. Caland, Altind. Todten- und Bestattungsgebräuche, S. 74ff; Hillebrandt, Ritualliteratur, S. 89.

Diesen Trostreden geht nun nach den Ritualtexten das udakakarman voraus, das in der Hauptsuche darin besteht, daß die Verwandten des Verstorbenen in ein Gewässer hinabsteigen und hier dem Toten eine Spende ausgießen. Ich habe daher keinen Zweifel, daß sich die Gäthä hierauf bezieht, also eine Aufforderung des Räma zum udakakarman enthält. Ebenso ist der Gang der Erzählung im Rämäyana. Unmittelbar nachdem Räma der Sītā und dem Laksmana den Tod des Vaters verkündet hat<sup>1</sup>), begeben sich die drei zur Mandākinī hinab und vollziehen dort die jalakriyā. Am nächsten Morgen hält dann Rāma dem betrübten und ihm die Herrschaft anbietenden Bharata eine Trostrede<sup>2</sup>).

Jedenfalls haben wir auch beim Dasarathajātaka die Strophen und die Prosa auseinander zu halten. Wenn daher die Sage, wie sie in der Prosa des Jātaka erzählt wird, auch schlechter als die Fassung des Rāmāyaṇa ist, und die Zeit ihrer Abfassung sicherlich hinter der des Rāmāyaṇa liegt, so ist damit doch noch nicht bewiesen, daß diejenigen Strophen des Jātaka, die sich im Rāmāyaṇa wiederfinden, dem letzteren entlehnt seien, wie Jacobi anzunehmen geneigt ist. Übereinstimmend ist zunächst die Schlußstrophe des Jātaka (13):

dasa vassasahassāni saļļhi vassasatāni ca | kambugīvo mahābāhu Rāmo rajjam akārayi || und Rām, VI, 128:

daśa varşasahasrāṇi daśa varṣaśatāni ca | bhrātṛbhiḥ sahitaḥ śrīmān Rāmo rājyam akārayat³) ||

Innere Gründe, die die Prioritätsfrage entscheiden könnten, finde ich in diesen beiden Versen nicht. Aber schon Fausbøll<sup>4</sup>) hat auf eine zweite Strophe hingewiesen, die gleichlautend in der Trostrede des Rāma im Jātaka wie im Rāmāyaṇa vorkommt. Es ist Gāthā 5:

phalānam iva pakkānam niccam papatanā bhayam | evam jātānam maccānam niccam maraņato bhayam<sup>5</sup>) ||

'Wie reifen Früchten stets die Gefahr droht, zu fallen, so droht den geborenen Sterblichen stets die Gefahr zu sterben.'

Site mṛtas te śvaśuraḥ pitṛhīno 'si Lakṣmaṇa |
Bharato duḥkham ācaṣṭe svargatim pṛthivīpateh ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Und zwar in einer einzigen Strophe (II, 103, 15), die einen gewissen Anklang an die Gäthä nicht verkennen läßt:

<sup>2)</sup> II, 105. 3) Siehe die Lesarten bei Jacobi a. a. O. S. 88.

<sup>4)</sup> Dasaratha-Jātaka, S. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Andere Handschriften lesen im zweiten Pāda patanato oder papatato. Die Strophe erscheint, wie ebenfalls schon Fausboll gesehen, auch im Sallasutta des Suttanipāta (576), hier mit der vielleicht ältesten Lesart im zweiten Pāda: pāto papatanā bhayam. Daß die Strophe aber von altersher der Trostrede des Rāma angehörte, macht der Umstand wahrscheinlich, daß sie sowohl im Rāmāyana wie im Jātaka an dieser Stelle erscheint.

Die Strophe lautet im Rāmāyaṇa (II, 105, 17; B. II, 114, 4):
yathā phalānām pakvānām nānyatra patanād bhayam |
cram narānām jātānām¹) nānyatra maraṇād bhayam ||

Wie reisen Früchten keine andere Gefahr droht als zu fallen, so den geborenen Menschen keine andere Gefahr als zu sterben.' Hier wird man kaum umhin können, der Palistrophe die Ursprüngliehkeit zuzuerkennen. In der Gäthä ist der Gedanke durchaus den Umständen angemessen, in der Sanskritstrophe dagegen paßt er, genau genommen, gar nicht in den Zusammenhang. Räma will doch die übrigen mit dem Hinweise darauf trösten, daß alle Menschen einmal sterben müssen, aber nicht damit, daß die einzige Gefahr für den Menschen der Tod ist<sup>2</sup>).

Meiner Ansicht nach ist daher das Verhältnis der Gāthās des Dasarathajātaka zum Rāmāyaṇa dasselbe wie das der Gāthās des Naļinikājātaka zum Mahābhārata. Allein ebensowenig wie der Verfasser der Mahābhārata-Erzählung machte Vāhmīki eine Anleihe bei der buddhistischen Sammlung. Die Rāma-Sage gehört wie die Ṣṣyaśṛṅga-Sage dem Nordosten Indiens an und hier waren Ākhyāna-Strophen, die sie behandelten, im Volke und in der Sprache des Volkes im Umlauf. Einzelne, besonders berühmte dieser Gāthās nahm Vāhmīki, als er sein großes Epos in Sanskrit schuf, in sein Werk auf. Natūrlich kannte er viel mehr als das wenige, was uns heute in der buddhistischen Sammlung vorliegt; hier sind ja überhaupt nur die Strophen einer Episode aufgenommen als eine Illustration für die Nutzlosigkeit der Trauer über den Tod des Vaters³). Es lassen sich denn auch in der Tat noch zwei weitere Gāthās nachweisen, die dem Dichter des Rāmāyaṇa vorgelegen haben müssen.

Die oben erwähnte Strophe daśa varṣasahasrāṇi usw. erscheint nämlich, wie Weber bemerkt hat<sup>4</sup>), auch im Mahābhārata zu verschiedenen Malen: VII, 59, 21b; 22a (wie im Rāmāyaṇa, aber mit der Variante im dritten Pāda: sarvabhūtamanaḥkānto), XII, 29, 61 (ebenso, aber im dritten Pāda: Ayodhyādhipatir bhūtvā), endlich Hariv., Har. 41, 154 (ebenso, aber im

<sup>1)</sup> C. hat narasya jūtasya. Die Übereinstimmung mit dem Palitext zeigt aber, daß B. hier die bessere Lesart hat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Fausboll hat a. a. O. ferner auf die Übereinstimmung der ersten Hälfte von G. 10:

eko va macco acceti eko va jāyate kule

mit der zweiten Hälfte von Rām. II, 108, 3 (B.116, 12):

yad eko jäyate jantur eka eva vinasyati

hingewiesen. Die Zeile findet sich auch Manu IV, 240; Bhāgav. Pur. X, 49, 21 (Böhtlingk, Indische Sprüche<sup>2</sup> 1355; vgl. auch 1354):

ekah prajāyate (Bh. P. prasūyate) jantur eka eva pralīyate.

Allein die Übereinstimmung zwischen der Gäthä und den Sanskrit-Strophen ist hier doch nicht wörtlich genug, um den Schluß auf einen direkten Zusammenhang zu rechtfertigen.

<sup>3)</sup> Buddha erzählt nach der Einleitung unser Jātaka einem über den Tod seines Vaters betrübten Landmanne.
4) A. a. O. S. 65.

dritten Pāda: Ayodhyāyām ayodhyāyam)<sup>1</sup>). Auf die beiden ersten Stellen ist kein Gewicht zu legen, da sie dem Rāmāyaṇa entlehnt sein könnten. Im Harivainśa aber erscheint die Strophe zusammen mit fünf anderen, eingeleitet durch die Worte:

gāthās cāpy atra gāyanti ye purāņavido janāķ |

Rāme nibaddhās tattvārthā māhātmyam tasya dhīmataḥ || Hier wird also jene Strophe in der Tat als eine alte Gāthā bezeichnet. Daß der Verfasser hier an das Rāmāyaṇa gedacht hat, halte ich für ausgeschlossen. Er kennt das Rāmāyaṇa sehr wohl²), allein er nennt es das mahākāvya (Rāmāyaṇam mahākāvyam Viṣṇup. 93, 6); er kann daher Verse Vālmīkis unmöglich als 'auf Rāma bezügliche Gāthās, die die Kenner alter Geschichten singen', bezeichnen, Außerdem sind die übrigen fünf Strophen, so weit mir bekanut, im Rāmāyaṇa nicht nachgewiesen.

Dagegen hat Weber nachgewiesen, daß zwei Stellen im Rämäyana Anklänge an diese Gäthäs zeigen. Hariv., Har. 41, 153:

śyāmo yuvā lohitākṣo dīptāsyo mitabhāṣaṇaḥ

ājānubāhuḥ sumukhaḥ simhaskandho mahābhujaḥ³) || entspricht zum Teil Rām. B. VI, 113, 11 (C. VI, 130, 96):

ājānubāhuḥ sumukho mahāskandhaḥ pratāpavān |

Lakşmanānucaro Rāmah pṛthivīm anvapālayat\*) || Hariv., Har. 41, 157;

īje kratušataih puņyaih samāptavaradakṣiṇaih | hitvĀyodhyām divam yāto Rāghavah sumahābalah || zum Teil Rām. B. VI, 113, 9 (C. VI, 130, 97):

sa rājyam akhilam prāpya nihatārir mahāyaśāḥ |

ije bahuvidhair yajñair mahadbhiś cāptadakṣiṇaiḥ⁴) || Wir gelangen hier also zu demselben Resultate wie oben: Vālmīki hat die alten Gāthās über die Rāma-Sage bei der Abfassung seines Epos benutzt. Im letzten Falle liegen uns sechs derselben im Sanskrit vor; ich möchte daraus aber nicht etwa folgern, daß ihnen ein höheres Alter zukäme als den Palistrophen. Ich bin im Gegenteil der Ansicht, daß sie Übersetzungen von Gāthās in der Volkssprache sind. Jedenfalls ist nicht der geringste Anhaltspunkt dafür vorhanden, daß etwa G.13 des Dasarathajātaka eine Übersetzung der Gāthā Har. 41, 154 des Harivaṁśa sei.

Kehren wir jetzt noch einmal zur Rsyasrnga-Sage zurück, um auch die bildlichen Darstellungen kennenzulernen.

<sup>1)</sup> Vgl. auch die übrigen von Weber angeführten ähnlichen Stellen.

<sup>2)</sup> Es wird auch Bhav. 131, 95 erwähnt: Vede Rāmāyaņe puņye Bhārate, doch ist dieser Absatz vielleicht erst später hinzugefigt (Weber a. a. O. S. 42).

<sup>3)</sup> Diese Strophe geht, mit geringen Abweichungen, auch Mbh. VII, 59, 20b; 21a; XII, 29, 60 der Strophe daśa varṣasahasrāni unmittelbar voraus.

<sup>4)</sup> Für die Varianten verweise ich auf Weber, S. 69. Die Bengali-Rezension stimmt hier mit den Gäthäs am genauesten überein.

Narasimmiyengar bemerkt¹), daß Darstellungen der Entführung des Rsyaśṛṅga durch die Hetären jetzt häufig an der Rückseite von Tempeln vorkommen. Als eine Probe derselben gibt er die Zeichnung eines Reliefs im Tempel des Gopālasvāmin in Devaṇḍahalli. Die Hetären tragen hier den Rṣi, indem zwei in der aus modernen indischen Bildern bekannten Art ihre Leiber zu einer Art Palankin verschlingen. Rṣyaśṛṅga selbst hat den Kopf einer Gazelle. Ich möchte daher auch in drei Bronze-Statuetten, die sich unter den alten brahmanischen Götterbildern im Vāt Bōt Phram, dem letzten brahmanischen Tempel in Bangkok, befinden²), Darstellungen des Rṣyaśṛṅga erkennen. Die drei Figuren werden siamesisch als Rūsī, d. i. Einsiedler, Rṣi, bezeichnet, und daß sie in der Tat Rṣis vorstellen, zeigt die Tracht und das hochaufgewickelte Haar. Eigentümlich aber ist, daß in allen drei Fällen der Rṣi kein menschliches Gesicht, sondern einen Gazellenkopf mit zwei Hörnern hat, was durchaus mit der erwähnten Darstellung des Rsyaśrnga stimmt.

Eine Darstellung der Geburtsgeschichte haben wir in einem Bhärhut-Relief mit der Inschrift Isis[imgiya jā]ta[ka]3). Die Einzelheiten sind von Cunningham nicht richtig erklärt. Das Relief stellt drei Stufen derselben Erzählung dar. Zu unterst haben wir Kassapa und die trinkende Gazelle, die Empfängnis. Die mittlere Szene stallt die Geburt dar: links die Gazelle, die eben den Knaben zur Welt gebracht, rechts dieser selbst und Kassapa, im Begriff, ihn vom Boden aufzuheben. Darüber findet sich dann Kassapa noch einmal, vor dem Knaben, der auf einer Matte sitzt, kniend und, wie es scheint, ihm etwas darreichend. Ich glaube daher, daß dies die Fütterung des Kindes durch den Rsi darstellt, doch läßt sich diese Szene, da der Stein hier stark beschädigt ist, nach der Photographie kaum mit Sicherheit bestimmen. Die Wasserbehälter und die Einsiedlerhütte oben rechts deuten die Örtlichkeit an, wo sich die dargestellten Szenen abspielen. Das Relief beweist, daß um 150 v. Chr. die Geburtsgeschichte in der Form, wie sie in der Prosaerzählung des Jātaka steht, bestand. Das stimmt zu der oben geäußerten Ansicht, daß in diesem Teile der Sage die Prosaerzählung die alte buddhistische Fassung bewahrt hat.

Ich glaube nun auch die Darstellung des zweiten Teiles der Sage in einem bisher, soviel ich weiß, ungedeuteten Relief von Amarāvatī gefunden zu haben. Eine Zeichnung desselben findet sich in Fergussons Tree and Serpent Worship<sup>2</sup>, Tafel LXXXVI<sup>4</sup>). Den Schlüssel zur Erklärung des Bildwerkes liefert die unten rechts dargestellte Szene. Hier steht aufrecht ein Mann, der durch sein in Flechten gewundenes Haar, das Tierfell über

<sup>1)</sup> Ind. Ant. II, 142.

<sup>2)</sup> L. Fournereau, Le Siam Ancien. Annales du Musée Guimet XXVII, 63ff.;

<sup>3)</sup> Cunningham, The Stûpa of Bharhut, Tafel XXVI; Hultzsch, Bharaut Inscriptions, Ind. Ant. XXI, 239.
4) Das Original ist jetzt verschwunden.

der Schulter, das eigentümliche Hüftengewand und die umgebenden drei Gazellen deutlich als Einsiedler gekennzeichnet ist. In der linken Hand hält er einen Ball. Er spricht, wie durch die erhobene rechte Hand angedeutet ist, zu einem mit zusammengelegten Händen vor ihm stehenden Mädchen. Diese trägt zwar den gewöhnlichen Frauenschmuck auf der Stirn, in den Ohren, am Halse, an den Armen und Füßen, zeichnet sich aber vor allen übrigen hier, wie in anderen Reliefs, dargestellten Frauen dadurch aus, daß sie dieselbe Haartracht und dasselbe Hüftengewand hat wie der Büßer. Hinter ihr steht, ebenfalls mit gefalteten Händen, eine alte Frau. Etwas weiter zurück stehen unter einem Baume zwei junge Mädchen, von denen die eine einen kleinen, mir unbekannten Gegenstand in der linken Hand hält. Rechts von ihnen findet sich ein sonderbares viereckiges Gebäude, mit topfartigen Aufsätzen an den beiden sichtbaren Ecken, und, wie es scheint, einer Art Kuppel in der Mitte. Noch weiter nach rechts ist ein viereckiges Gebäude mit einer Tür sichtbar. Ob ein darüber befindliches Fenster, aus dem ein Frauenkopf heraus schaut, dazu gehört, vermag ich nicht zu entscheiden, wie denn überhaupt diese ganze Partie in der Zeichnung sehr undeutlich ist. Vielleicht gehört es dem Streifen an, der das Relief in zwei Teile teilt, und dessen Bedeutung aus der Zeichnung nicht klar wird.

Wie dem aber auch sein mag, der Einsiedler mit dem Balle in der Hand, das als Einsiedler verkleidete Mädehen und die alte Frau lassen meiner Ansicht nach keinen Zweifel, daß wir hier Rsyaśriga, die Hetäre und die Alte vor uns haben. Die beiden anderen Mädehen lassen sich ungezwungen als zwei von den übrigen, begleitenden Hetären deuten. In dem sonderbaren Gebäude erkenne ich die Einsiedelei auf dem Floße, in dem Gebäude rechts davon die Hütte des Büßers¹). Wir haben demnach hier eine Darstellung der Rsyaśriga-Sage in der puranischen Form.

Und das wird durch die obere Szene, wie ich glaube, bestätigt. Hier sitzt ein durch seine Tracht als König gekennzeichneter Mann auf einem Throne, mit zwei Dienerinnen hinter sich, von denen die eine den Wedel, die andere den Schirm hält. Zu seiner Linken sitzt ein junges Mädchen auf einem Stuhl. Zu seiner Rechten finden wir wieder, wie in der unteren Szene, vier Frauen, drei junge und eine alte. Die Alte stellt, wie man aus der Handbewegung ersieht, eines der Mädchen, das mit gefalteten Händen dasteht, dem Könige vor. Abseits, am rechten Ende der Platte, steht ein leerer Sessel mit einem Baum dahinter. Halten wir diese Szene mit der unteren zusammen, so scheint es mir sicher zu sein, daß wir in dem Könige Lomapāda, in dem jungen Mädchen auf dem Sessel Sāntā und in den vier

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der aus dem Fenster herausschauende Frauenkopf deutet vielleicht die Hetäre in der Hütte an. Doch läßt sich dies bei dem Mangel des Steines selbst kaum entscheiden.

Frauen wieder die Hetäre, die Alte und zwei ihrer Begleiterinnen zu sehen haben.

Es bleiben endlich noch die Figuren unten links. Hier sehen wir den König auf einem mit zwei Pferden bespannten Wagen hinter dem Wagenlenker stehen. Er trägt einen runden Gegenstand, etwa eine Schale, in den hoch erhobenen Händen. Im Hintergrunde steht wiederum ein Baum. Ich glanbe, daß wir diese Gruppe von der Szene zur Rechten abtrennen müssen und hier den König vor uns haben, der mit Geschenken dem Rsyaśrnga entgegenzieht.

Leider ist nun über die Herkunft gerade dieser Platte nichts Genaueres zu ermitteln. Sie kann, wie Fergusson bemerkt, nach ihrem Stile und ihren Größenverhältnissen weder den 'Rails' noch dem Mittelgebäude angehört haben. Allein, wenn das Relief auch einer späteren Zeit angehört — und dafür spricht namentlich die Übertreibung und ganz mechanische Anwendung des Motivs der heraustretenden Hüfte —, so gehört es doch sicherlich noch der buddhistischen Periode der südindischen Kunst an und muß daher vor dem 6. Jahrhundert n. Chr. entstanden sein, wo mit der Ausbreitung der Macht der Calukyas im Dekkan die brahmanische Periode beginnt. Wenn meine Auslegung des Reliefs richtig ist, so ist damit die Existenz der puranischen Fassung der Rsyaśrnga-Sage spätestens für das 5. Jahrhundert n. Chr. bezeugt.

## Zwei indische Etymologien.

Pali ludda.

P. ludda<sup>1</sup>), 'furchtbar, böse' und 'Jäger', wurde von Fausbøll zu Sk. lupta, loptra, lotra, 'Beute, Raub', gestellt<sup>2</sup>). Kuhn führt es auf Sk. lubdha zurück, hält aber auch die Fausbøllsche Ableitung für möglich<sup>3</sup>). Bei Childers wird ebenfalls lubdha als Äquivalent gegeben. Trenckner stellt das Wort offenbar zu rudra; er führt unter den Wörtern, die im Pali in verschiedenen Formen erscheinen, ludra, rudda, ludda und rūļa auf<sup>4</sup>). Im Glossar zum Suttanipāta, S. 306, hat Fausbøll diese Etymologie abgelehnt und ludda mit lubdha identifiziert.

Was zunächst *ludda* in der Bedeutung furchtbar betrifft, so scheint es mir keinem Zweifel zu unterliegen, daß es Sk. *raudra* ist. So haben es die Inder selbst gefaßt. G.16 des Samkiccajātaka (530):

icc ete aṭṭha nirayā akkhātā duratikkamā | ākiṇṇā luddakammehi paccekā soļas' ussadā ||

lautet in der Sanskritfassung, Mahāvastu I, 9:

ity ete astau nirayā ākhyātā duratikramā | ākīrņā raudrakarmebhili pratyekasodasotsadā ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gelegentlich *ludda* geschrieben; z. B. Jāt. V, 270, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Five Jātakas, S. 38. <sup>3</sup>) Beiträge zur Pali-Grammatik, S. 41.

<sup>4)</sup> Pali Miscellany, I, S. 63, Note 19.

So lassen sich auch allein die gelegentlich erscheinenden Nebenformen erklären. Einen Beleg für ludra liefert Jāt. VI, 306, 26: accāhitam kammam karosi ludram¹). rudda finde ich Jāt. IV, 416, 25: ayam so luddako eti ruddarūpo sahāvudho. Vielleicht beruht das anlautende r hier auf Assimilation an das folgende r von rūpa; B¹ liest luddarūpo. rūla²) (aus \*rūda, \*rudda, raudra) in Milindap. 275 (tassa rūlarūlassa bhīmabhīmassa) scheint wegen der Lingualisierung aus einem anderen Dialekte zu stammen.

Andererseits scheint es mir aber unmöglich, p. ludda, luddaka in der Bedeutung Jäger von sk. lubdha, lubdhaka zu trennen. Die zu erwartende Form würde natürlich luddha sein. Diese Form kommt aber in den birmanischen Handschriften des Jätaka tatsächlich vor, z. B. Jät. III, 331, 12 luddha; II, 120, 15 luddham; IV, 178, 1; 179, 9 luddho; VI, 306, 26 luddham. In den drei letzten Fällen steht luddha sogar fälschlich für das Adjektiv ludda3). luddho wird ferner ausdrücklich, neben luddo, in der Bedeutung Jäger in der Abhidhanappadipika gelehrt (s. Childers s. v.). In der Spiegelschen Ausgabe der Rasavāhinī ist ebenfalls überall luddhako usw. gedruckt (z. B. S. 25. 26. 29). Angesichts dieser Tatsachen dürfte es schwer sein, das Bestehen der Form luddha im Pali zu leugnen 1). Die beiden ähnlich klingenden Wörter sind aber offenbar schon früh miteinander verwechselt worden. Für den Inder lag es sehr nahe, in dem luddha einen ludda zu sehen. Der Jäger ist ein ruddarūpo (s. o.), ein raudrah purusah (Kathās. 61, 59); er heißt ghorah (Mbh. XII, 143, 10), ugrah (Mbh. XVI, 4, 22); sein Handwerk ist raudram (Mbh. XII, 143, 12), ghoram (Mbh. III, 207, 19) usw. Hemacandra gibt dem synonymen vyādha geradezu die Bedeutung dusta (Anek. II, 244), und Bhagavatap. III, 14, 35: vyādhasyāpy anukampyānām strīņām devah Satīpatih gibt Śrīdharasvāmin vyādhasya durch nirdayasya wieder<sup>5</sup>). Ich halte daher p. ludda, Jäger, für eine volksetymologische Umgestaltung eines ursprünglichen luddha.

## Sanskrit dohada.

Dohada, im vedischen Sanskrit nicht belegt, ist ein in der klassischen Literatur überaus häufiges Wort. Es bezeichnet das seltsame Gelüste einer Schwangeren und wird daher oft auch in bezug auf die Bäume gebraucht, die nach der Sage Blüten treiben, wenn sie mit einem jungen Mädchen in Berührung kommen<sup>6</sup>). Bisweilen wird es von den Kommentatoren geradezu durch garbha wiedergegeben; z. B. Raghuv. XIV, 71 dohadalingadarsī; Mall.

<sup>1)</sup> Bd liest luddham. 2) In zwei Handschriften rula.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Anderseits findet sich in singhalesischen und zum Teil auch in birmanischen Handschriften auch *ludda* für den Adjektiv *luddha*, gierig; vgl. die Lesarten zu *issariyaluddho*, Jāt. III, 161, 23.

<sup>4)</sup> Auch im Prakrit haben wir loddhaa, s. Vararuci I, 20; III, 3; Hemacandra I, 116; II, 79.
5) Nach dem P.W.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Siehe die Stellen im P.W. und die von Mallinätha zu Meghadūta II, 15 angeführten Strophen.

yarbhacihuadaršī. Eine Nebenform ist dohala. Sie erscheint z. B. Mālavikāgn. (ed. Shankar P. Pandit) 45, 3; 54, 5; 56, 8. Ferner begegnet uns ein daurhṛda in derselben Bedeutung; siehe Halāyudha, Abhidh. II, 343; Hemacandra, Abhidhānac. 541; Raghuv. (ed. Shankar P. Pandit) III, 1: Sudakṣiṇā daurhṛdalakṣaṇam (Mall. garbhacihnam) dadhau; XIV, 26 mukhena ... anakṣaravyañjitadaurhṛdena (Mall. daurhṛdam garbhaḥ). Endlieh erscheint auch noch ein dauhṛda; siehe Vaijayanṭī (ed. Oppert) 98, 360; Yājñ. III. 79 v. l. (nach P. W.), Suśruta I, 322; 323 usw.; Bhāvaprakāśa I, 71.

Im Pali lautet das Wort dohaļa<sup>1</sup>). Reichliche Beispiele liefern Jātakas 57, 208, 292, 545. Ich möchte hier nur G. 2 des letzten Jātaka anführen:

Dhammo manujesu mātinam dohaļo nāma janinda vuccati | dhammāhaṭam nāgakunjara Vidhurassa haday ābhipatthaye || Huufig ist auch die Ableitung dohaļinī; z. B. Jāt. VI, 270, 1; 326, 13; und dohaļāyati. Jāt. VI, 263, 11. In dem Sanskrit-Dialekte der nördlichen Buddhisten entspricht dohala; z. B. Mahāvastu II, 249, 9.

Was das Prākrit betrifft, so lehrt Vararuci (II, 12) und Hemaeandra (I, 221) dohala für Sk. dohada. Belege aus Hāla und Mālavikāgn. gibt Pischel zu Hemacandra<sup>2</sup>). Hemacandra lehrt I, 217 ferner den fakultativen Übergang des anlautenden Dentals in den Lingual. In Jainatexten finden sich denn auch tatsächlich beide Formen nebeneinander, wie man aus dem Glossar zu Jacobis Ausgewählten Erzählungen ersehen kann.

Von einheimischen Erklärungen des Wortes ist mir, abgesehen von der nachher zu erwähnenden Erklärung bei Suśruta, nur eine bekannt. Hemacandra leitet es im Kommentar zu Unadig. 244 von duh 'kṣaraṇe' mit dem Suffix ada für uda ab. Das beweist nur, daß er über die Entstehung des Wortes nichts mehr wußte. Im P.W. wird daurhṛda (s. v.) als ursprüngliche Form angesetzt, und diese Erklärung findet sich darnach auch bei Wackernagel, Altind. Gramm. § 1943). Die Bedeutung könnte nach von Böhtlingk vielleicht ursprünglich nur 'Widerwille der Schwangeren gegen bestimmte Dinge' gewesen sein. Allein, wo das Wort vorkommt, bedeutet es stets im Gegenteil gerade das Verlangen der Schwangeren nach gewissen Dingen. Die Ableitung von daurhṛda, das im Mbh. in der Bedeutung Feindschaft belegt ist, wird daher meiner Ansicht nach durch die Bedeutung ausgeschlossen.

Die richtige Erklärung glaube ich bei Suśruta zu finden. Er spricht I, 322 über die Entwicklung des garbha: caturthe (māsi) sarvāngapratyangavibhāgaḥ pravyaktataro bhavati | garbhahrdayapravyaktabhāvāc cetanādhātur abhivyakto bhavati | kasmāt | tatsthānatvāt | tasmād garbhaś caturthe māsy

<sup>1)</sup> Handschriftlich erscheint gelegentlich auch dohala; z. B. Jät. II, 159, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In älteren Ausgaben findet sich fälschlich auch dohaa, z. B. Ratnāvalī S. 21, 29 (Calcutta 1832), und dohada, z. B. Uttararāmac. S. 15 (Calcutta 1831).

<sup>3)</sup> Nur Aufrecht hat, soweit ich sehe, diese Etymologie abgelehnt. Er bemerkt Haläyudha, S. 241, zu daurhrda: This word was invented by some crazy etymologer.

abhiprāyam indriyārtheşu karoti | dvihṛdayām ca nārīm dauhṛdinīm ācakṣate | 'Im vierten Monat wird die Teilung aller Glieder und Nebenglieder deutlicher. Infolge der Ausbildung des Herzens des garbha entwickelt sich das Organ des Bewußtseins. Warum? Weil es sich im Herzen befindet. Daher zeigt der garbha im vierten Monat ein Verlangen nach Sinnesobjekten. Und eine Frau mit doppeltem Herzen nennt man danhṛdinī.' Die gleiche Auseinandersetzung findet sich im Bhāvaprakāśa 1.71:

sarvāņy angāny upāngāni caturthe syuḥ sphuṭāni hi | hṛdayavyaktabhāvena vyajyate cetanāpi ca || tasmāc caturthe garbhas tu nānāvastūni vāñchati | tato dvihṛdayā yat syān nārī dauhṛdinī matā ||

Und ebenso bemerkt Mallinātha zu Raghuv. III. 1: svahrdayena garbhahrdayena ca dvihrdayā garbhiņī | yathāha Vāhaṭah | mātrjani hy asya hrdayani mātuš ca hrdayena tat |

sambaddham tena garbhinyāḥ śreṣṭham śraddhābhimānanam ||
iti | tatsambandhitvād garbho daurhṛdam ity ucyate | sā ca tadyogād daurhṛdinīti | tad uktam Samgrahe | dvihṛdayām nārīm daurhṛdinīm ācakṣata iti ||

Diese Etymologie ist sprachlich wie sachlich befriedigend. Wir haben von einem \*dvihṛd, doppelherzig, schwanger, auszugehen, das in der Paliform etwa \*duhaļī lauten würde; vgl. dutiya für dvitīya, duvidha für dvividha, duratta für dvirātra, dumatta für dvimātra, dujihva für dvijihva, duka für dvika, su für svid¹), und Kuhn, Beitr. S. 36. Dazu wurde, einem Sk. \*dvaihṛda entsprechend, ein Adjektiv dohaļa gebildet. das dann auch als maskulines Substantiv²), mit stillschweigender Ergänzung von kāmaḥ, gebraucht wurde. Dieses Wort wurde in mittelindischer Zeit aus der Volkssprache ins Sanskrit übernommen, und zwar entweder ohne weiteres als dohala oder, da man sich des Zusammenhanges des zweiten Teiles mit hṛd offenbar noch bewußt war, als dohada; dauhṛda und daurhṛda sind falsche Sanskritisierungen, die sich den bei Wackernagel S. LIII angeführten zur Seite stellen.

Daß die Erklärungen in den medizinischen Werken nicht etwa der Etymologie zuliebe zurecht gemacht worden sind, sondern die volkstüm-

<sup>1)</sup> Ich möchte hierher noch ein anderes Wort stellen, den Namen des Königs Dilīpa. In der Bengali-Rezension des Padmapurāņa findet sich dafür überall die Form Dvilīpa. In G.10 des Nimijātaka (541) finden wir einen König Dudīpo; handschriftliche Lesarten sind Dutīpo, Dudipo. Im Bhūridattaj. (543), G.129 lesen wir Dujīpo, allein die Lesarten Dujipo, Dūdipo, Dudipo, Dutipo und die Ähnlichkeit des ganzen Zusammenhanges lassen kaum einen Zweifel darüber, daß wir auch hier, wie schon Fausbøll angedeutet hat, Dudīpo zu lesen haben. Die Sanskrit- und Pali-Formen zusammengenommen führen also auf eine Form Dvidīpa, die dann weiter wohl auf Dvidvīpa zurückgeht. Zu dem Übergang von d in l vgl. Wackernagel, Altind. Gr. § 194. Ich bemerke übrigens, daß Ludwig Dilīpa aus dili-ap ableitet, Der doppelte Stammbaum des Somavança, S.A., S. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Als Neutrum finde ich *dohada* nur bei Lexikographen und Kommentatoren wie Mallinātha.

liche Anschauung wiedergeben, ergibt sich teils aus Parallelstellen in der übrigen Literatur, teils aus allgemeinen Erwägungen. Hrdisthas cetanā-dhātuh heißt es Mbh. XIV, 43, 34; von den kāmā ye hrdi sthitāh, den Wünschen, die im Herzen sitzen, wird im Satapathabr. (XIV, 7, 2, 9) gesprochen. Es ist ferner aus den Kāvyas und der Erzählungsliteratur zur Genüge bekannt, daß nach indischem Glauben die Wünsche einer Schwangeren unbedingt erfüllt werden müssen, damit das Kind keinen Schaden leide<sup>1</sup>). Auch wird die Natur des Wunsches als Vorbedeutung für den Charakter des Kindes betrachtet<sup>2</sup>). Beides ist aber nur verständlich, wenn diese dohadas als wirklich aus zwei Herzen kommend gefaßt werden, nicht nur aus dem der Mutter, sondern auch aus dem des Kindes. Der Name ist also nicht umsonst gewählt.

## Zur Sage von Rsyaśrnga.

Im Jahre 1897 habe ich in diesen Nachrichten einen Aufsatz über die Rsyasriga-Sage veröffentlicht, in dem ich unter anderem auch den Nachweis zu führen versuchte, daß der Text der Sage in der Form, wie er heute im Mahābhārata steht, nicht ursprünglich sei, sondern eine Überarbeitung erfahren habe. In dem 1899 erschienenen ersten Bande seiner Mahābhārata-Studien hat Dahlmann diesen Versuch einer Kritik unterzogen und ist dabei zu dem Resultat gelangt, daß meine Methode 'unhaltbar und willkürlich' sei3). Handelte es sich hier lediglich darum, ob Dahlmann ein paar Verse für echt hält, die meiner Ansicht nach interpoliert sind, so könnte die Sache füglich auf sich beruhen. Allein wir haben es hier mit einer Frage von prinzipieller Bedeutung zu tun, mit der Frage, ob wir an das Mahābhārata denselben Maßstab philologischer Kritik legen dürfen, mit dem wir jedes andere literarische Werk zu messen gewöhnt sind, oder ob tatsächlich dem indischen Epos gegenüber die Kritik keine Berechtigung hat, und so verlohnt es sich wohl der Mühe, noch einmal auf die Sache zurückzukommen.

Ich hatte in jenem Aufsatze auf gewisse innere Widersprüche in der Darstellung der Sage hingewiesen und war bei genauerer Untersuchung zu dem Resultate gelangt, daß sie ihren Ursprung nachträglicher Überarbeitung verdankten. Dahlmann erklärt (S. 283), daß meiner ganzen Argumentation die kritische Grundlage fehle, und begründet dies Urteil in folgender Weise:

'Das Epos nahm viele Sagen auf, unbekümmert darum, ob in den Einzelheiten der Darstellung Übereinstimmung waltete oder nicht. Die Zykliker hatten die Sammlungen dieser Art vorbereitet. Die verschiedensten

<sup>1)</sup> Siehe auch Yājñ. III, 79: dohadasyāpradānena garbho doṣam avāpnuyāt.

<sup>2)</sup> Siehe Suśruta und Bhāvaprakāša a. a. O.

<sup>3)</sup> S. XXXIV.

Sagenstoffe oder versehiedene Redaktionen einer und derselben Legende waren von ihnen ineinander verarbeitet, verknüpft und verflochten worden. so daß wir tatsächlich Fragmente unterschiedener Darstellungen, Produkte verschiedener Pauränika vor uns haben. Aber darin lag eben das Wesen der zyklischen Rhapsodie, daß sie bestrebt war, den immensen Legendenschatz der einzelnen Sehulen und Familien immer enger und systematischer zu vereinigen. Sammlung der verschiedenen Sagenstoffe war das Hauptziel, nicht Ausgleich der unterschiedenen und woll widersprechenden Züge der verschiedenen Redaktionen. Die einheitliche Sammlung, d. lt. die von einer Hand bewerkstelligte Diaskeuase des im Mahābhārata vereinigten Stoffes bedingt deswegen keinesfalls Ausschluß aller widersprechenden Sagenzüge. Und es ist kritiselt ganz unzulässig, verschiedene und --- sagen wir einmal - widersprechende Redaktionen eines und desselben Sagenstoffes darum von einheitlicher und gleichzeitiger Sammlung innerhalb des Mahābhārata auszuschließen, weil sie diese Verschiedenheiten zeigen. Die letzteren bezeugen das Vorhandensein verschiedener Redaktionen, widerstreben aber nicht der gleichzeitigen Aufnahme in ein Mahägrantha.

Bestimmt genug klingen diese Aussprüche über die Tätigkeit der 'Zykliker', über das Wesen und die Ziele der zyklischen Rhapsodie und die Art der episehen Diaskeuase. Wenn uns Dahlmann nur auch die Beweise dafür liefern wollte! So stellt er uns allerlei Mögliehkeiten als gesieherte Tatsachen hin. Denn daß es zum Beispiel möglich ist, daß verschiedene oder gar widersprechende Redaktionen eines und desselben Sagenstoffes in einer Sammlung erseheinen, wird niemand bestreiten wollen; ist es doch in späteren, zweifellos von einer Hand herrührenden Sammelwerken tatsächlich der Fall. So erscheint zum Beispiel in Somadevas Kathāsaritsāgara die Sage von Unmādinī an drei verschiedenen Stellen (III, 1, 63ff.; VI, 7, 62ff.; XII, 24, 3ff.) in drei verschiedenen Fassungen. Die Möglichkeit einer Annahme ist aber noch kein Beweis für ihre Richtigkeit, und den Beweis, daß das Mahābhārata den Charakter eines Sammelwerkes von Anfang an besessen habe, hat Herr Dahlmann meines Erachtens bisher nicht erbracht.

Indessen, diese Frage kommt in unserem speziellen Falle gar nicht in Betracht, denn die Rsyaśriga-Sage wird im Mahābhārata nicht mehrere Male in abweichender Form erzählt, sondern nur einmal, in III, 110—113, hier aber mit inneren Widersprüchen. Nach Dahlmann erklären sie sich so, daß der Diaskeuast verschiedene Redaktionen der Sage ineinander verarbeitete: 'Was Lüders Umarbeitung nennt, kann ebensogut von dem einen Diaskeuasten des Mahābhārata ausgegangen sein, der für seine Zwecke verschiedene Redaktionen ergänzend vereinigte' (S. 286). Gewiß, an und für sich 'könnte' es von dem Diaskeuasten ausgegangen sein. Glaubt denn Dahlmann wirklich, daß andere Leute nicht auch schon an diese Möglichkeit gedacht haben? Ich wenigstens habe mir an jener Stelle (S. 5f.)

ausdrücklich die Frage vorgelegt, ob der Diaskeuast die Sage in der jüngeren Form aufgenommen habe oder ob der Text der Sage nach der Diaskeuase geändert wurde. Und die Antwort auf diese Frage lautet meiner Ansicht nach so klar und deutlich, wie man es nur wünschen kann.

Nach dem übereinstimmenden Zeugnis aller buddhistischen Fassungen, des Harivamsa und des Buddhacarita, spielte in der alten Fassung die Königstochter Säntä die Rolle der Entführerin. Nach dem heutigen Texte des Mahābhārata wird Rsyaśriga von einer Hetäre entführt, allein in der Rahmenerzählung, die von keinem anderen als dem Diaskeuasten herrühren kann¹), wird gefragt: 'Und wie sah jene Śāntā aus, die energische Königs-. tochter, die den Sinn des Gazellengeborenen betörte?' Daraus folgere ich, daß der Diaskeuast die Sage in der alten Fassung mit der Santa als Entführerin aufnahm, und daß ein Späterer in der Erzählung die Santa in eine Hetäre verwandelte - was sich, nebenbei bemerkt, durch geringfügige Textänderungen bewerkstelligen ließ -, dabei aber vergaß, auch die Frage der Rahmenerzählung in diesem Sinne abzuändern. Ich weiß nicht, wie man sich dieser Schlußfolgerung entziehen will. Dahlmann freilich wird vielleicht sagen: 'Nein; der Dichter-Diaskeuast kannte beide Fassungen. Die Fassung mit der Hetäre legte er seiner Darstellung zugrunde; daß ihm auch noch eine andere mit der Königstochter als Entführerin bekannt sei, hat er eben durch jenen Satz in der Rahmenerzählung andeuten wollen.' Solcher Argumentation würde man allerdings machtlos gegenüberstehen. Aber damit wäre auch dem Mahābhārata das Urteil gesprochen. Es wäre in dem Falle nicht das Werk einer 'genialen Kraft', sondern das eines Idioten und stände als solches allerdings außerhalb des Bereiches einer vernünftigen Kritik. Indessen tue ich Herrn Dahlmann vielleicht Unrecht, wenn ich ihm derartige Anschauungen zuschreibe. Denn über diese Änderung des ursprünglichen Textes, die wichtigste von allen, da durch die Einführung der Hetäre ein ganz neuer Zug in die Sage kommt, - über diese Änderung schweigt Herr Dahlmann vollständig. Und doch trägt er kein Bedenken, die von mir angewandte Methode in Bausch und Bogen als unhaltbar und willkürlich zu verwerfen!

Ausführlich verbreitet sich Dahlmann dagegen über die von mir angenommenen Änderungen im Anfang des Textes. Ich kann ihm indessen den Vorwurf nicht ersparen, daß er meine Bemerkungen offenbar nur sehr flüchtig gelesen hat. Er schreibt mir Ansichten zu, die ich nie gehabt habe. Er sagt (S. 284): 'Nach Lüders gehört die Erzählung vom Zorne der Brahmanen und von der als Strafe folgenden Dürre überhaupt nicht zur ältesten Fassung.' Ich habe nirgends eine derartige törichte Behauptung aufgestellt. Sämtliche Fassungen der Sage mit Ausnahme der des Mahāvastu<sup>2</sup>) berichten,

<sup>1)</sup> Siehe die Bemerkungen S. 6.

<sup>2)</sup> Natürlich fehlt die Dürre auch bei Ksemendra, der die Erzählung des Mahä-

daß im Lande des Königs eine Dürre ausbrach, der nur dadurch abgeholfen werden konnte, daß man den Rsyasriga ins Land holte. Die Dürre ist als Begründung der Expedition der Königstochter ein ganz unerläßlicher Zug der Sage; wie abgeschmackt, ja unbegreiflich die Erzählung ohne ihn wird, das läßt sich am deutlichsten gerade aus dem Mahavastu ersehen. Wenn daher Dahlmann gewissermaßen als eine Konzession an mich versichert: 'Gewiß ist die Verführung Rayasrigas in sich nicht abhängig von der Dürre, ebensowenig hat in sich die Dürre etwas mit Rsyasrigas Erlebnissen zu tun', so ist das ein Geschenk, das ich energisch zurückweisen muß. Dahl-. mann bringt hier wieder einmal ganz verschiedene Dinge durcheinander. Was ich tatsächlich behauptet habe und noch behaupte, ist, daß in der ursprünglichen Fassung die Entstehung der Dürre nur kurz durch 'ein Verschen des Purolita des Königs' motiviert war, wie sie in ähnlicher nebensächlicher Weise in den Fassungen des Padmapurāņa, des Rāmāyaņa usw. begründet ist. Erst nachträglich wurde die ausführliche Motivierung der Entstehung der Dürre hinzugefügt, die Geschiehte von der Beleidigung des Brahmanen durch den König usw., die allerdings mit der eigentlichen Rsyaśrnga-Sage gar nichts zu tun hat1). Ich kann es mir unter diesen Umständen wohl ersparen, auf die Ausführungen Dahlmanns hier näher einzugehen, um so mehr, als er neues Material, das zur Lösung der Frage beitragen könnte, nicht beibringt. Er kümpft nur mit den Waffen einer Dialektik, die vielleicht für einen Augenblick blendet, von der ich mir aber keinen dauernden Nutzen für die Wissenschaft zu versprechen vermag2).

vastu einfach versifiziert hat; siehe unten S. 69. Von der ganz umgestalteten Erzählung bei Hemacandra sehe ich hier überhaupt ab.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ein Mißverständnis hätte eigentlich ausgeschlossen sein sollen, da ich auf S. 4 den Sanskrittext mit Hervorhebung der meiner Ansicht nach unechten Zeilen abgedruckt habe.

<sup>2)</sup> Als eine Probe möge das Folgende dienen. Auf S. 286 sehreibt Dahlmann: 'Oder will Lüders behaupten, daß dem Diaskenasten nur eine Fassung zu Gebote gestanden habe. Wenn er das aber nicht beweisen kann, wenn es viehnehr feststeht, daß der Diaskeuase die Itihasa-Literatur in mannigfacher Bearbeitung gleichzeitig vorlag, dann läßt sich auch nicht von Umarbeitung des Mahäbhärata sprechen, weil sich Elemente verschiedener Quellen zeigen, die sich hier dem Purana, dort dem Rāmāyaņa, an dritter Stelle der buddhistischen Literatur nühern. Lüders möge einmal das ganze zyklische "Vāçishtham ākhyānam" des dritten Buches oder den Nahusha-Zyklus untersuchen; er wird finden, wie das Bestreben obwaltet, eine Legende an die andere zu reihen, Szenen verschiedener Textredaktionen in ein Ganzes zu bringen, lediglich um den gleichen Stoff zu einem engeren Ganzen als Zyklus zu vereinigen. Wieviele Über- und Umarbeitungen wären da anzunehmen!' Das ist nichts als Rhetorik. Was soll der Hinweis auf das Väśiştham ākhyānam und den Nahuşa-Zyklus? Ganz abgesehen davon, daß sie ein recht schlechtes Analogon bilden, da ja von einer Sammlung von Sagen über Rsyasringa, von einem 'Rsyasringa-Zyklus' gar nicht die Rede sein kann, was nötigt denn zu der Annahme, daß die Verhältnisse bei der Rsyaśrnga-Sage genau so liegen wie dort? Angenommen, Dahlmann hätte recht, eine Spezialuntersuchung ergäbe, daß der Diaskeuast verschiedene Sagen über Vasistha

Austatt hier die Gründe zu wiederholen, warum meiner Ansieht nach der Text verändert und zwar nach der Diaskeunse verändert worden ist, will ich daher lieber auf einige Tatsachen hinweisen, die sieh aus einer Vergleichung des Textes der Sage in der Grantha-Rezension mit dem der Vulgata ergeben. Der neue Text wird auch über das Verhältnis des Padmapuräna zum Mahäbhärata Klarheit schaffen und zeigen, daß die ablehnende Haltung Dahlmanns gegenüber meiner Annahme einer Beeinflussung des Epos durch das Puräna nicht gerechtfertigt ist.

Der folgende Text ist der Grantha-Handschrift der Royal Asiatie Soeiety, Whish No. 62 (1), entnommen. Die Rsyaśrńga-Sage füllt in G<sup>1</sup>) die adhyāyas 111—114 = N 110, 22—113<sup>2</sup>). Die Handschrift ist sehr nachlässig geschrieben, und es läßt sich unmöglich bestimmen, wie weit man berechtigt ist, die richtigen Lesarten von N einzusetzen. Ich ziehe es daher vor, den Text genau in der Gestalt zu geben, wie er in der Handschrift vorliegt<sup>3</sup>). Lomašah

- 1 cṣā devanadī puṇyā Kaušikī Bharatarṣabha | Viśvāmitrāśramo ramya eṣa tāta prakāśate || [110, 22]
- 2 āsramas caiva puņyākhyah Kāsyapasya mahātmanah | Rsyasringas suto yasya tapasvī saniyatendriyah | [23]
- 3 tapaso yah prabhāvena varşayām āsa Vāsavam | anāvṛṣṭya bhayād yasya vavarṣa ValaVṛṭṭrahā | [24]
- 4 mṛsāñ jātas sa tejasvī Kāsyapasya sutaķ prabho | ṛṣayo Romapādasya yas cakārātbhutam mahat || [25]
- 5 nivṛttiteṣu sasyeṣu yasmai Sāntān dadau nṛpaḥ | Romapādo duhitarum Sāvitrīm Savitā yathā | [26]

Yudhi |

6 Ŗśyaśringalı katham mṛsām utpannalı Kāśyapā dvijalı | viruddhayonisainsargain kathañ ca tapasā vrtalı || [27]

und Nahusa gesammelt und in das Epos aufgenommen habe, inwiefern würde denn dies Ergebnis den Nachweis entkräften, daß der Text der Rsyasrnga-Sage interpoliert worden ist? Und was soll die Behauptung beweisen, die Itihäsa-Literatur habe der Diaskeuase in mannigfacher Bearbeitung gleichzeitig vorgelegen? Ich bezweifle keinen Augenblick, daß das eine oder andere Itihäsa schon zur Zeit der Diaskeuase des Mahäbhürata in verschiedenen Fassungen existierte; daraus folgt aber doch nicht, daß es nun auch von der Rsyasrnga-Sage damals schon mehrere Fassungen gegeben haben muß? Es läßt sich im Gegenteil mit höchster Wahrscheinlichkeit behaupten, daß zur Zeit der Diaskeuase nur die ältere Fassung der Sage bestand. Und dies durch eine eingehende Prüfung eines beträchtlichen Materiales gewonnene Ergebnis glaubt Dahlmann mit ein paar allgemeinen Phrasen umstoßen zu können.

<sup>3</sup>) Die Zahlen rechts in eckigen Klammern beziehen sich auf die entsprechenden Strophen in N<sup>b</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mit G bezeichne ich den Text der Grantha-Handschrift, mit N die in Nāgarī gedruckten Ausgaben, wobei durch N<sup>b</sup> und N<sup>c</sup> zwischen den in Bombay und Calcutta erschienenen Ausgaben unterschieden wird.

<sup>2)</sup> Adhyāya 110 schlicßt in G mit der Geschichte von dem wunderbaren Berg Rṣabhakūṭa (in G Vṛṣabhakūṭa). Die Einteilung von G ist sicherlich die bessere.

| 7          | kimartthañ ca bhayāt tasya Sakro bālasya dhīmataḥ                                                        |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| •          | anāvṛṣṭyāsi pravṛttāyāsi vavarṣa ValaVṛttrahā   [28]                                                     |
| 8          | kathanirūpā ca Šāntābhūd rājaputrī pativratā                                                             |
| 0          | lobhayām āsa yā ceto mṛgībhūtasya tasya vai    [29]<br>Romapādas ca rājarṣir yyathāsrūyata dhārmmika     |
| IJ         | kathan vai visaye tasya navarsat Pākasāsanaļ   [30]                                                      |
| 10         | etan me bhagaran sarran vistarena yathatathan                                                            |
| 10         | vaktum arhasi susrūsod Rsyasringasya cestitain   [31]                                                    |
| Lomasah    |                                                                                                          |
| •          | Vibhaṇḍakasya brahmarṣcs tapasā bhāvitātmanaḥ                                                            |
|            | amoghavīryyasya sata Prajāpatisamadyutiķ   [32]                                                          |
| 12         | śruņu putro yathā jāto Ŗsyasrnigah pratāpavān                                                            |
|            | mahādyutir mmahātejā bāla sthavirasammataḥ    [33]                                                       |
| 13         | mahāhratanī samāsādya Kāšyapas tapasi sthitaḥ                                                            |
|            | dīrghakālapariśrānto ŗṣir devarṣisammataḥ    [34]                                                        |
| 14         | tasya retah pracaskanda destrāpsarasam Urvašīm                                                           |
|            | apsupasparšato rājan mṛgī tac cāpibat tadā   [35]                                                        |
| 15         | saha toyena tṛṣitā sā garbhaṇy abhavat punaḥ   [36a]                                                     |
| 1.6        | amoghatvād vidhes caiva bhāvitvād eva nirmmitāt   [37b]                                                  |
| 10         | tasyām mṛgyām samabhavat tasya putro mahān ṛṣiḥ                                                          |
| 17         | tasyaśringas taponityo vana eva vyavarddhata    [38]<br>tasya rśyaśringani śirasi rājann āsīn mahātmanaḥ |
|            | te Rsyasringa ity uktas sa tadā Pāṇḍavarṣabha   [39]                                                     |
| 18         | vasate drstapūrvonyali pitur anyatra mānusah                                                             |
|            | tasmāt tasya mano nityain brahmacaryyebharan nṛpa   [                                                    |
| 19         | etasminn eva kāle tu sakhā Daršathasya vai                                                               |
|            | Romapāda iti khyāto hy Amgānām īśvarobhavat   [41]                                                       |
| 20         | tena kāmāķ kṛtā mithyā brāhmaņebhya iti śrutiķ   [42a]                                                   |
|            | daivopahatasatvena dharmmajñenāpi Bhārata                                                                |
| 21         | sa brāhmaņoparityaktas tathā Bhāratasattama   [42b]                                                      |
| 00         | purohitāpacāreņa tasya rājño yadrchsayā                                                                  |
| 22         | na vavarsa sahasrāksas tatopīdyanta vai prajāḥ   [43]                                                    |
| <b>ગ</b> ૧ | sa brāhmaṇān paryyapṛchśat tapoyuktān manīṣiṇaḥ   pravarṣaṇe surendrasya samartthaḥ pṛthivīpatiḥ   [44]  |
| 20         | katham pravarse Parjanya upāyah parimṛsyatām                                                             |
| 24         | tam ūcus coditās tena svamatāni manīsinaļ [45]                                                           |
|            | tatras tv eko munivaras tam rājānam uvāca ha                                                             |
| 25         | kopitās tava rājendra brāhmaņā nistutiñ caraļ [46]                                                       |
|            | Rsyasringam munivarainm ānayasvādya pārtthiva                                                            |
| 26         | aiņeyam anabhijñañ ca nārīņām ārjave ratam   [47]                                                        |
|            | sa ced avatared rājan viṣayan te mahātapāh                                                               |
| · 27       | sadyah pravarse Parjanya iti me nāsti samsayah   [48]                                                    |
|            | etach śrutvā vanam rājā gatvā niṣkṛtim ātmanaḥ                                                           |

| 28      | sa kṛtvā punar āgachśat prasanneṣu mahātmasu    [49]                      |
|---------|---------------------------------------------------------------------------|
|         | rājānam āgatam jnātvā pratisanjajrhuh prajāh   [50a]                      |
| 29      | sa ca tāḥ pratijagrāha piteva hitakṛt sadā                                |
|         | tatomgapatir āhūya sacivān mantrakovidah   [50b]                          |
| 30      | Rśyaśringāgame yatnam akaron mantraniścaye                                |
|         | nāddhyagacksad upāyan tu tair amātyais sahācyutaķ   [51]                  |
| 31      | śāstrajñais sacivair nnityam nityañ ca paratisthatam                      |
|         | tata ānāyayām āsa vāramukhyā mahīpatih   [52]                             |
| 32      | vešyās sarvatra niṣkrāntās tā uvāca sa pārtthivah                         |
|         | Rśyaśringam rseh putram ānayaddhvam upāyatah   [53]                       |
| 33      | lobhayitvā hi mā visvam visayam mama sobhanāḥ                             |
|         | tā rāyabhayabhītās ca sāpabhītās ca yoşitaḥ   [54]                        |
| 34      | asakyam ūcus tat kāryyam visaņņā gatacetasah                              |
|         | tatra tv ekā jaradyoṣā rājānam idam abravīt   [55]                        |
| 35      | prayatişye mahārāja tam ānetun tapodhanam                                 |
|         | abhipretāms tu me kāmān samanujnātum arhasi   [56]                        |
| 36      | tataś śaksye lobhayitum Rśyaśringam rses sutam                            |
|         | tasyās sarvam abhiprāyam anvarjānas sa pārtthivaķ   [57]                  |
| 37      | dhanañ ca pradadau bhūri ratnāni vividhāni ca                             |
|         | tato rūpeņa sampannā vayasā ca mahīpate                                   |
| 38      | striya ādāya kāścit sā jagāma vanam añjasā    [58]                        |
|         | ityĀraṇyaparvaṇi Ŗśyaśṛṁgopākhyāne ekādaśaśatatamoddhyāyaḥ                |
| Lomaśaķ |                                                                           |
| -       | sā tu nāryy āśramañ cakre rājakāryyārtthasiddhaye                         |
| •       | sandeśāc caiva nṛpate svasāddhyāc caiva Bhārata    [111,1]                |
| 2       | nānāpuṣpaphalair vṛkṣaiḥ kṛtrimair upaśobhitam                            |
|         | nānāpuṣpaphalopetai svādukāmaphalapradaiḥ    [2]                          |
| 3       | atīva ramaņīyan tad atīva ca manoharam                                    |
|         | cakre nāryy āśramam ramyam atbhutopamadarśanam   [3]                      |
| 4       | tato nibaddhya tān nāvam mām api Kāsyapāsramāt                            |
|         | cārayām āsa puruṣair vihāran tasya vai muneḥ    [4]                       |
| ŧ       | i tato duhitaram vešyām tvamādhāyetikṛtyatām                              |
|         | dṛṣṭvāśramam Kāśyapasya prāhiṇot buddhisamyutām    [5]                    |
| (       | 3 sā tatrāgatya kuśalā taponityasya sannidhau                             |
|         | āśraman tam samāsādya dadarša tam ṛṣes sutam    [6]                       |
| veśyā   |                                                                           |
| 1       | 7 kaccin nu te kuśalan tapasvi                                            |
|         | pitā ca te kaccid ahitatejāķ                                              |
|         | kaccit bhāvan nṛpa te cāśramesmin                                         |
|         | tvāni vai drastum sāmpratam āgatāsmi    [7]                               |
| ł       | 8 kaccit tapodharmma te tāpasānāni<br>kaccic ca vo mūlanhalani prabhūtani |
|         | ETICETE, UL TRO TICULUM PROGRAM (PROGRAM IN 1811)                         |

```
kaccıt svaddhyayalı kriyated Asyasımga | [8]
mga |
9 mugdho bhavān jyotir iva prakāšate
       manye caham tvam abhivadaniyyam |
   pādyan teham sampradāsyāmi kāmān
       yathādharmmamūlaphalāni caiva | [9]
10 kāsyām brsyām āsve yathopajosam
       krsnājinenāvrtāyanam sabhāyām |
   kva cāsramas tāvaka nāma cedam
       vada brahman carase devatatvam [[ [10]
11 mamāsramanī Kāsyapaputra ramyas
       triyojanas sailam imam parcņa |
   tatrā svadharmmonapivādhanam no
       na codakam pādyam upaspṛśāmaḥ | [11]
12 phalāni pakvāni dadāni tesām
       bhallātakāny āmalakāni caira |
   bilvāni caiveingudadhanvakāni
       priyāļakānām kāmakānām kurusva | [13]
13 sā tāni sarvāņi visarjjayitvā
       bhakşyān mahārhān pradadau ca tasmai |
   tānn Ŗśyaśŗingāya mahārasāni
       bhṛśam svarūpāni ca modakāni | [14]
14 dadau ca mālyāni sugandhavanti
       citrāņi vāsānisi ca bhānumanti
   pānāni cāgrāņi tato mumoda
       ca krīdac caiva prajahāsa caiva | [15]
15 sā kantukenāramatāsya māte
       vibhajyamānā phalitāni lateva |
   gātrais ca gātrāni nisicyamānā
       samāślisac cāsakrd Ŗśyaśringain | [16]
16 cūtān ašokāms tilakās ca vṛkṣān
       prapuspatāny avanamyāvibhajya
   vilajjamāneva madābhibhūtā
       pralobhayām āsa sutam maharşeh | [17]
17 athā Ŗśyaśrṁgas tu tat samīkṣya
       punah punah pidyā ca kāyam asyā |
   hy apekṣamāṇo sanakair jagāma
       kṛtvāgnihotrasya tathā videśam | [18]
```

<sup>7</sup> MS. Interpunktionszeichen hinter punah punah. Interp. fehlt hinter asyā. hinter jagāma. Interp. fehlt hinter videšam.

```
18 tasyām gatāyām madanena matto
             vicetasas cābhavad Rsyasringah
         tām eva bhāvena gatena śūnyo
             vinisvasann ārttarūpo babhūva | [19]
      19 tato muhūrttād dharipingalāksa
             pravestito romabhir ānakhan sa
         svāddhyāyavān vrttasamādhiyukto
              Vibhandakāt Kāsyapah prādur āsīt | [20]
      20 sopasyad āsīnam upetya putram
             ddhyāyantam ekam viparītacittam |
         vinisvasantam muhur ūrddhvadrstim
              Vibhandakah putram uvāca dīnam | [21]
      21 na kalpitā samidhah kin nu tāta
             kaccid dhutañ cāgnihotran tvayādya |
         sunirmmuktanı sruksruvanı homapātranı
             kaccit savatsā ca krtā krtvayādya | [22]
      22 na vai yathāpūrvam ivāsi putra
             cintāparas cāsi vicetanas ca
         vinotimantrah kim ihādya khinnah
             prchśami tram ka ihagatobhūt | [23]
       || ity Āranyaparvani dvādašašatatamoddhyāyah ||
Rsyasringah
       1 ihāgato jatilo brahmacārī
              na vai dīrgho nātihrasvo manasvin |
         suvarnavarnah kamalāyatākşo
              sutas surānām iva sobhamānah | [112, 1]
       2 samrddharūpas saviteva dīptas
              sudhakşnakrşnākşataras cakorāt |
         nīlāh prasannās ca jatās sugandhār
              hiranyarajjugrathitās sudīrghāḥ || [2]
        3 ārādharūpah punar asya karņe
              vibhrājate vidyud ivāntarikṣam |
          dvau cāsya piņdāv adadhareņa kantham
              ajātalomau sumanoharau me | [3]
        4 vilagnamaddhyas ca sunāpidese
              kanthe ca tasyātikṛtapramāṇaṁ
          taddhāsya cirāntaritāv iti
              hiranmayī mekhalā me yatheyam | [4]
        5 vicestamānasya ca tasya tāni
              kūjanti mattās sarasīva hamsāh
```

<sup>19</sup> MS. Interp. fehlt hinter sa.

```
cīrāņi tasyōtbhutadaršanāni
       nemāni tadvan mama rūpavonti | [6]
6 vastrañ ca tasyātbhntadarsanīyyani
       samāhrtam hrādayatīva cetaļ |
  pumskokilasyeva ca tasya vāņīm
       tām śrunvato mentaritoyam ātmā | [7]
7 yathā vanam mõdhavamäsamaddhyc
       samīritam švasanenābhibhāti |
  tathā sa cāpy uttamagandhapunya
       nișevyamāņah parane tāta | [8]
8 susamyatās cāpi jatā viviktā
       dvaidhīkṛtā bhānti lalāṭadeśc |
  karņau ca citrair varacakravākais
       samāvītau tasya surūpavatbhih [[9]]
9 tathā phalam vrttam atho vicitram
       samāharat pāņinā daksiņena 🚶
  tat bhūmim āsādya punaķ punaš ca
       samutpapady atbhutarūpam uccoiḥ || [10]
10 tac cāpi hitvā parivarttate sā
       vāteritā vyksa ivāvaghūrņah
   tam prekşya me putra ivamaranam
       pratih paran tamta ratis ca jātāh | [11]
11 sa me samāslisya punas sarīram
       jaļāsu grhya savanamya vaktraķ |
   vaktre ca vaktrani pranidhāya sabdani
       cakāra yan mejanayat praharsam | [12]
12 na cāpi pādyam bahu manyatesau
       phalāni cemāni mayā kṛtāni |
   evainvratosmiti ca mām avocat
       phalāni cānyāni navāny adān me | [13]
13 mayopayuktāni phalāni tāni
       nemāni tulyāni rasāni teṣāni
   na cāpi teṣā tvag iyani yatheṣāni
       sārāņi naisām iva santi tesāin | [14]
14 toyāni caivātirasāni mahyani
       prādāt sa vai pātum udārarūpah |
   pītvaiva tāny abhidhikam praharșo
       mamābhavat bhūs caliteva cāsīt | [15]
15 imāni citrāņi sagandhavanti
       mūlāni tasya grathitāni pāṇaḥ |
   yāni prakīryyaiva gatas tvam eva
       sa āsraman tapasā dyotamānah | [16]
```

```
16 gatena tenāsmi krte vicetano
             gātrañ ca te samprati tapyatīva
         ichśāmi tasyāntikam āśu gantum
             tañ caiva nityain parivarttamānam | [17]
      17 ichsāmi tasyāntikam eva tāta
              kā nāma sā vratacaryyā ca tasya |
         ichśāmy aham caritum tena sārddham
              yathā tapas sañcarity ugradharmmām | [18]
       || ity Āraņyaparvaņi Ŗśyaśringopākhyāne pituḥ putrasamvādo
                  nāma trayodaśaśatatamas sargah ||
Vibhandakah |
       1 rakṣāmsi caitāni caranti putra
              rūpena tenātbhutadaršanena
         atulyarūpāny atighoravanti
              vighnan tathā tapasas cintayanti | [113, 1]
       2 satūparūpāņi tu tāta bhūtvā
              vilobhya bhūpo vividhair upāyaih
         sukhāc ca lokāc ca nipātayanti
             tāny ugrarūpāņi murīn vanesu | [2] .
       3 na tāni seveta munir yyatātmā
              satān lokān prārtthayānah kathañcit
         kṛtvā vighnan tapasas tādasanti
              tapodhanān tapasah patanti | [3]
       4 asajjanenācaritāni putrā
              pāpāny ameyāni madhūni tāta
         mālyāni caitāni na vai munīnām
              vratāni citrojvalagandhavanti | [4]
       5 rakṣāmsi tānīti nivāryya putram
              Vibhandakas tān mṛgayām babhūva
         nāsādayām āsa yathā tryahīņa
              tathā sa paryyāpavrtośramāya | [5]
       6 yathā punaḥ Kāśyapo vai jagāma
              phalāny āharttum vidhinā sasrameņa
         tathā punar llopayitum jagāma
              sā vesyā yoşin munim Rsyāsramam | [6]
       7
                                  prahastas
              sambhrāntarūpopy abhavat tadānīm |
         provāca cainām bhavadāsramāya
              gachśāva cāsi na pitā mameti | [7]
       8 tato rājan Kāsyapasyaikaputram
              pravešya nāgena vimucya nādam
```

```
pramodayantyo vividhair upāyair
       ājagmur Amgādhipates samīpam | [8]
 9 sainsthāpya tam āsramadarsanāya
       santāritā navam atīva subhram |
   tīrāpādāya tathaiva cakre
       rājā gūdho nāma vanam vicitram || [9]
10 antahpure tan tu nivesya rājā
       Vibhandakasyātmajam ekaputram |
   dadarsa meghais sahasā prahṛstam
       āpūryyamāņaň ca jagar jalena 📙 [10]
11 sa Ropadādah paripūrņakāmas
       sutān dadāv Ŗsyasringāya Sāntāin |
   kopapratīkāraratan te cakre
       gobhis ca mārgesv atha karsaņañ ca || [11]
12 Vibhandakāsyāvrajatas ca rājā
       paśūn prabhūn paśurūpānis ca vīrān |
   samāvišat putragrddhuur nunaharsir
       Vibhandakah pariprehsed yathanat | [12]
13 na vaktavyah prāvišalibhir bhavatbhih
       putra te paśavah karşanañ ca |
   kin te priyam kim priyatā maharşe
       tadā sma sarve tava vāci baddhah | [13]
14 athopāyāvi sa muniš šāntakopa
       svam āsramani mūlaphalani pragrhya |
   anveşamānas ca na tatra putram
       dadarsa cukrodha tatah param sah | [14]
15 tatas sa kopena vidāryyamānas
       tach sanikamānonigapater viyānani
   jagāma yam vā prati dhakşyamāņas
       tam āharājain viṣayañ ca tasya | [15]
16 sa vai śrāntah kṣudhitah Kāśyapas tān
       ghoṣān samāsāditavān samṛddhān |
   gopais ca tair vividhaih pūjyamāno
       rājendra tām rātrim uvāsa tatra | [16]
17 samprāpya satkāram atīva hṛṣṭaḥ
       provāca kasya prakṛtās sa saumyāḥ \
   ūcus tatas te mabhigamya sarve
       dhanan tapo vihitam sutasya | [17]
18 evam sa dešesv avasarjyamānās
        tāms tāms ca grhņan vibudhan pralāpān 🔝 🦠
   praśāntabhūyiṣṭharajāḥ prahṛṣṭās
        samāsasādāmgapatim purastham || [18]
```

```
19 sampūjitas tena nararsabhena
        dadarśa putram tridive yathendram |
    tata snuṣāñ caiva dadarśa Śāntām
         saudāminīm dyaus caratīm yathaiva | [19]
 20 grāmāms ca ghoṣāms ca sutañ ca drṣtvā
         Śāntāñ ca śāntah paramosya kopah |
    cakāra tasmai paritah prasādam
         Vibhandako bhūmipater nnarendra | [20]
 21 sa tatra niksipya sutam maharsir
         uvāca sūryyāgnisamaprabhāvah
    jāte putre vanam eva vrajethā
         rājnah priyāny asya sarvāni krtvā | [21]
 22 sa tad vacah krtavān Rsyasringo
         yathā ca yatrāsya pitā babhūva \
    Śāntā cainam paryyacarad yathā vai
         khe Rohinim Somam ivānuraktā | [22]
 23 Arundhatīva subhagā Vasistham
         Lopāmudrā cāpi yathā hy Agastyam |
     Nalasya vā Damayantī yathābhūd
         yathā Śacī vajradharasya caiva || [23]
 24 Nālāyanī cendrasenam yathaiva
         vasyā nityam Mautgalyasyājamīdha | [24a]
     yathā Sītā Dāśarather mmahātmano
         yathā tava Draupadīva
  25 tathā ca Rsyasringani vanasthani
         prītyā yuktā paryyacaran narendra | [24b]
     tasyāśramah pūrna yeşo vibhūti
         mahāhradam sobhanayat punyakīrttiķ |
  26 tatra snātah krtakrtyopi suddhes
         tīrtihāny anyānyam prasamyāhi rājan | [25]
     || ity Āranyaparvaņi Śāntādānan nāma caturdaśaśatatamo-
                         ddhyāyah ||
Ein Vergleich dieses Textes mit dem von N ergibt zunächst, daß G
```

drei Zeilen mehr hat als N. N 110, 42:

tena kāmāt kṛtam mithyā brāhmaņasyeti naḥ śrutiḥ sa brāhmaṇaiḥ parityaktas tato vai jagataḥ patiḥ || ist hier (111, 20) erweitert durch den Einschub einer dritten Zeile: daivopahatasattvena dharmajñenāpi Bhārata Im Anschluß an N 110, 50a:

rājānam āgatam šrutvā pratisamjahṛṣuḥ prajāḥ \

findet sich hier noch die Zeile (111, 29):

sa ca tāḥ pratijagrāha piteva hitakṛt sadā |

Den Vergleichen in N 113, 22f. wird endlich in G noch am Schlusse (114, 24) der erbärmliche Vers hinzugefügt:

yathā Sītā Dāśarather mahātmano yathā tava Draupadīva (?)

Müssen wir diese Zeilen als ursprünglich ansehen, oder sind es erst nach der Spaltung der Rezensionen in G gemachte Zusätze? Ähnliche Textverschiedenheiten finden sich ja auch zwischen Nb und Nc, und Hopkins hat bekanntlich darauf hingewiesen1), daß sie durchaus nicht zufällig seien, daß vielmehr Verse zugunsten der Pāṇḍavas hinzugefügt, andere fortgelassen seien, weil sie zu ihren Ungunsten sprächen oder um den Text mit der veränderten Erzählung in Einklang zu bringen, usw. Dahlmann wendet sich (S. 21ff.) scharf gegen diese Auffassung. Er hat die beiden Handschriften der königlichen Bibliothek zu Berlin mit Nb kollationiert und ist 'dabei auf viele ,omissions' der verschiedensten Art gestoßen', allein es sind ,omissions', 'die ihren Grund lediglich in der Lässigkeit und Unachtsamkeit der Kopisten haben'. Allerdings gibt er ein paar Zeilen später die Möglichkeit der Interpolation zu: 'Damit leugne ich keineswegs, daß das Mahābhārata interpoliert werden konnte und ganz gewiß tatsächlich interpoliert ist. Es ist ihm in dieser Beziehung sicherlich kein besseres Los zuteil geworden als allen anderen Werken dieser Art und dieses Umfanges. 'Aber', fährt er fort, 'um im einzelnen die Interpolation festzustellen, genügt es nicht. daß die einen Texte einen Vers oder eine Gruppe von Versen haben, welche anderen fehlen, und daß dann nach irgendeinem allgemeinen Grunde gesucht wird, der die Einfügung veranlaßt haben könnte.' Allein, mehr als allgemeine Gründe lassen sich in vielen, ja in den meisten Fällen kaum erwarten. Und wenn sich eine Reihe von Auslassungen oder Zusätzen aus demselben Bestreben erklären lassen, so glaube ich allerdings, daß man berechtigt ist, absichtliche Änderungen anzunehmen. Allein, wie man über die Erklärung solcher Verschiedenheiten innerhalb der Nagari-Rezension auch denken mag, soweit es sich um die Verschiedenheiten zwischen N und G handelt, halte ich es für ein durchaus richtiges Prinzip, in den Abschnitten, die im allgemeinen Vers für Vers übereinstimmen, wie z. B. der Text der Rsyasringa-Sage, einen Vers, der entweder in N oder in G fehlt, als verdächtig, und wenn sich ein einleuchtender Grund für seine Einfügung darbietet, als interpoliert zu betrachten. Wer solche Verse für echt hält, muß erklären, wie es kam, daß sie in der einen Rezension fortgelassen wurden?).

A. J. Phil. XIX, 7ff.

<sup>2)</sup> Naturlich kann gelegentlich auch einmal ein echter Vers absichtlich fortgebeen sein.

Schen wir uns nun einmal die drei in N fehlenden Zeilen von G genauer an. G 111, 20 ist offenbar in der Absicht hinzugefügt, das rätselhaft scheinende Benchmen des sonst als fromm geltenden Königs verständlicher zu machen. Die Zeile verrät sieh auch sprachlich als Einschub; der Instrumental hinkt hinter dem mit iti nah srutih sehließenden Satze drein. G 114. 24 gibt sich schon rein äußerlich als das Machwerk eines Stümpers zu erkennen; die Zeile verstößt gegen Metrik und Sprache, wenn auch das Fehlen des Schlusses vielleicht nur der Überlieferung zur Last fällt. Auch der Grund des Einschubes ist leicht ersiehtlich: in der Reihe der treuen Gattinnen durften doch Sītā und Draupadī nicht fehlen! G 111, 29 endlich ist offenbar überhaupt erst hinzugefügt, als pratisamjahrsuh in G zu pratisamjagrhuh verderbt worden war. Ich glaube nicht, daß jemand im Ernste die Eehtheit dieser drei Zeilen behaupten wird. Es sind spätere Zusätze, und es zeigt sich hier, wie leicht solche Zusätze gemacht werden konnten. Wenn aber die Grantha-Rezension Zusätze erfuhr, warum sollen wir denn annehmen. daß die Nägari-Rezension von ihnen verschont geblieben sei?

Nun hat aber N tatsächlich vier Strophen, die in G fehlen: 110, 36b 37a: 111, 12: 112, 5 und die Halbzeile 112, 19. Was zunächst Strophe 112, 5 betrifft, so wird sie allerdings nicht notwendig durch den Zusammenhang gefordert. Allein, es ist mir doch sehr wahrscheinlich, daß sie nur durch ein Versehen des Schreibers in unserer Handschrift weggefallen ist. Die Strophe schließt ebenso wie die vorausgehende mit yatheyam, und der Schreiber übersprang sie daher, ein Versehen, das besonders in Grantha-Handschriften nicht selten ist. Auch N 112, 19 mag erst sekundär geschwunden sein. Für den Sinn erforderlich ist die Zeile allerdings nicht; sie ist vielmehr inhaltlich nur eine Wiederholung von Strophe 17 und 18 und macht überdies die Strophe dreizeilig. Wichtig dagegen ist das Fehlen von N 110, 36b, 37a:

sā puroktā bhagavatā Brahmaṇā lokakartṛṇā |
devakanyā mṛgī bhūtvā munim sūya vimokṣyase ||
und N 111, 12:

bhavatā nābhirādyo 'ham abhirādyo bhavān mayā | vratam etādṛśan brahman pariṣrajyo bhavān mayā ||

Ich hatte (S. 12 f.) zu zeigen versucht, daß diese beiden Verse nicht ursprünglich sein könnten, daß sie vielmehr später mit Benutzung zweier Verse des Padmapurāṇa, Pātālakh. 13, 6:

mṛgībhūya vane tiṣṭha munim sūya vimokṣyase ! und 13, 36:

sāha tam nābhivādyo 'smi abhirādyo bhavān mama i evam eva vratam mahyam nāsanam samsraye kvacit

verfaßt und in den Text eingeschoben seien. In G fehlen die beiden Strophen tatsächlich. Ich meine, eine Methode kann doch nicht so 'unhaltbar' und 'willkürlich' sein, wenn sich die mit ihrer Hilfe gewonnenen Ergebnisse in dieser Weise bestätigen.

Der neue Grantha-Text lehrt uns aber noch mehr. Ich war in jenem früheren Artikel von der Ansicht ausgegangen, daß die Veränderungen, die mit dem Texte des Mahābhārata vorgenommen sind, alle von einem und demselben Überarbeiter herrührten. Jetzt sehen wir, daß die dem Purăna entnommenen Verse erst in X eingefügt worden sind, während die übrigen, oben S. 3ff. besprochenen Änderungen, da sie sich auch in G finden, schon in dem G und N gemeinsamen Urtexte gestanden haben müssen. Daß diese ältere Schicht von Interpolationen unter dem Einflusse des Padmapurāņa gemacht worden sei, lāßt sich nun nicht mehr beweisen, da sich wörtliche Anklänge an das Purāņa, die allein einen direkten Zusammenhang beweisen können, in ihnen nicht finden. Ausgeschlossen ist natürlich eine Anlehnung an das Purāņa nicht. Wie es absolut sicher ist, daß ein Späterer die Vorgeschichte der Gazelle dem Puräna entlehnt und in das Epos eingefügt hat, so mag ein anderer auch zum Beispiel die Anregung zu der Ersetzung der Königstochter durch die Hetäre aus dem Purāņa empfangen haben. Jedenfalls ist das Padmapurāņa der ālteste brahmanische Text, in dem von Anfang an die Hetäre als Verführerin auftritt 1), und an und für sich wäre eine Umgestaltung des epischen Textes unter dem Einflusse eines Purana wohl begreiflich. Allein der positive Nachweis dafür läßt sich nicht erbringen, und in dieser Hinsicht müssen meine irüheren Ausführungen modifiziert werden. An der Annahme, daß der Text schon vor der Spaltung in die Rezensionen G und X Veränderungen erfahren habe, halte ich aber fest, und zum Teil wird diese Annahme durch G direkt bestätigt. In N lautet der Anfang der Erzählung von Lomapāda:

etasminn eva kāle tu sakhā Dašarathasya vai

Lomapāda iti khyāto hy Angānām īšvaro bhavat [110, 41]

tena kāmāt kṛtam mithyā brāhmaņasyeti naḥ śrutiḥ [
sa brāhmaṇaiḥ parityaktas tato vai jagataḥ patiḥ [42]

purohitāpacārāc ca tasya rājno yadrechayā
na vavarṣa sahasrākṣas tato pidyanta vai prajāḥ [43]

Streicht man, wie ich oben S. 4 vorgeschlagen habe. Vers 42, so stört das ca in Vers 43. Nun finden wir aber in G die Lesart purohitā-pacāreņa. Es scheint mir unmöglich, daß sie aus der von N gemacht sein sollte; der Satz ohne das ca ist im Zusammenhange des Textes, hinter dem unechten Verse 42, völlig unklar, da die beiden Gründe für das Eintreten der Dürre nun ganz unvermittelt nebeneinander stehen. Es ergibt sich

<sup>1)</sup> Auch in der Begründung der Dürre, in der Erzählung von dem Benehmen des Vaters nach der Entführung und in der Geschichte von seiner Versöhnung scheint mir das Puräna älter zu sein als die jetzige Fassung des Mahäbhärata.

<sup>3)</sup> Vgl. Winternitz, Notes on the Mahābhārata, JRAS, 1897, S. 747ff.

vielmehr, daß purohitāpacāreņa die ursprüngliche Lesart ist, die sich auch nach Einschub des unechten Verses zunächst noch erhielt, und daß erst in N der Text verändert wurde, um die Fuge zwischen den beiden Versen zu verwischen.

Dasselbe geht aus einem zweiten Falle hervor. Ich habe schon oben S. 4 bemerkt, daß in dem echten Verse 110, 47:

Rsyasrigam munisutam ānayasva ca pārthiva | der Schluß leicht verändert worden sein müsse, wie das ca zeige. Das ca steht aber tatsächlich in Genicht; hier finden wir ānayasvādya. Auch hier ist also der Text in N nachträglich geglättet worden, während G die ursprüngliche Lesart bewahrt hat.

Allein auch jene älteren Interpolationen brauchen durchaus nicht alle von einer Hand herzurühren. Die Erzählung von dem Zorne der Brahmanen und ihrer Versöhnung mag z. B. von einem anderen stammen als die Einführung der Hetäre. Von einer systematischen Bearbeitung ist nichts zu spüren. Offenbar hat vielmehr der eine Rezitator hier, der andere dort etwas eingeflickt oder nach seinem Gutdünken verändert. Nur so läßt sich die Entstehung der verschiedenen Rezensionen begreifen. Handschriftliche Verderbnisse, 'Lässigkeit und Unachtsamkeit der Kopisten' reichen hier zur Erklärung nicht aus. Das zeigt schon ein Blick auf die von Winternitz im Indian Antiquary 1) veröffentlichten Proben aus dem Ādiparvan von G. Und bei besonders beliebten und oft vorgetragenen Büchern wie zum Beispiel dem Virātaparvan zeigen N und G noch viel größere Verschiedenheiten. Die Rezensionen gehen hier so weit auseinander wie die des Rāmāyaṇa, und wenn G auch keineswegs durchgängig als die bessere zu bezeichnen ist, so hat sie doch in vielen Fällen das Ursprüngliche treuer bewahrt als N. Es steht somit fest, daß sowohl N als auch G allmählich im Munde der Rezitatoren Umgestaltungen erfuhren; warum sollte es dem Texte vor der Spaltung in die Rezensionen besser ergangen sein?

Daß wir aber auch, abgesehen von größeren Interpolationen, durchaus keinen Grund haben, den Vulgata-Text des Epos als ein treues Abbild des Urtextes zu betrachten, lehrt ein Vergleich der Lesarten von G. Trotz des verwahrlosten Zustandes der Handschrift erweisen sich die Lesarten von G vielfach als die besseren. So finden sich in G stets die älteren vedischen Namensformen Vibhandaka und Rsyasniga. Die letztere Form findet sich allerdings auch in Nb, ist hier aber, wie ich glaube, mit Unrecht von dem Herausgeber eingesetzt worden. Denn in N heißt es zur Begründung seines Namens (110, 39):

tasyarşeḥ śṛṅgaṁ śirasi rājann āsīn mahātmanaḥ | Das führt darauf, daß der Name Rṣyaśṛṅga²) etymologisiert werden sollte. In G aber haben wir die zweifellos ältere Lesart tasyarśyaśṛṅgaṁ. In N

<sup>1)</sup> Vol. XXVII, S. 67ff., 92ff., 122ff.

<sup>2)</sup> Später wirklich Rsiśrnga; siehe unten S. 73.

ist also der jüngeren Namensform zuliebe auch der Text in 110, 39 geändert worden. Andere, entschieden bessere, Lesarten von G sind: 110, 27 Kāśyapād dvijaḥ anstatt Kāśyapātmajaḥ; 110, 29 mṛgībhūtasya anstatt mṛgabhūtasya; 110, 42 tena kāmāḥ kṛtā mithyā anstatt tena kāmāt kṛtaṁ mithyā; 110, 47 aiṇeyam anstatt vāneyam; 110, 49 etac chrutvā vanaṁ rājā gatvā niṣkṛtim ātmanaḥ | sa kṛtvā punar āgacchat anstatt etac chrutvā vaco rājan kṛtvā niṣkṛtim ātmanaḥ | sa gatvā punar āgacchat; 110, 51 nādhyagacchad upāyaṁ tu anstatt so 'dhyagacchad upāyaṁ tu; 111, 2 upaśobhitam anstatt upaśobhitaiḥ; 111, 5 buddhisaṁyutām anstatt buddhisaṁmatām; 111, 9 mūlaphalāni anstatt phalamūlani; 112, 1 manasvin anstatt manasvī; 112, 1 sutaḥ surāṇām anstatt svataḥ surāṇām¹); 113, 9 saudaminīṁ dyucarantīm²) anstatt saudāminīm uccarantīm. Weitere bessere Handschriften werden in dieser Hinsicht sicherlich noch mehr ergeben.

Ich kann nach alledem Dahlmanns Anschauung, daß der Text des Epos von Anfang an so gelautet habe, wie er heute in N gedruckt dasteht, nicht beipflichten. Die Rsyasriga-Sage scheint mir ein schlagendes Beispiel dafür zu liefern, daß der Text nach der Diaskeuase Veränderungen erfuhr. Doch behaupte ich damit keineswegs, daß nachträgliche Interpolation nun das einzige Mittel zur Erklärung aller Schwierigkeiten sei. Ob Interpolation auch in anderen Fällen und überhaupt in größerem Umfange stattgefunden hat, das können nur genaue Einzeluntersuchungen lehren. Nur von solchen, ohne vorgefaßte Meinung unternommenen Untersuchungen läßt sich ein Fortschritt in der Erkenntnis der Genesis des Epos erwarten<sup>3</sup>). Erst wenn uns eine größere Zahl von Einzelergebnissen vorliegt, können wir hoffen, durch eine Zusammenfassung derselben auch ein richtiges allgemeines Bild von der Entstehung des Epos zu gewinnen. Das ist freilich genau der entgegengesetzte Weg als der, den Dahlmann einschlägt und in der Einleitung zu seinen Mahābhārata-Studien zu begründen versucht hat. Allein seine Ausführungen können mich nicht überzeugen. Ich glaube nicht, daß sich. annehmbare Resultate ergeben werden, wenn man an das Mahābhārata mit einer a priori gebildeten Theorie herantritt. Ob das die Dahlmannsche Einheitstheorie oder die Holtzmannsche Bearbeitungstheorie ist, bleibt sich gleich; an und für sich ist die eine nicht besser und nicht schlechter als die andere.

Für Einzeluntersuchungen fehlt es aber augenblicklich noch an dem wichtigsten Hilfsmittel, an einem zuverlässigen Texte. Ich hoffe, auch dieser kleine Aufsatz wird gezeigt haben, daß wir uns auf die gedruckten Ausgaben nicht verlassen können, daß vielmehr die Heranziehung von Handschriften unerläßlich ist, und daß wir mit ihrer Hilfe manche Schwierigkeit gewissermaßen auf mechanischem Wege und mit größerer Sicherheit

<sup>1)</sup> Siehe S. 30, Anm. 2.

<sup>2)</sup> Aus dyauscarantim zu erschließen.

<sup>3)</sup> Vgl. die Bemerkungen von Winternitz, WZKM. 14, 76f.

lösen können, als es der inneren Kritik allein möglich ist. Möge daher der von Winternitz ausgesprochene Wunsch nach einer kritischen Ausgabe des Mahābhārata bald Verwirklichung finden.

Ich möchte diese Gelegenheit zugleich benutzen, um einige Nachträge zu jenem früheren Aufsatze über die Rsyasringa-Sage zu geben.

Was die buddhistischen Sanskritfassungen betrifft, so lag schon vor Erscheinen meines Aufsatzes der Text der Rsyaśriga-Sage in Ksemendras Bodhisattvāvadānakalpalatā (Kapitel 65) nebst einer englischen Übersetzung im Journal and Text of the Buddhist Text Society of India, Vol. I, Part 2 (1893), S.1—20, vor¹). Inzwischen ist auch die Ausgabe in der Bibliotheca Indica so weit fortgeschritten. Ebenso ist inzwischen der dritte Band der Senartschen Ausgabe des Mahāvastu erschienen, der auf S.143 bis 152 die Rsyaśriga-Sage enthält.

Im Mahāvastu wird die Sage als das Jātaka von der Prinzessin Nalinī bezeichnet. Der Buddha erzählt es selber den Bhikṣus bei seinem Aufenthalte in Kapilavastu, um ihnen zu zeigen, daß Yaśodharā, die ihn damals gerade mit Kuchen (modaka) in Versuchung geführt hatte, den gleichen Versuch schon in einer früheren Geburt gemacht habe. Der Inhalt ist kurz folgender:

In der Einsiedelei Sāhañjanī nördlich von Vārāṇasī lebt der Rṣi Kāśyapa. Einst trinkt eine durstige Gazelle von dem saśukra prasrāva des
Büßers; rtumatīye tāye mṛgīye aśucimrakṣitena mukhatuṇḍena saśukraṁ
yonimukhaṁ jihvāya pralīḍhaṁ. Sie wird schwanger und bringt nach
einiger Zeit einen Knaben zur Welt, und zwar dicht bei der Einsiedelei,
denn die wilden Tiere haben keine Furcht vor dem Büßer und pflegen sich
in seiner Nähe aufzuhalten. Der Rṣi erkennt, daß das Knäblein sein eigener
Sohn sei. Er nimmt es mit sich in die Einsiedelei; die Gazelle folgt ihm
und säugt es. Weil der Knabe ein Horn hat, erhält er den Namen Ekaśṛṅga.
In der Gesellschaft des Büßers und der Tiere des Waldes heranwachsend,
erwirbt er sich unter Anleitung seines Vaters die vier dhyānas und die fünf
abhijñās.

Unterdessen beschließt der König von Vārāṇasī, der keinen Sohn, sondern nur eine Tochter namens Nalinī hat, den Ekaśṛṅga zu seinem Schwiegersohn zu machen. Auf Befehl des Königs läßt der Purohita die Prinzessin mit einigen Gefährtinnen auf Wagen in die Nähe der Einsiedelei schaffen. Als Ekaśṛṅga sie erblickt, hält er sie für Büßer. Er bewundert ihre Gewänder und ihren Schmuck und genießt mit Behagen die Kuchen. die sie ihm anbieten. Nalinī zeigt ihm ihre 'rollenden Einsiedlerhütten'.

<sup>1)</sup> Für den Hinweis auf diese Stelle, auf die unten angeführte japanische Oper. sowie auf die Erzählung bei Hemacandra und im Barlaam und Joasaph bin ich den Herren Professoren Jacobi, Kielhorn, Kuhn, Pischel und Zachariae zu Dank verpflichtet.

man darin et wa ein Zeichen höheren Alters erkennen. Ohne die Dürre bleibt die Entführung fast unbegreiflich. Der Entschluß des Königs, seine Tochter dem Ekasriga zu geben, ist durch nichts motiviert. Sekundär ist ferner die ziemlich alberne Geschichte von der Weigerung des Ekaśrnga, den Wagen zu besteigen. Sie ist erfunden, um das Zwiegespräch zwischen Vater und Sohn zu ermöglichen, das bekanntlich einen der ältesten Bestandteile der Sage bildet. In der urspränglichen Fassung wurde dies dadurch erreicht, daß sieh die Prinzessin nach dem ersten Versuche, den Rsvasriga zu betören, aus Furcht vor der Rückkunft des Alten zunächst wieder entfernt. Auch was das Mahavastu von den Erlebnissen des arglosen Jünglings nach seiner Verheiratung zu berichten weiß, kann auf Ursprünglichkeit keinen Anspruch machen. In der alten Sage lernte Rsyaśriga den Unterschied der Geschlechter auf viel weniger zarte Weise kennen, wie ein Blick in die Gäthäs zeigt. Überhaupt ist die Erzählung gerade hier sehr mangelhaft; vor allem bleibt es unklar, weshalb denn der König das junge Paar wieder nach Sähañjanī ziehen läßt.

Anch die Form der Sage ist nicht die alte. Abgesehen von den drei beiläufig angeführten Versen auf S.148 und 152, die mit der eigentlichen Geschichte nichts zu tun haben, erscheint nur eine einzige Gäthä in der Erzählung; alles übrige ist in Prosa. Jene Gäthä lautet (S.149, If.):

na te kāsthāni bhinnāni na te udakam āhṛtam |
agnihotram na juhitam kim tuvam dhyānam dhyāyasi¹) ||
Sie findet sich anch im Pali-Jātaka (G. 25):

na to kaṭṭhāni bhinnāni na to udakam ābhatam | aggi pi to na hāpito kin nu mando va jhāyasi ||

Aber es ist eine jener stereotypen Gāthās, die bei passenden Gelegenheiten immer wieder verwendet werden; siehe z. B. Jāt. 477, 1; 547, 594.

Trotz alledem ist die Version des Mahāvastu von großem Wert. Sie hat einige alte Züge bewahrt, die in der Prosaerzählung des Pali-Jātaka geschwunden sind. Rsyaśrnga wird hier nicht nur in der Buße gestört, wie im Pali-Jātaka, sondern tatsächlich entführt, und die Entführung findet zu Wasser statt. Das beweist, daß es nicht etwa eine besondere absiehtlich veränderte 'buddhistische' Fassung der Rsyaśrnga-Sage gab, wie man nach dem Pali-Jātaka allein annehmen könnte. Es zeigt vielmehr, daß die buddhistischen Erzähler die alte Sage wiederzugeben suchten, so gut es ein jeder konnte, und daß wir somit das Recht haben, wenn die spätere Prosaerzählung des Pali-Jātaka mit den alten Gāthās nicht in Einklang steht, das Bestehen einer älteren, schriftlich wahrscheinlich nie fixierten Prosaerzählung anzunehmen.

<sup>1)</sup> Senart, S. 484, schlägt vor, den Schluß der Strophe zu kin tuvam abhidhyāyasi zu verändern, allein die Lesarten von M (kim tu vadhyā va dhyāyati) und B (kin tu ... vyā va dhyāyati) deuten, zusammen mit der Pali-Lesart, eher auf ein ursprüngliches kin nu vadhyo va dhyāyasi.

Ich hatte in meinem früheren Aufsatze die Notwendigkeit einer solchen Scheidung zwischen den Gäthäs und der Prosa auch für das Dasarathajätaka (461) zu erweisen versucht und möchte daher hier auf einen weiteren Punkt aufmerksam machen, der zugunsten meiner Auffassung spricht. Nach der Prosaerzählung des Dasarathajätaka ist Sītā die Schwester des Rāma, allein in G. 541 des Vessantarajātaka (547) sagt die Prinzessin Maddī:

avaruddhass' aham bhariyā rājaputtassa sirīmato | tañ cāham nātimaññāmi Rāmam Sītā v' anubbatā ||

'Des verbannten¹) herrlichen Königssohnes Gattin bin ich, und nicht hab ich aufgehört ihn zu ehren, treu ihm ergeben wie Sītā dem Rāma.'

Für den Dichter der Gāthā war also Sītā wie im Rāmāyaṇa die Gattin des Rāma, ja, sie gilt ihm ganz wie in späterer Zeit als ein Muster ehelicher Treue. Die Sache liegt hier genau so wie in dem S. 35f. angeführten Falle; die Gāthās enthalten die alte Sage, die Prosa eine junge verschlechterte Version.

Unter diesen Umständen dürfte vielleicht die Frage nicht ganz unberechtigt sein, ob etwa auch die Verlegung des Schauplatzes der Handlung von den Angas nach Benares und die Ersetzung des Lomapāda durch einen namenlosen König im Naļinījātaka erst dem Verfasser der Prosa zur Last fällt. Jedenfalls steht es fest, daß Lomapāda, der König der Angas, zur Zeit der Abfassung der Gāthās eine bekannte Figur der Sage war, daß aber der Verfasser des Pali-Kommentars nichts mehr von ihm wußte. Gāthā 131 des Bhūridattajātaka (543) lautet nach Fausbøll:

yassānubhāvena subhoga Gaṅgā
pavattatha dadhisannaṁ samuddaṁ |
sa lomapādo paricariya-m-aggiṁ
Aṅgo sahassakkhapur' ajjhagañchi ||

Natürlich ist Lomapāda der Name des Königs<sup>2</sup>) und Anga bezeichnet seine

<sup>1)</sup> avaruddha entsprieht sk. aparuddha, worüber vgl. Ep. Ind. VI, 9, N. 2.

<sup>2)</sup> Es ist also Lomapādo zu schreiben und ebenso Subhoga, denn dies ist der Name des Nāga. Die Form Subhoga findet sich in den Gāthās fünfmal (G. 123: yaññū ca vedā ca Subhoga loke; G.127; 130; 132: Subhoga devaññataro ahosi; G.131: yassānubhūvena Subhoga Gangā), während in der Prosaerzählung, wie aus dem Andersen'schen Index zu ersehen, stets die Form Subhaga gebraucht wird. Doch findet sich auch hier einmal (201, 6) Subhoga als Variante in BdCs. In dem grammatischen Kommentar und im Samodhana steht Subhoga (201, 1: bhoga für bho Subhoga?; 204, 3; 17; 219, 26). nur 203, 18; 19 weisen Cks daneben die Variante Subhaga auf. Zweimal findet sich nun die Form Subhaga auch in den Gäthäs (G. 81: Arittho ca Subhago ca upadhāvimsu anantarā; G.112: Subhago ti mam brāhmaņa vedayanti). Es ist klar, daß der Verfasser der Gäthäs nicht einmal die eine Form, das andere Mal die andere gebraucht haben kann. Subhoga wird aber sehon durch das Metrum als die ältere Form erwiesen und ist überdies ein viel passenderer Name für eine Schlange als das farblose Subhaga. Es ist also auch in G. 81 Subhogo und in G.112 wohl Subhogain main wiederherzustellen. Wir haben hier wieder einen Fall, wo Gathas und Prosa, wenn auch nur in einer Kleinigkeit, nicht übereinstimmen. Vielleicht beruht die Form Subhaga aber

Herkunft. Der Kommentator aber betrachtet Auga als Namen des Königs, faßt Lomapäda offenbar als Adjektiv und macht die so neu erfundene Sagengestalt nach der Schablone zu einem König von Benares (Augo nāma lomapādo Bārāṇasirājā). Unerklärt bliebe indessen bei der obigen Annahme die Tatsache, daß auch die übrigen buddhistischen Erzählungen, trotz aller sonstigen Abweichungen, einen König von Benares an Stelle des Lomapāda nennen. So lange wir über das Verhältnis der buddhistischen Texte zueinander nicht genaner unterrichtet sind, läßt sieh daher diese Frage kaum entscheiden.

Die ganze Sage wird im Mahāvastu mutatis mutandis noch einmal wiederholt in der Geschichte von Padmāvatī (III. 153-161). Padmāvatī, die ihren Namen daher führt, daß unter jedem ihrer Tritte ein Lotus aufblüht, ist ein weiblicher Rsynsruga1). Sie ist unter genau denselben Umständen von dem Rsi Mändavya erzeugt wie Rsyaśriga von Käśyapa. Und wie Rsyasriga, so wächst auch sie unter den Tieren des Waldes auf, ohne je einen Menschen außer ihrem Vater erblickt zu haben. Eines Tages begegnet ihr der König Brahmadatta von Kämpilya auf der Jagd. Die Begegnung verläuft ähnlich wie die des Rsyasringa mit der Nalini. Der König verliebt sieh in das Mädehen und beschließt, sie zu seiner Gemahlin zu machen. Padmävatī aber hält in ihrer Naivität den König für einen Asketen. Sie bewundert seine feinen Kleider, und entzüekt genießt sie von den Kuchen, die er ihr gibt und die er als Früchte, wie sie in seiner Einsiedelei wüchsen, bezeichnet. Sie ist auch bereit, ihm in seine Einsiedelei zu folgen. Er aber schickt sie zunächst mit ein paar Kuchen zu ihrem Vater; sie solle ihm sagen, sie würde die Gattin des Rsi werden, in dessen Einsiedelei solche Früchte wüchsen. Der alte Mändavya errät natürlich sofort den wahren Sachverhalt. Er gibt seine Einwilligung zur Vermählung, und mit seiner Braut, deren Benehmen beim Anblick der ihr fremden Dinge ganz dem des Rsyaśrnga gleicht, kehrt Brahmadatta nach Kāmpilya zurück. Die Schicksale, die Padmāvatī hier später als Gattin des Königs erfährt, haben mit unserer Sage nichts mehr zu tun. Die Erzählung ist deutlich eine Nachbildung der Rsyaśriga-Sage; besonders im Anfange stimmen ganze Abschnitte zum Teil wörtlich überein.

Auf Ksemendras Fassung der Sage in der Avadānakalpalatā brauche ich hier nicht weiter einzugehen. Sie stimmt genau, bis in alle Einzelheiten hinein, mit der Erzählung des Mahāvastu überein. Auch die Rahmenerzählung kehrt hier in der gleichen Form wieder. Wir können demnach wohl mit ziemlicher Sicherheit behaupten, daß Ksemendra direkt nach dem Mahāvastu gearbeitet hat.

nur auf handschriftlicher Verderbnis; in der von R. F. St. Andrew St. John im JRAS. 1892, S. 77ff. veröffentlichten Übersetzung des Jätaka aus dem Birmanischen steht überall richtig Subhoga, einmal (S.111) Bhoga.

<sup>1)</sup> Offenbar ist Padmāvatī identisch mit der chinesischen 'Lady Hind-born, and Lady Lotus', die Takakusu im Hansei Zasshi, Bd. XIII, S. 12, erwähnt.

Eine neue buddhistische Fassung der Sage aus dem Chinesischen hat Takakusu im Hansei Zasshi, Bd. XIII, S.10ff., in englischer Übersetzung veröffentlicht. Sie findet sich im Ta-chi-tu-lun, einem 402-405 verfertigten Auszug aus Nāgārjunas Mahāprajñāpāramitāśāstra¹). Das genaue Verhältnis dieser Fassung zu den übrigen buddhistischen Erzählungen läßt sich zur Zeit nicht bestimmen. Die Rahmenerzählung und der Name des Helden (Ekaśriga) sind die gleichen wie im Mahāvastu. Das Floß wird hier ebensowenig erwähnt wie in der Prosa des Pali-Jātaka. Mit der tibetischen Erzählung teilt die chinesische Version die auffallende Begründung der Dürre und die Nichterwähnung des Vaters in der Entführungsgeschichte. Ganz selbständig ist die Erzählung, abgesehen von einigen unbedeutenden Zügen in der Geburtssage, darin, daß sie die Entführerin auf den Schultern des Ekaśriga reitend in die Stadt zurückkehren läßt. Das Eigentümlichste aber ist, daß diese Entführerin allerdings den Namen Santa trägt, aber doch als Hetäre bezeichnet wird. Geht das letztere tatsächlich auf das indische Original zurück, so würde hier wohl das früheste Anzeichen für die Existenz der sekundären Fassung der Sage vorliegen.

Auf dieser chinesischen Erzählung beruht ohne Zweifel die a. a. 0. S. 114 angeführte Notiz bei Hüen-tsang. Sie ist ferner wahrscheinlich, wie schon Takakusu bemerkt hat, die Quelle für die japanische Oper, Ikkaku sennin²). Doch ist zu beachten, daß in der Oper der 'Zauberer Einhorn' nur verführt, nicht aber in die Stadt des Königs gelockt wird. Diesen Teil der chinesischen Erzählung müßte also der japanische Bearbeiter selbständig fortgelassen haben³).

Die Ŗṣyaśṛṅga-Sage findet sich auch in den Schriften der Jainas. Schon Jacobi hat in seiner Inhaltsangabe von Hemacandras Sthavirāvalīcarita darauf hingewiesen, daß die in jenem Werke, I, 90—258, erzählte Geschichte von Valkalacīrin eine Nachahmung der Ṣṣyaśṛṅga-Sage sei. Die Grundzüge der Ṣṣyaśṛṅga-Sage sind allerdings deutlich erkennbar. Valkalacīrin wächst im Walde in der Gesellschaft seines Vaters und einiger

<sup>1)</sup> Nanjio's Catalogue of the Buddhist Tripitaka, Nr.1169. Ein Zitat daraus, das aber einen etwas abweichenden Text aufweist, findet sich nach Takakusu in dem 516 verfaßten King-lü-i-siang (Nanjio, Nr.1473).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Herausgegeben mit Übersetzung und Bemerkungen über ihr Verhältnis zu den übrigen Fassungen von F. W. K. Müller in der Festschrift für Bastian, S. 513ff. Eine englische Übersetzung hat K. Wadagaki im Hansei Zasshi, Bd. XIII, S. 19ff. veröffentlicht. Takakusu führt auch noch eine andere dramatische Bearbeitung der Sage unter dem Titel Narukami an; siehe a. a. O. S. 11; 17. Müllers Aufatz übersehen zu haben, bedaure ich vor allem deshalb, weil der Nachweis, daß die Erzählung des Physiologus vom Fange des Einhorns auf die Rsyaśrnga-Sage zurückgeht, hier sehon geliefert worden war.

<sup>3)</sup> Über einen anderen Punkt kann ich nicht entscheiden. Müller nennt in seiner Übersetzung die Senda (= Śāntā) eine Fürstin, was natürlich gegen die Herleitung aus dem Ta-chi-tu-lun sprechen würde. Wadagaki spricht aber an den betreffenden Stellen nur von 'a lady, a matchless beauty, the fair enchantress' usw.

Büßer auf, ohne je ein Weib geschen zu haben. Der König wünscht ihn bei sich zu haben; er sendet daher Hetären, als Ŗṣis verkleidet, in den Wald, um ihn in die Stadt zu locken, und den Hetären gelingt es besonders durch ihre Leckereien den unerfahrenen Jüngling zu betören. Als der alte Asket zurückkehrt, fliehen sie aus Furcht vor seinem Fluche davon. Lange sucht Valkalacīriu im Walde nach ihnen. Endlich gelangt er in die Stadt und erhält dort vom Könige einige Prinzessinnen als Gemahlinnen.

Soweit stimmt die Geschichte mit der Rsyaśriiga-Sage überein. Das Auftreten von mehreren Hetären im Verein mit der Nichterwähnung des Flosses weisen auf einen näheren Zusammenhang dieser Fassung mit der der Vulgata des Rāmāyaņa hin. Allein im übrigen ist die Jaina-Erzählung, wie sich aus Jacobis Inhaltsangabe leicht ersehen läßt, ganz abweichend. Die Rsyasriga-Sage ist hier mit einer Reihe von anderen Sagen zu einem größeren Ganzen verflochten. Daß die Geburtsgeschichte ganz fehlt, ist begreiflich. Mit Aufgabe des Namens Rsyasriga mußte auch die etymologische Legende, die sich an ihn knüpft, schwinden. Valkalaeirin ist der im Walde geborene Sohn des Königs Somacandra von Potana und seiner Gemahlin Dhāriņī, die sich dem Einsiedlerleben ergeben haben, als die Königin das erste graue Haar auf dem Haupte ihres Gatten entdeckt hatte. Es fehlt ferner das alte Motiv der Dürre. Prasannacandra, der regierende König von Potana, ist der Bruder des Valkalacīrin, und nur der Wunsch, seinen Bruder bei sich zu haben, bestimmt ihn zu seinem Vorgehen. Man könnte versucht sein, daraus auf einen Zusammenhang mit der Erzählung im Mahavastu zu schließen. Auch in dem Umstande, daß Valkalacīrin die Pferde des Fuhrmanns, in dessen Begleitung er nach Potana fährt, für Gazellen hält (1, 168f.), könnte man einen Anklang an die Mahāvastu-Geschichte finden, nach der Ekasriga sich weigert, den Wagen der Naliui zu besteigen, weil er die vorgespannten Pferde für Gazellen hält. Allein diese Übereinstimmungen sind doch nicht derart, als daß sie nicht rein zufällig sein könnten. Der unerfahrene Valkalacīrin muß natürlich alle ihm neuen Erscheinungen aus den gewohnten Anschauungen heraus deuten; die Erfindung, daß er Pferde für Gazellen hält, lag also nahe genug und kann sehr wohl von dem Jaina-Erzähler selbständig gemacht sein. Und das Fehlen der Dürre ist um so weniger beweisend, als die Übereinstimmung chen nur im Negativen liegt. Die positive Begründung des Herbeiholens des Büßers ist im Mahāvastu ganz anders als bei Hemacandra.

Die Valkalacīrin-Sage ist übrigens weit älter als Hemacandra. Sie findet sich, wie mir Herr Professor Leumann freundlichst mitteilt, in der uns erhaltenen Jaina-Literatur zum ersten Male in der Vasudevahindi, einer in Prakrit geschriebenen Sammlung von Erzählungen, die etwa im 6. oder 7. Jahrhundert n. Chr. zusammengestellt wurde. Von dort wurde die Geschichte auch in die Ävaśyaka-Erzählungen herübergenommen. Der ganze große Abschnitt der Vasudevahindi, in dem die Valkalacīrin-Sage vorkommt,

ist von Hemacandra in Sanskrit Ślokas übertragen und bildet bei ihm Sthav. I, 7ff.\*

Was das Fortleben der Sage im Abendlande betrifft, so sei hier bemerkt, daß schon Liebrecht, im Anschluß an Du Meril, die im Barlaam und Joasaph erscheinende Parabel von der Macht der Liebe zu den Frauen mit der Rsyaśriga-Sage in Verbindung gebracht hat¹). Dort wird von einem Königssohne erzählt, den sein Vater bis zu seinem dreizehnten Jahre in einer dunklen Höhle eingeschlossen hielt, weil die Ärzte gesagt hatten, der Knabe würde erblinden, wenn er während der ersten zwölf Jahre seines Lebens irgendwelches Licht erblicken würde. Nach Ablauf dieser Zeit führt ihn der Vater heraus und läßt ihm alles, was es auf Erden gibt, Männer, Frauen, Gold und Silber, Perlen und Edelsteine usw., nach Gattungen aufgestellt, vorführen. Nach nichts von allem aber entbrennt das Herz des Knaben in solchem Verlangen als nach den Frauen. 'Und es wunderte sich jener König über die Rede des Knaben und wie allgewaltig die Liebe zu den Frauen sei.'

So sehr auch diese Parabel von der Rsyasringa-Sage abweicht, so halte ich es doch für sehr wohl möglich, daß sie im Grunde auf die alte Sage zurückgeht. Zwei Punkte scheinen mir auf einen solchen Zusammenhang hinzuweisen. Auf den einen hat schon Kuhn a. a. O. S. 30 aufmerksam gemacht. Im Barlaam und Joasaph wird die Parabel dem Theudas in den Mund gelegt, der den König überreden will, den Prinzen durch schöne Frauen zu betören. Theudas aber entspricht dem Udāyin der Buddha-Legende, der in der Darstellung des Buddhacarita (IV, 19) und des darauf zurückgehenden chinesischen Abhiniskramanasütra (Beal, S. 124) in ganz ähnlicher Weise die Mädchen durch den Hinweis auf die Geschichte von Rsyaśrnga zur Fortsetzung ihrer Verführungskünste anspornt. Eine Reminiszenz an die alte Sage scheint mir ferner die Antwort zu enthalten, die der Schwertträger des Königs dem Knaben auf seine Frage nach dem Namen der Frauen erteilt. Nach dem griechischen Texte (Boissonade, S. 269). sagt er ihm: δαίμονας αὐτὰς καλεῖσθαι, αι τοὺς ἀνθρώπους πλανῶσιν. Ebenso bezeichnet aber auch der alte Rsi im Anfang seiner Ermahnungsrede an den Sohn die Weiber als Dämonen, die den Büßer zu verwirren streben; Jāt. G. 56: bhūtāni etāni caranti tāta; Mbh.113, 1f.: rakṣāmsi caitāni caranti putra . . . vighnam sadā tapasas cintayanti; surūparūpāņi ca tāni tāta pralobhayante vividhair upāyaiķ; Padmapur. Pāt. 13,56f.: rakṣāmsi balavanti vai; tapovighnam caranti hi.

Endlich möge hier noch eine Notiz Platz finden, die ich der Freundlichkeit Prof. Jollys verdanke. Dieser macht mich darauf aufmerksam, daß Rsyaśrnga die Ehre hat, von den Sengar oder Śrngivara Rajputen in den Nordwestlichen Provinzen als ihr Vorfahr betrachtet zu werden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Literatur darüber ist verzeichnet bei E. Kuhn, Barlaam und Joasaph. Abh. d. bayer. Ak. d. Wiss., Philos.-philol. Kl., Bd. XX, 1, S. 80f.

Nähere Angaben über sie finden sich in dem mir hier nicht zugänglichen Gazetteer of the North-Western Provinces und bei Elliot-Beames, Memoirs on the History, etc., of the Races of the North-Western Provinces of India, Vol. I, p. 331f. An der letzteren Stelle wird der gehörnte Weise 'Singhí' oder 'Siringhí Rish' als ihr Ahnherr bezeichnet. Dies 'Siringhí Rish' beruht natürlich auf einem Mißverständnis der verderbten Namensform Ŗṣiśṛṅga, die z. B. im Śivapurāṇa erscheint. In der für die ältere Stammesgeschichte der Śṛṅgivaras wichtigen Einleitung zum Nītimayūkha¹) werden Kaśyapa, Vibhāṇḍaka, Ṣṣyaśṛṅga als die Begründer des Geschlechtes genannt.

## Ārya-Śūras Jātakamālā und die Fresken von Ajantā.

Die achtundzwanzigste Erzählung der Jātakamālā, das Kṣāntijātaka, ist eine Bearbeitung der Legende von Kṣāntivādin, die sich schon in der Pali-Sammlung der Jātakas (Nr. 313) und im Mahāvastu (III, 357ff.) vorfindet. Der Inhalt des Jātaka ist nach der Darstellung Ārya-Śūras kurz folgender:

Der Bodhisattva lebt als frommer Asket in einem Walde. Da er mit Vorliebe die Geduld zum Thema seiner Predigten zu machen pflegt, so nennen ihn die Leute Ksantivadin, den Geduldslehrer. Nun ergeht sich einmal an einem heißen Sommertage der König des Landes mit seinem Harem in jenem Walde. Von dem Spaziergang und reichlichem Weingenusse müde geworden, legt er sich zum Schlummer nieder. Als die Frauen sehen, daß ihr Gebieter eingeschlafen ist, schweifen sie nach eigenem Gefallen im Walde umher und gelangen so zur Einsiedelei des Kṣāntivādin, der sofort die Gelegenheit benutzt, ihnen eine erbauliche Predigt über die Geduld zu halten. Inzwischen erwacht der König; er sucht die Frauen, und als er sie findet, wie sie im Kreise um den Einsiedler herumsitzen und seiner Rede lauschen, gerät er in furchtbare Wut. Die Frauen suchen ihn zu beruhigen, aber ihre Bitten sind vergebens, und angsterfüllt ziehen sie sich zurück. Kṣāntivādin bleibt indessen ganz ruhig; er warnt den König vor übereilter Tat und ermahnt ihn zur Geduld. Da zieht der König in rasendem Zorne sein Schwert und schlägt ihm die rechte Hand ab, aber seine Geduld wird dadurch nicht erschüttert; selbst als ihm der König ein Glied nach dem anderen abhackt, hat er nur das Gefühl des Mitleids mit dem Wüterich. Diesen ereilt die verdiente Strafe; als er im Begriffe steht, den Wald zu verlassen, tut sich die Erde auf und verschlingt ihn. Die Bewohner des Landes fürchten ein ähnliches Schicksal für sich selber, allein Ksāntivādin zerstreut ihre Besorgnisse und, seinem Grundsatze bis in den Tod getreu, segnet er noch sterbend seinen Mörder.

<sup>1)</sup> Eggeling, Catalogue of the Sanskrit MSS. in the India Office, Part. III, p. 429, wo weitere Literatur verzeichnet steht; vgl. auch Jollys Bemerkungen in Trübner's Record, III. Series, Vol. I, p. 53.

Diese Geschichte ist in den Fresken der linken Außenkammer der Höhle II zu Ajantā bildlich dargestellt. In den Inscriptions from the Cave-Temples of Western India, S. 81¹), gibt Burgess an, daß auf der Rückwand rechts von der Tür ein Mann in der einfachen Tracht eines Sādhu oder Brāhmaṇa auf einem Schemel (bhadrāsana) sitzend dargestellt ist. Der Kopf ist zerstört. Unter seinem Sitze steht ein Wort, das Bhagvanlal Indraji Kṣāntivādiḥ las. In einer Note wird bemerkt, daß Kṣāntivādī zu lesen sei, und daß dies der Name Gautama Buddhas in einer seiner früheren Existenzen sei. Um so überraschender ist es, daß das Wort im Texte mit 'a discourse on forbearance' übersetzt wird. Es ist natürlich der Name der darüber abgebildeten Person, wie ja auch z. B. in Höhle XVII die einzelnen Figuren durch hinzugefügte Inschriften als der Śibi-König oder Indra gekennzeichnet sind.

Kṣāntivādin gegenüber ist nach Burgess eine andere sitzende Figur dargestellt, und darunter ist ein grüner Streifen mit einer zweireihigen, zum Teil verstümmelten Inschrift. Schon S. F. Oldenburg<sup>2</sup>) hat die Vermutung ausgesprochen, daß diese Inschrift Verse aus einer Version des Jātaka enthalte. Ich glaube den Nachweis führen zu können, daß die Inschrift aus den Strophen 4, 15 und 19 des Kṣāntijātaka der Jātakamālā besteht. Ich drucke im folgenden die betreffenden Strophen, indem ich den Text der Inschrift in Bhagvanlal Indrajis Lesung unmittelbar darunter setze.

```
nivasanti hi yatraiva
.... na yatrava
   santas sadgunabhūṣanāh |
    rānta sainku..dhesanā
tan mangalyan manojñan ca
tan ma . . . . . . nājñā na
   tat tīrtham tat tapovanam | 4 |
    agarhitām jātim avāpya mānusīm
sutahi . . . nītim avāpya mānuşa
   anūnabhāvam patubhis tathendriyaih
    . . . . . . . . pādra . . s tacendriyai
avasyamrtyur nna karoti yah subham
suvākyamutpa nnam karoti yaļ subham
    pramādabhāk pratyaham eşa vamcyate | 15 |
    .....cā ....kyaham ema damnyate
```

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In dem schönen Werke von Griffith, The Paintings of the Buddhist Cave-Temples of Ajanta, sind die hier in Betracht kommenden Malereien nicht enthalten. Ich bin daher durchaus auf die Angaben von Burgess und Bhagvanlal Indraji beschränkt.

<sup>2)</sup> Journ. Am. Or. Soc. Vol. XVIII. p.196 Note 3.

```
alamkriyante kusumair mahīruhās
.... śāyanta kusumair mahitahā
taḍidguṇais toyavilambino ghanāḥ |
....dāguse .....ntitā yanā
sarāmsi mattabhramarais saroruhair
parāsi mantāgremates sa..ta....
guṇair vvišeṣādhigatais tu dehinaḥ || 19 ||
.... nvācāva..... kṣā hiṇa...
```

Es bedarf wohl kaum noch eines weiteren Beweises, daß die beiden Texte identisch sind, und daß überall, wo die Inschrift von der Jātakamālā abweicht, fehlerhafte Lesungen vorliegen. In einer Reihe von Fällen zeigt auch das beigegebene Faksimile deutlich die richtige Lesart: 4a Faks. ha anstatt na; 4b dgu anstatt mku; bhū anstatt dhe; 15a aga anstatt suta; 15b fu anstattdra; 15c ava anstatt suvā; mṛtyu anstatt mutpa; 15d pramfā Jda hinter śubham; 19a ruhās ta anstatt tahā . .; 19b n[o] anstatt tā; gha anstatt ya; 19c sa anstatt pa; bhra anstatt gre; rai anstatt te; saroru anstatt sa . . ta; 19d rvvi anstatt nvā, usw. In den anderen Fällen, wo das Faksimile mit den Lesungen des Pandit übereinzustimmen scheint, handelt es sich um Buchstaben, die einander mehr oder weniger ähnlich sehen, und hier liegt die Schuld natürlich an dem Zeichner, der seine Vorlage ungenau kopierte. Wie jeder, der sich mit Inschriften beschäftigt hat, weiß, sind solche Versehen bei allen nicht rein mechanischen Reproduktionen fast unvermeidlich.

Der Inhalt der drei Strophen zeigt deutlich, was der Gegenstand des darüber befindlichen Bildes war. Die erste Strophe preist den Ort im Walde, wo Kṣāntivādin sich niedergelassen hat; die beiden anderen Strophen sind der Predigt entnommen, die er den Frauen des Königs hält. Das Bild stellte also offenbar diese Predigt im Walde dar, und die dem Asketen gegenübersitzende Figur, von der Burgess spricht, ist höchst wahrscheinlich eine der königlichen Frauen.

Unter diesem Bilde befindet sich ein anderes, das Burgess folgendermaßen beschreibt: 'Darunter ist ein Brähmana oder Päśupata, in einfacher Kleidung auf einem Schemel sitzend, mit einem Rudräksa-Rosenkranz um den Hals. Ihm gegenüber steht eine andere männliche Figur, und zwischen ihnen sitzt ein Weib, das die Hände vor der ersten Person faltet, während sie zu der zweiten spricht.' Unter diesen Figuren ist wiederum eine Inschrift, die sich als eine Wiedergabe der Strophe 56 des Kṣāntijātaka erweist. Sie lautet in Bhagvanlal Indrajis Lesung mit Darüberstellung des richtigen Textes:

nāsīd duḥkham prītiyogān nṛpam tu
..... patisamnyāna maha tām
bhraṣṭam dharmād vīkṣya santāpam āpa || 56 ||
nasa ..... nātra nādevādh āra

Auch hier zeigt das Faksimile zum Teil die richtigen Lesarten, so  $ra\dot{m}$  anstatt ra in a, cit[t]a anstatt nirvr und prekṣa anstatt kṣepa<sup>1</sup>) in b,  $pr\bar{n}$  anstatt pa in c.

Welchen Punkt der Erzählung das zu dieser Strophe gehörige Bild darstellte, läßt sich ohne eine Prüfung des Fresko selbst kaum genau feststellen. Die Strophe verherrlicht die Seelenruhe, die den Kṣāntivādin auch unter den entsetzlichen Martern des Königs nicht verläßt, und das läßt darauf schließen, daß die Verstümmelungsszene abgebildet war. Burgess' Beschreibung der Personen, in denen wir unschwer Kṣāntivādin, den König und eine der um Schonung für den Asketen flehenden Frauen erkennen, spricht andererseits mehr dafür, daß die der eigentlichen Verstümmelung vorausgehende Szene dargestellt war.

Das Kṣāntijātaka ist nicht die einzige Erzählung der Jātakamālā, die den Künstlern von Ajaṇṭā als Vorwurf gedient hat. Auf der rechten Seitenwand derselben Kammer der Höhle II findet sich nach Burgess²) das Bild eines Königs, der auf einem Throne sitzt. Auf dem Throne steht eine Inschrift, die Bhagvanlal Indraji zweifelnd Caitrivalorkīrājā las und als 'King Chaitri of Valorka' deutete. Die richtige Lesung ist aber sicherlich Maitrībalo . . . rājā³), und das Bild stellt den Bodhisattva in seiner früheren Geburt als König Maitrībala dar. Die Geschichte dieses Königs bildet den Inhalt der achten Erzählung der Jātakamālā. Maitrībala wird dort als ein Muster von Menschenliebe gefeiert; er geht in seiner Güte so weit, daß er einst fünf Yakṣas, die ihn um Nahrung bitten, mit seinem eigenen Fleisch und Blute sättigt.

Die Richtigkeit meiner Erklärung wird durch die Inschrift bestätigt, die sich nach Burgess über dem Bilde des Königs befindet. Sie ist stark verstümmelt, aber das Vorhandene genügt, um sie mit Sicherheit mit Strophe 44 des Maitrībalajātaka zu identifizieren. Die Strophe und Bhagvanlal Indrajis Text der Inschrift lauten:

hriyamāṇāvakāsam tu

dānaprītyā punaḥ punaḥ |

<sup>1)</sup> Dies ist wohl nur Druckfehler, denn prekşa ist so deutlich, wie man es nur wünschen kann.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. a. O. S. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Das zwischen den beiden Wörtern stehende  $rk\bar{\imath}$ , das in dem Faksimile mehr wie  $k\bar{\imath}$  aussieht, kann natürlich nicht richtig sein; eine befriedigende Verbesserung vermag ich indessen nicht vorzuschlagen.

na prasehe manas tasya na prasehe manaḥs vasyā cchedaduḥkhaṁ vigāhitum || traivaduḥkhā digāhi...

In dem Faksimile fehlt der Visarga in manas, und deutlich steht im letzten Pāda da anstatt va da, sowie tum am Schlusse.

Itsing erzählt uns, wie verbreitet und beliebt die Jātakamālā im Ausgang des 7. Jahrhunderts in Indien war. Die Inschriften zu Ajaṇṭā, die den Charakteren nach etwa aus dem 6. Jahrhundert stammen, bezeugen, daß sich das Werk schon mehr als hundert Jahre früher hoher Anerkennung erfreute.

## Sanskrit ālāna.

Sk. ālāna ist ein verhältnismäßig spät erscheinendes Wort. Aus dem Rām. führt das P. Wtb. nur einen Beleg an; im Mbh. scheint es gar nicht vorzukommen. Dagegen ist es bei späteren Kunstdichtern, von Kālidāsa an, nicht selten. Es bedeutet, wie aus den im P. Wtb. angeführten Stellen zu ersehen ist, gewöhnlich den Pfosten, an den der Elefant an einem Hinterfuße angekettet wird. So braucht es auch Kālidāsa in Raghuv. 4, 81; in Raghuv. 1, 71¹) und 4, 69²) aber verwendet er es im Sinne von Kette, mit der der Elefant an den Pfosten gebunden wird', und diese Bedeutung erwähnt nach dem P. Wtb. auch Nīlakantha im Kommentar zum Amarakośa. Nach Med. (P. Wtb.) bedeutet es auch 'Strick' überhaupt, nach Rājan. im Sabdakalpadruma (P. Wtb.) 'binden'.

Ālāna kommt somit in der Bedeutung nidāna und samdāna nahe. nidāna wird insbesondere von dem Stricke gebraucht, mit dem man Rinder am Fuße anbindet: Rv. VI, 32, 2 (úd usriyāṇām asrjan nidānam); Āpastamba, Śrautas. 1, 11, 5 (nidāne; Komm. nidāne goḥ pādabandhinyau); Mbh. 13, 4587 (bālajena nidānena); Hemacandra, Anekārthas. 3, 379 (vatsadāmni; nidānasamdānitabālavatsam). samdāna wird ebenfalls hauptsächlich von der Fessel gebraucht, mit der man Tiere am Fuße anbindet: Amarakośa 2, 9, 73; Halāyudha 2, 122 (paśūnām bandhanam). Von der Fußfessel der Pferde³) steht es Rv. I, 162, 8 (yád vājino dāma samdānam ārvataḥ); 16 (samdānam ārvantam pāḍbīsam . . . ā yāmayanti); Taittirīyas. 2, 4. 7, 2 (vṛṣṇo ásvasya samdānam); von der Fußfessel der Kuh Śatapathabr. 14, 3, 1, 22 (rajjusamdānām); Kātyāyana, Śrautas. 26, 2, 10; 11 (samdānasābdena dohanakāle gopādabandhanārthā rajjur abhidhīyate). Im Sinne von Fußfessel für Elefanten kommt es nicht vor. doch bezeichnet es nach

<sup>1)</sup> Mallinätha erklärt auch hier das Wort als Pfosten (gajabandhanastandhale); siehe aber Shankar P. Pandits Note in seiner Ausgabe.

<sup>2)</sup> Mallinätha erklärt es hier als bandhanam.

<sup>3)</sup> Der Inder hat schon in alter Zeit sein Pferd genau so wie heutzutoge met Strieken an den Füßen angepflockt.

Trikāṇḍaś. 2, 8, 37 (412) und Śiśupālav. 18, 71, bei Elefanten die Stelle unterhalb des Knies, wo die Kette umgelegt wird. Die Übertragung des Wortes von der Kette auf das, woran sie angebunden wird, ist hier also ähnlich wie bei ālāna.

Die Übereinstimmung in der Bedeutung von ālāna, nidāna und samdāna zeigt meiner Ansicht nach aufs deutlichste, daß ālāna aus ādāna entstanden ist. Die alte Form ist im Atharvaveda erhalten, wo sie an zwei Stellen in Verbindung mit samdāna erscheint:

ādánena samdánenāmítrān á dyāmasi | . . . . idám ādánam akaram tápaséndreņa sámsitam | amítrā yé 'tra naḥ sánti tán agna á dyā tvám || aínān dyatām indrāgnī sómo rájā ca medínau | índro marútvān ādánam amítrebhyaḥ kṛṇotu naḥ || VI, 104, 1—3 út tiṣṭhatam á rabhethām ādāna samdānābhyām | amítrāṇām sénā abhí dhattam arbude || XI, 9, 31).

Wir gewinnen somit einen neuen Beleg für den Übergang von d in l, der sich nicht durch die Nachbarschaft eines r oder l erklären läßt. Andere derartige Beispiele aus dem Sanskrit, kusūla neben kusīdāyī, khola neben av. haođa,\* chala neben chada, chadman, hat Wackernagel, Altind. Gr. I, § 194b, gesammelt. Es gehören ferner hierher pali  $\bar{a}limpana$ ,  $\bar{a}limp\bar{a}peti$ , pk. palīvei,  $\bar{a}līvaṇa$  zu Wurzel  $d\bar{\imath}p$ ; pk. kalamba aus sk. kadamba; pk.  $duv\bar{a}lasa$  aus sk.  $dv\bar{a}dasa$ , u. a. m.²). Vgl. umgekehrt sk.  $ud\bar{u}khala$  neben ved.  $ul\bar{u}khala$ ; Wackernagel a. a. O. § 1563). In  $samd\bar{a}na$  und dem seltenen  $udd\bar{a}na$  ist der Wechsel offenbar nicht eingetreten, weil das d durch den vorausgehenden Konsonanten geschützt war. Daß sich kein dem  $\bar{a}l\bar{a}na$  analoges  $nil\bar{a}na$  findet, hat seinen Grund wohl darin, daß  $nid\bar{a}na$  in seiner ursprünglichen Bedeutung schon früh aus der eigentlichen Volkssprache schwand und nur in der Sprache der Gebildeten als philosophischer Ausdruck fortlebte<sup>4</sup>).

 $\bar{A}l\bar{a}na$  ist also, wenn ich recht sehe, kein echtes Sanskritwort, sondern stammt aus der Sprache des niederen Volkes, aus dem Jargon der Elefantenwärter und -treiber, was bei der Bedeutung des Wortes begreiflich genug ist. Mallinātha zu Raghuv. 4, 69 und Uhlenbeck, Etym. Wörterbuch, leiten das Wort von  $l\bar{\imath}$  ab. Ich sehe keinen Weg, die Bedeutungen von  $\bar{a}l\bar{\imath}yate$  und  $\bar{a}l\bar{a}na$  zu vereinigen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. für den Gebrauch von  $\bar{a}d\bar{a}$  Rv. II, 13, 9; IX, 10, 8; 79, 4; Athv. XII, 5, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) E. Müller, Pali Grammar, p. 29; Pischel, Grammatik der Prakritsprachen, § 244, wo die genaueren Nachweise zu finden sind.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Es ist mir übrigens nicht unwahrscheinlich, daß ālāna durch āļāna, āḍāna hindurch aus ādāna entstanden ist, mit der Zerebralisierung des Dentals, die auch sonst mittelindisch nicht selten ist, doch fehlen entscheidende Formen. Die Schreibung āļāna in singhalesischen Pali-Handschriften (z. B. Jāt. IV, 308, 4) beweist in dieser Hinsicht nicht viel; vgl. E. Müller a. a. O. p. 27.

<sup>4)</sup> Der Beleg aus dem Mbh. stammt aus einem 'itihāsa purātana'.

## Eine indische Glosse des Hesychios<sup>1</sup>).

Im American Journal of Philology, vol. XXII, p.195ff. haben Louis H. Gray und Montgomery Schuyler, jr. den indischen Glossen des Hesychios eine zusammenhängende Untersuchung gewidmet, zu der auch Charles R. Lanman einige Bemerkungen beigesteuert hat. Trotz alles Scharfsinns, den die genannten Gelehrten auf die Erklärung jener indischen Wörter verwendet haben, bleibt doch der größere Teil von ihnen dunkel; nur bei βραχμᾶνες, γεννοί, μαί und μωριεῖς scheint mir die Deutung zweifellos zu sein. Ich glaube diesen sicher gedeuteten Glossen noch eine andere hinzufügen zu können, nämlich μαμάτραι· οἱ στρατηγοί, παρ' Ἰνδοῖς.

Gray und Schuyler führen μαμάτραι auf sk. marmatra zurück, ohne sich im übrigen zu verhehlen, daß dieser Erklärung eine Reihe von Schwierigkeiten entgegenstehen, sowohl was die Bedeutung als auch was die Form betrifft. Zunächst ist marmatra überhaupt ein ganz seltenes Wort; das P. Wtb. gibt nur einen einzigen Beleg aus der Serampore-Ausgabe des Rāmāyaṇa auf Benfeys Autorität. Und an dieser Stelle bedeutet das Wort 'Panzer'. Wie marmatra, wörtlich 'der Blößenschützer', je zu der Bedeutung 'Feldherr' kommen sollte, vermag ich nicht einzusehen. Endlich müßte marmatra in der griechischen Schreibung doch als μαρμάτραι erscheinen oder, falls die Prakritform zugrunde liegen sollte, als μαμμάτται oder μαμάτται, entsprechend pk. \*mammatta oder \*māmatta. μαμάτραι müßte, wie schon Gray und Schuyler bemerkt haben, eine Mischform sein; allein was soll die Entstehung einer solchen Form veranlaßt haben?

Ich kann unter diesen Umständen die Erklärung von μαμάτραι durch marmatra nicht für richtig halten. Meiner Ansicht nach kann μαμάτραι nur sk. mahāmātra sein. Sk. mahāmātra bezeichnet jeden hohen königlichen Beamten. Amara, Halāyudha und Hemacandra erklären es durch pradhāna, Medinikara durch amātya. Wie die Zitate im P. Wtb. zeigen, erscheint das Wort in dieser Bedeutung in den Epen, und zum Beweise, daß es auch der Umgangssprache angehörte, genügt es wohl, an die mahāmātas und die dhammamahāmātas zu erinnern, von denen Aśoka in seinen Edikten spricht. Von seiten der Bedeutung läßt sich also nichts gegen die Identifizierung von μαμάτραι mit mahāmātra einwenden, und ebensowenig sind lautliche Schwierigkeiten vorhanden. Wie schon die Glosse μαί· μέγα, 'Ινδοί zeigt²), blieb inlautendes h in der griechischen Schreibung unbezeichnet; daß \* μαāμάτραι dann zu μāμάτραι wurde, bedarf wohl keiner

 <sup>1)</sup> Vgl. jetzt J. S. Speyer im American Journal of Philology, vol. XXII, p. 441.
 — Anm. der Red.

<sup>2)</sup> Andere Beispiele bei Wackernagel, Altind. Grammatik I, § 211a. Auch μαίσωλος· ζῶνν τετράπουν, γενόμενον ἐν τῇ Ἰνδικῇ, ὅμοιον μόσχω, mōchte ich lieber mit sk. mahiṣa, Büffel, zusammenbringen als mit sk. meṣa, Widder, da sk. ε kaum durch gr. aι wiedergegeben sein kann.

weiteren Erklärung. Eine genaue Parallele bildet der Flußname Μάναδος = sk. Mahānada.

Was die Glosse  $\delta o \rho \sigma \acute{a} \eta \varsigma \cdot \delta$  ' $H \rho a \varkappa \lambda \tilde{\eta} \varsigma \pi a \rho$ ''  $I \nu \delta o \tilde{\iota} \varsigma$  betrifft, so möchte ich darauf hinweisen, daß schon S. Lévi, JA. IX, 9. p. 37, die ansprechende Vermutung aufgestellt hat, daß  $\delta o \rho \sigma \acute{a} \nu \eta \varsigma$  aus  $\varkappa o \rho \sigma \acute{a} \nu \eta \varsigma = \text{sk.}$   $K r \tilde{\iota} \eta a$  verderbt sei.

## Die Jātakas und die Epik.

Die Kṛṣṇa-Sage.

In seinem Aufsatze über eine buddhistische Bearbeitung der Kṛṣṇa-Sage¹) bemerkt E. Hardy, daß Anspielungen auf die Geburt und das Jugendleben des Kṛṣṇa in der älteren Literatur selten seien, und daß speziell 'alte Liedstrophen buddhistischer Provenienz uns hier nicht zur Verfügung ständen'. Allerdings führt Hardy selbst Gāthā 35 des Mahāummaggajātaka (546) an:

atthi Jambāvatī nāma mātā Sibbissa rājino | sā bhariyā Vāsudevassa Kanhassa mahesī piyā ||

Allein er meint, daß hier der Rest einer anderen Sage vorliege. Nun ist aber die in der Gäthä genannte Jambävatī, wie ebenfalls schon Hardy bemerkt hat, doch sicherlich identisch mit der Jämbavatī, der Tochter des Bärenkönigs Jāmbavat, die nach Hariv. 2072 Kṛṣṇas Gemahlin war:

lebhe Jāmbavatīm kanyām ṛkṣarājasya sammatām || Allein 'daß sie Mutter des Königs Sibi sei, weiß der Harivamsa nicht', bemerkt Hardy. Nun heißt aber der Sohn des Kṛṣṇa und der Jāmbavatī nach Hariv. 6773 Śāmba, und die Ähnlichkeit dieses Namens mit dem Sibbi der Gäthä ist doch zu groß, als daß man auch nur einen Augenblick an ihrer Identität zweifeln könnte. Wie man sich die bestehende lautliche Differenz erklären soll, ist nicht leicht zu sagen. Wer die Form Sibbissa für alt hält, könnte sich auf Fälle berufen wie p. Okkāka für sk. Ikṣvāku, p. Akitti (Jāt. 480, 1 usw.), Akatti (Cariyāp.1) für sk. Agastya, p. Erāpatha (Jāt. 203, 1) für sk. Airāvata, p. Nemi (Jāt. VI, 96, 24) für sk. Nimi, p. Kalābu (Kalāpu) (Jāt. 522, 20 usw.) für sk. Kalabha (Mahāv. III, 357, 4), Kannapennā (Jāt. V, 162, 8 usw.) für sk. Krsnavenā, p. Godhāvarī (Jāt. V, 132, 3 usw.) für sk. Godāvarī, wo überall die Paliform des Namens mehr oder weniger stark von der des Sanskrit abweicht, ohne daß man ihren gemeinsamen Ursprung in Frage stellen könnte. Wahrscheinlicher ist es mir indessen, daß Sibbissa verderbt ist. Wie unsicher die Überlieferung des Namens ist, geht schon daraus hervor, daß er im Kommentar zur Gäthä als Sivi oder Siva<sup>2</sup>) erscheint. Und wie nahe es für einen Abschreiber lag,

<sup>1)</sup> ZDMG. 53, 47f.

<sup>2)</sup> So in den singhalesischen Handschriften.

ein ursprüngliches Sambassa¹) oder allenfalls Simbassa²) in Sibbissa zu verändern, wird begreiflich, wenn man bedenkt, wie geläufig den Buddhisten der Name des Sibikönigs war; gehörte doch die Erzählung von der selbstlosen Hingabe jenes Königs zu den beliebtesten buddhistischen Jātakas. Von einer in der indischen Heldensage verhältnismäßig so wenig hervortretenden Persönlichkeit wie Śāmba aber hatte ein singhalesischer Mönch schwerlich je etwas vernommen. Übrigens hat der Kommentator der Gāthā wohl noch gar nicht an den Śibikönig gedacht. Er bemerkt ausdrücklich, daß der Sohn der Jambāvatī nach dem Tode seines Vaters in Dvāravatī geherrscht habe, während die Hauptstadt des Śibireiches nach der Prosaerzählung des Sivijāt. (499) und des Ummadantījāt. (527) Ariṭṭhapura, nach der des Vessantarajāt. (547) Jetuttara ist.

Allein es bleibt noch eine weitere Schwierigkeit. Nach dem Harivamśa ist Jāmbavatī die Tochter des Bärenkönigs. Der Pali-Kommentator berichtet dagegen, daß sie ein schönes Caṇḍālamädchen gewesen sei; Vāsudeva, d. i. Kṛṣṇa, sei ihr eines Tages vor dem Tore von Dvāravatī begegnet, habe sich sofort in sie verliebt und sie zu seiner Gemahlin gemacht. Müssen wir diese abweichende Auffassung schon dem Dichter der Gāthā zuschreiben?

Die Gāthā bildet einen Teil der Rede des Papageien Māṭhara, der das Starenweibchen des Pañcālakönigs überreden will, ihn zu heiraten. Die Starin macht die Einwendung (G. 33):

'Ein Papagei liebt wohl ein Papageienweibchen, ein Star wohl eine Starin; wie paßt aber die Verbindung eines Papageien mit einer Starin?' Darauf antwortet der Papagei (G. 34—36):

'Wenn ein Verliebter eine Frau begehrt, und wenn es auch ein Caṇḍālaweib wäre, so ist jede<sup>3</sup>) Verbindung passend; falls Liebe vorhanden ist, ist keine unpassend.'

'Da ist die Mutter des Königs Sibbi, Jambāvatī mit Namen; sie war die Gattin des Vāsudeva, die geliebte Gemahlin des Kanha.'

'Die Kimpurisafrau Rathavatī, auch die liebte den Vaccha; ein Mann schloß eine Verbindung mit einem Tierweibchen. Falls Liebe vorhanden ist, ist keine Verbindung unpassend.'

Wir haben also in G. 36 ein Beispiel für die Verbindung eines Mannes mit einem Wesen, das zwischen Mensch und Tier in der Mitte steht, ja geradezu zu den Tieren gerechnet wird. Ist es da nicht ganz wahrscheinlich, daß der Dichter auch in der vorausgehenden Strophe ein ähnliches Beispiel gegeben hat, daß er also wußte, daß Jambāvatī die Tochter eines

<sup>1)</sup> Samba lautet der Name im Prakrit der Jainas, siehe ZDMG. XLII, 496, Z. 23, 27 usw.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. Pischel, Grammatik der Prakrit-Sprachen, § 109. Eine Parallele für die Überführung des Stammes in die *i*-Flexion bildet das handschriftlich belegte Sambarissa, Sambarim für Sambarassa, Sambaram in Samyuttanikäya I, 227.

<sup>3)</sup> Ich lese mit B<sup>d</sup> sabbo hi; sabbe hi ist vielleicht ein stehengebliebener Magadhismus.

Bären war? Der Kommentator oder schon seine Vorgänger kannten die alte Sage nicht mehr; die ganze sehr ärmliche Erzählung von dem Caṇḍālamädchen Jambāvatī beruht offenbar auf den Worten caṇḍālikām api in G. 34. Wie wenig der Kommentator von der echten Sage wußte, geht schon aus den Schlußworten seiner Erläuterung hervor: so pitu accayena Dvāravatiyam rajjam kāresi. Es wäre meiner Ansicht nach ganz falsch, aus dieser Äußerung etwa zu schließen, daß der Kommentator eine Fassung der Sage gekannt habe, nach der ein Sohn des Kṛṣṇa den Untergang des Geschlechtes überlebte und seinem Vater in der Herrschaft folgte. Man darf aus jenen Worten nichts weiter folgern, als daß der Kommentator ein in der Sagenkunde ganz unbewanderter Mann war, der nicht einmal die buddhistische Prosaerzählung des Ghatajātaka kannte. Denn auch diese läßt, ebenso wie die brahmanische und die jinistische Fassung, die Söhne des Kṛṣṇa sämtlich in dem großen Kampfe umkommen.

Wir müssen uns nur klar machen, daß, wenn uns nur die Gāthā, ohne den Kommentar, erhalten wäre, kein Mensch je bezweifeln würde, daß sie genau die im Harivaṃśa berichtete Sage reflektiere. Und wenn wir bei gewissen Jātakas, wie zum Beispiel dem Nalinikā- oder dem Dasaratha-jātaka, den strikten Nachweis führen können, daß die Prosaerzählungen nicht die alte von den Gāthās vorausgesetzte Sage wiedergeben, sondern aus bloßer Unwissenheit verstümmelte oder verschlechterte Versionen derselben sind, was verpflichtet uns dann, in einem Falle wie dem gegenwärtigen den Angaben des Kommentators höheren Wert beizumessen? Im Gegenteil, die ganze Art der Entstehung der Jātaka-Prosa nötigt uns, in allen Fällen, wo ein Jātaka von der alten Sage abweicht, für die Gāthās die Kenntnis der alten Sage als das Wahrscheinlichere anzunehmen, wofern der Text der Gāthā selbst dem nicht deutlich widerspricht.

Ich glaube, daß wir unter diesen Umständen auch die übrigen Gāthās, die auf die Kṛṣṇa-Sage Bezug haben, viel schärfer von der Prosaerzählung des Ghatajātaka trennen müssen als Hardy es getan hat. Hardy meint¹), daß die Prosaerzählung so alt sei wie die Gāthā-Bestandteile der Jātakasammlung, d.h. in vorchristliche Zeit, hinaufreiche. Ich vermag diese Ansicht nicht zu teilen.

Die Gāthās, die hier in Betracht kommen, sind schon von Hardy vollständig gesammelt. Es sind, abgesehen von der schon besprochenen G. 35 des Mahāummaggajātaka (546), die fünfzehn Gāthās des Ghatajātaka (454), G. 25 des Kumbhajātaka (512) und G. 29 des Saṃkiccajātaka (530). Die Gāthās fasse ich chronologisch zunächst als Einheit; ob es einmal gelingen wird, auch hier ältere und jüngere Strophen zu unterscheiden, muß die Zukunft lehren.

Genau genommen ist es nur ein einziger Punkt, in dem die Gāthās, die Prosa und die brahmanische Sage sämtlich übereinstimmen: der Name

<sup>1)</sup> A. a. O. S. 30.

der Stadt Dvärakä, die sich übrigens auch der Verfasser der Gäthäs, wie aus G. 3 des Chatajātaka deutlich hervorgeht, als Wohnort des Krsna und seiner Bruder dachte. Immerbin mag man aber anch die in G. 1, 2 und 6 des Chatajataka erscheinenden Namen Kaulia und Kesava hierher rechnen. da sie der Verfasser der Prosa riehtig auf Krana-Väsudeva bezieht. Von den Erklarungen, die der Kommentator über den Ursprung dieser Namen gibt, weiß allerdings die brahmanische Sage nichts: den Namen Kesava soll Krena seinem schönen Haure (kesa) verdanken, und Kanha soll sein Gotraname sein, da er zu dem Gotra der Kauhayamas gehört habe1). Der Kommentator faßt Kauha also offenbar als Äquivalent eines sk. Kärsna auf. Hardy meint?), man durfe die letztere Erklärung nicht ahne Grund verwerfen. Jeh glaube, er tut damit den Kenntnissen des Kommentators doch zu viel Ehre au. Väsuderassa Kanhassa in G. 35 des Mahäummaggaj, heißt 'des Kraua, des Sohnes des Vasudeva', und weiter nichts. Der Kommentator freilich, der ebensowenig wie der Prosaerzähler die wahre Bedeutung von Väsudeva kenut, hält dies für den eigentlichen Namen und weiß daher mit dem Namen Kauha nichts weiter anzufaugen, als daß er ihn für einen Gotranamen erklart.

Wir haben ferner drei Punkte, in denen sich die Gäthäs, in Übereinstimmung mit der Prosa, von der brahmanischen Sage unterscheiden<sup>3</sup>). Erstens wird Jöt, 454, 1, 2, 11, 15 ein Bruder des Kṛṣṇa namens Ghata<sup>4</sup>) erwähnt, von dem wir sonst nichts wissen. Wenigstens habe ich einen solchen Namen weder im Epos noch in den langen Listen der Brüder des Kṛṣṇa in den Purāṇas auffinden können. Zweitens ist nach G. 15 desselben Jātaka Kṛṣṇa der älteste Bruder (jeṭṭhāṃ bhātarāṃ). Nach der brahmanischen Sage ist er aber wenigstens jünger als Balarāma, wenn wir auch über sein Verhültuis zu seinen zahlreichen anderen Brüdern nichts bestimmtes erfahren. Drittens gehen die Angehörigen des Kṛṣṇa nach Jāt. 530, 29 dadurch zugrunde, daß sie den Ḥṣi Kaṇhadīpāyana kränken<sup>5</sup>).

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dieselbe Erklärung findet sich im Kommentar zu G. 35 des Mahäummaggajätaka.
 <sup>2</sup>) A. a. O. S. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Von der Geschiehte, die den eigentlichen Inhalt des Ghatajātaka bildet, sehe ich hier zumüchst ab.

<sup>4)</sup> Im Kanhapetavatthu stets Ghața. Hardy (a. a. O. S. 26) möchte ihn mit Ghrta, dem Sohne des Dharma, in Verbindung bringen; seine Ausführungen können mich indessen nicht überzeugen. Die buddhistischen Jātaka-Erzähler besaßen meines Erachtens weder solche Kenntnisse in der brahmanischen Mythologie noch solche Neigungen zu spitzfindigen Klügeleien, wie Hardy sie ihnen zutraut. Dagegen halte ich es nicht für ausgesehlossen, daß unser Ghata identisch ist mit dem in Jāt. 355 auftretenden Ghata oder Ghața, der den König Vanka über die Nutzlosigkeit des Trauerns in unglücklichen Lebenslagen belehrt, obwohl die Prosaerzählung diesen Ghata zu einem Sohne des Brahmadatta von Bārāṇasī macht.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Die Worte Kanhadīpāyan' āsajja sind nicht bestimmt genug, als daß man mit Sicherheit entscheiden könnte, ob in der dem Verfasser der Gāthā vorliegenden Sage tatsächlich schon wie in der Prosa des Ghatajātaka von einer Vergewaltigung

Nach Mbh. XVI, 15ff. besteht ihre Schuld vielmehr in der Verspottung der Büßer Viśvāmitra, Kaṇva und Nārada¹). Wir dürfen hier unbedenklich mit Hardy annehmen, daß die Gāthā die ältere Fassung wiedergibt, da sie durch die sonst ganz unabhängige Jaina-Version der Kṛṣṇa-Sage²) gestützt wird. Auch in der Jaina-Erzählung ist es der Muni Dvīpāyana, der von den Prinzen mißhandelt wird. Daß man bei der Aufnahme der Sage in das Mahābhārata den Kṛṣṇa Dvaipāyana durch ein paar andere Ḥṣis ersetzte, ist begreiflich genug. Galt er doch als der Verfasser des Werkes; er hätte also selbst erzählen müssen, wie er von den Söhnen des Kṛṣṇa verspottet wurde und wie er selber das Geschlecht des von ihm vergötterten Helden verfluchte.

Anderseits haben wir aber doch auch einen Punkt, in dem die Gāthās genauer zu der epischen Darstellung stimmen als die Prosaerzählung, und ein paar andere, wo es nach dem oben Gesagten viel wahrscheinlicher ist, daß die Strophen die brahmanische Fassung und nicht die des Prosatextes reflektieren. Jāt. 512, 25 und 530, 29 lauten:

yañ ce pivitvā Andhakaveņhuputtā
samuddatīre paricārayantā |
upakkamum musalehi aññamaññaṃ
tassā puṇṇaṃ kumbham imaṃ kiṇātha³) ||

des Ŗṣi im Anschluß an die Verspottung die Rede war. Immerhin könnte dieser Zug alt sein; dafür spricht, daß die Jainafassung überhaupt nur von einer Verprügelung des Ŗṣi zu erzählen weiß. Die alte Sage fand noch nicht etwas so Ungeheuerliches in der körperlichen Mißhandlung oder selbst Tötung eines Brahmanen. In den Gāthās wird uns von einer ganzen Reihe von Königen beriehtet, die sich an Brahmanen tätlich vergriffen; ich brauche nur an den tausendarmigen Ajjuna (Jāt. 522, 23; 530, 26), an Daṇḍakin (522, 21; 530, 27), Nāḥikīra (522, 22) und Kalābu (522, 24; 313) zu erinnern. Einer späteren Zeit ersehien der Brahmanenmord als ein so unerhörtes Verbrechen, daß sie kaum davon zu reden wagte. In den Sagen der Epen und der Purāṇas sind es meist wahre Lappalien, um derentwillen Fürstengesehlechter und Königreiche dem Fluche der Brahmanen verfallen. Es wäre demnach recht wohl denkbar, daß der epische Erzähler die ursprüngliche Erzählung von der Mißhandlung als allzu anstößig unterdrückte, doch ist dieser Punkt von untergeordneter Bedeutung, da die Verspottung durch den verkleideten Sāmba jedenfalls auch in der alten Sage schon den Kernpunkt der Beleidigung bildete.

1) Die späteren Purāņas stimmen teils mit dem Epos überein, teils lassen sie Namen fort oder fügen neue hinzu. So hat z.B. das Viṣṇup. (V, 37, 6) dieselben Namen; das Padmap. (VI, 279, 61) nennt nur den Kaṇva, das Bhāgavatap. (XI, 1, 12) dagegen außer den drei genannten noch den Asita, Durvāsas, Bhṛgu, Aṅgiras, Kaśyapa, Vāmadeva, Atri, Vasiṣṭha u.a.

2) H. Jacobi, Die Jaina-Legende von dem Untergange Dväravatīs und von dem Tode Krishņas; ZDMG. XLII, 496f.

3) Ārya Śūra hat die Strophe in der Jātakamālā (XVII, 18) naehgebildet:
yām pītavanto madaluptasamjñā Vṛṣṇyandhakā vismṛtabandhubhāvāḥ |
parasparam niṣpipiṣur gadābhir unmādanī sā nihiteha kumbhe ||
Aśvaghoṣa spielt auf die Sage an im Buddhacarita (XI, 31):

vināšam īyuķ Kuravo yadarthaṃ Vṛṣṇyandhakā Maithiladaṇḍakāś ca | šūlāsikāṣṭhapratimeṣu tesu kāmcṣu kasyātmavato ratiķ syāt || 'Kauft mir den Krug ab voll des Weines, wie ihn die Andhakavenhuputtas getrunken hatten, als sie, am Meeresufer sich aufwarten lassend¹), mit Keulen einander angriffen.'

Kanhadīpāyan' āsajja isim Andhakavenhuyo | aññaññam musale hantvā sampattā Yamasādanam ||

'Weil die Andhakavenhus den Rsi Kanhadīpāyana gekränkt hatten, gelangten sie in des Yama Haus, indem sie sich gegenseitig mit Keulen töteten.'

Das Bild, das wir uns nach diesen beiden Gāthās von dem großen Vernichtungskampfe der Yādavas entwerfen können, stimmt in allen Zügen mit dem des Mausalaparvan überein. Nach dem Epos findet das Fest bei Prabhāsa statt, am Meeresufer (samudrānte), wie es XVI, 67 ausdrücklich heißt. Die Yādavas betrinken sich, und in der Trunkenheit entspinnt sich der Zank zwischen Yuyudhāna und Kṛtavarman, der zum Kampfe führt (71. 72. 88):

tatas tūryasatākīrņam naṭanartakasamkulam |
āvartata mahāpānam Prabhāse tigmatejasām ||
Kṛṣṇasya saṃnidhau Rāmaḥ sahitaḥ Kṛtavarmaṇā |
apibad Yuyudhānas ca Gado Babhrus tathaiva ca ||
te tu pānamadāviṣṭās coditāḥ kāladharmaṇā |
Yuyudhānam athābhyaghnann ucchiṣṭair bhājanais tadā ||

Daß auch im Epos (XVI, 13. 94. 133) Keulen (musala) die Waffen sind, mit denen sich die Geschlechtsgenossen töten, hat schon Hardy betont.

Nun findet der Kampf allerdings auch nach der Prosa des Ghatajātaka am Meeresstrande (samuddakīlikam kīlissāmāti mukhadvāram gantvā) und mit Keulen (musala) statt, allein daß Trunkenheit die Ursache war, wird nicht erwähnt. Es heißt nur, daß die Fürsten eine große Halle errichteten, sie schmückten, aßen und tranken, im Spiel einander bei den Händen und Füßen packten und dabei in Streit gerieten. Und doch war die Trunkenheit ein wesentlicher Zug der alten Sage. Das geht schon aus der Art der Anführung in der Gāthā hervor; so kann man nur auf etwas Wohlbekanntes anspielen. Es wird weiter aber auch durch die Jaina-Version bezeugt, nach der die Trunkenheit die eigentliche Quelle alles Unheils ist, das die Yādavas trifft. Der ehrwürdige Aristanemi hat prophezeit, daß Sāmba und die anderen Prinzen im Rausche den Dvīpāyana verhöhnen würden. Um das Unglück abzuwenden, befiehlt Vāsudeva alle geistigen Getränke aus der Stadt herauszuschaffen; sie werden in einer Höhle des Kadambahaines in steinerne Behälter gegossen, wovon der Wein den Namen Kadambari erhält. Allein nach einem halben Jahre entdecken die Prinzen die Höhle, berauschen sich an dem trefflich herangereiften und geklärten Getränke und begehen in der Betrunkenheit die verhängnisvolle Tat. Allerdings läßt sich nicht bestreiten, daß diese Geschichte von dem Kādambarīweine in allen Einzelheiten sekundär ist; daß sich aber die Trunkenheit in der Jaina-

<sup>1)</sup> Vgl. Jāt. 483, 17: nārīgaņehi paricārayanto.

Erzählung überhaupt zu einem Grundmotiv entwickeln konnte, zeigt doch, daß sie auch schon in der alten Sage eine Rolle spielte.

In der Gāthā 512, 25 ferner werden die Yādavas als Andhakaveņhuputtā bezeichnet. Nach der Prosa des Ghatajātaka führen sie diesen Namen, weil sie, obwohl von Upasāgara erzeugt, als die Söhne des Sklaven (dāsa) Andhakaveņhu gelten. Müssen wir annehmen, daß schon der Dichter der Gāthā den Namen in diesem Sinne auffaßte? Keineswegs. In der Gāthā 530, 29 werden die Brüder Andhakaveņhuyo, die Andhaka-Vṛṣṇis, genannt, und wenn an der ersteren Stelle dem Namen putta hinzugefügt wird, so ist es nur, um die Zugehörigkeit zu dem Stamme zu bezeichnen. So redet im Saṃkhapālajātaka (524, 5; 6) Āļāra die Jäger an, die eine Riesenschlange erbeutet haben:

kuhim ayam nīyati bhīmakāyo nāgena kim kāhatha Bhoja puttā ||

und erhält die Antwort:

nāgo ayam nīyati bhojanattham
pavaṭṭakāyo urago mahanto |
sāduñ ca thūlañ ca muduñ ca maṃsaṃ
na tvaṃ ras' aṃñāsi Videhaputta ||

Die Anrede Videhaputta kehrt in G. 9 wieder. Die Jäger werden auch in G. 12 und Nidānak. G. 260 als Bhojaputta und in G. 4 als Milācaputta bezeichnet. Hierher gehört auch der Satiyaputra und der Keralaputra in Aśokas zweitem Felsenedikte. Putra hat in diesen Namen die Funktion eines Taddhitasuffixes; Satiyaputra und Keralaputra stehen mit Namen wie Pāñcāla, Vaideha usw. (Pāṇ. 4, 1, 168) auf gleicher Stufe. Dieselbe abgeschwächte Bedeutung hat putra im Sanskrit oft in dem Worte rājaputra. Wenn in Rām. I, 61 Śunaḥśepa zu König Ambarīṣa von Ayodhyā, der sonst in dem ganzen Gesange stets rājan, nareśvara, pārthiva, mahīpati, rājarṣi usw. genannt wird, in V. 21 sagt:

pitā jyeṣṭham avikreyam mātā cāha kanīyasam |

vikreyam madhyamam manye rāja putra nayasva mām || so will er ihn mit der Anrede rāja putra nicht als den Sohn eines Königs, sondern einfach als kṣatriya, als Angehörigen der zweiten Kaste bezeichnen. Rāja putra ist hier der Vorläufer des heutigen Rajputen. Einen analogen Fall bildet im Pali das so überaus häufige deva putta. Deva putta bezeichnet, wie schon Childers gesehen hat¹), den einzelnen Gott als Mitglied des Devageschlechtes. Der Begriff des Sohnes ist völlig verblaßt; im Bhaddasālajātaka (465) wird zum Beispiel für eine und dieselbe Person bald der Ausdruck devarājan, bald deva putta gebraucht (IV, 154, 4. 22; 155, 25; 157, 11. 23).

Über die wahre Bedeutung des Wortes Andhakavenhuputtā kann also kein Zweifel herrschen. Andererseits halte ich es aber gar nicht für aus-

<sup>1)</sup> Dictionary of the Pali Language, s. v. Nach devaputta ist dann auch das Wort devadhītā für Göttin gebildet.

geschlossen, daß der Verfasser der Prosa gerade durch das Mißverstehen dieses Ausdruckes zu dem als Personennamen absurden Namen Andhakavenliu kam. Er hatte aber offenbar auch etwas von dem wahren Namen jeues Sklaven, Nandagopa, gehört, und so half er sieh denn aus der Schwierigkeit, indem er die Frau des Sklaven Nandagopā benannte.

Älmlich liegt die Saehe bei G. 2 des Ghatajātaka, die einen Rohiņeyya in der Umgebung des Kṛṣṇa erwähnt:

tassa tam vacanam sutvā Rohiņeyyassa Kesavo | taramānarūpo vuṭṭhāsi bhātu sokena aṭṭito ||

Nach der Prosaerzählung ist dieser Rohiņeyya ein Minister (Rohiņeyyo nāma amacco). Allein, was verpfliehtet uns, diese Ansieht auch dem Verfasser der Gāthā zuzuschreiben? Rohiņeyya heißt 'der Sohn der Rohiņī', und wenn der Rohiņī auch noch andere Söhne zugesehrieben werden, so hat doch sieherlich jeder mit der Sage seiner Heimat auch nur einigermaßen vertraute Hindu gewußt, daß mit dem Sohne der Rohiņī zar' ἐξοχήν Balarāma gemeint sei. Fast alle Lexikographen, Amara, Puruṣottama, Hemacandra, Halāyudha, Medinikara, führen Rauhiņeya als Synonym von Balarāma auf. Auch im Epos wird Rauhiņeya ohne weiteren Zusatz in diesem Sinne gebraucht; z. B. Mbh. I, 7148f.:

Vṛṣṇipravīras tu Kurupravīrān
āśaṃsamānaḥ sahaRauhiṇeyaḥ |
jagāma tāṃ Bhārgavakarmaśālāṃ
yatrāsate te puruṣapravīrāḥ ||
tatropaviṣṭaṃ pṛthudīrghabāhuṃ
dadarśa Kṛṣṇaḥ sahaRauhiṇeyaḥ |
Ajātaśatruṃ parivārya tāṃś cāpy
upopaviṣṭāñ jvalanaprakāśān ||
tato 'bravīd Vāsudevo 'bhigamya
Kuntīsutaṃ dharmabhṛtāṃ variṣṭham |
Kṛṣṇo 'ham asmīti nipīḍya pādau
Yudhiṣṭhirasyājamīḍhasya rājñaḥ ||
tathaiva tasyāpy anu Rauhiṇeyas
tau cāpi dṛṣṭāḥ Kuravo 'bhyanandan |

Mbh. V, 4:

Pāñcālarājasya samīpatas tu Šinipravīraķ sahaRauhiņeyaķ |

Mbh. VII, 8220:

Jarāsandho 'tiruṣito Rauhineya pradharṣitaḥ |

Har. 4419:

Akrūrasya kathābhis tu saha Kṛṣṇena jāgrataḥ | Rauhiṇeyatṛtīyasya niśā sā vyatyavartata ||

So kommt Rauhineya noch in Inschriften aus dem 14. Jahrhundert vor; z.B. Journ. Bombay As. Soc. Vol. XII, p. 353:

Hariharanṛpa Bukkabhūmipālāv
iti bhuvi tasya sutāv ubhāv abhūtām |
punar api bhuvanābhirakṣaṇārthaṃ
samupagatāv iva Rauhiṇeya Kṛṣṇau¹) ||

Der Verfasser der Prosa freilich weiß von der Identität des Rauhineya mit dem Balarāma und von der Rohinī überhaupt nichts mehr. Er macht den Baladeva zum Sohne der Devagabbhā und sieht in dem Rohineyya irgendeinen gleichgültigen Minister. Mir scheint daraus deutlich hervorzugehen, daß uns die Kṛṣṇa-Sage in der Prosaerzählung in verwildertem Zustande vorliegt, so, wie eine so komplizierte Sage, losgelöst von der Heimat, allmählich werden mußte. Die Namen der Sage kehren wieder, aber alles ist in heilloser Verwirrung. Eine vollständige Vergleichung der Jātaka-Prosa mit der Erzählung des Mahābhārata hat schon Hardy geliefert; hier seien daher nur ein paar Punkte hervorgehoben, die auf die Arbeitsweise des Verfassers Licht werfen.

Im Harivaṃśa haben wir Kaṃsa nebst acht Brüdern, die alle die Söhne des Ugrasena sind. Im Jātaka wird daraus ein Kaṃsa und ein Upakaṃsa, die Söhne des Mahākaṃsa. Die Namen sind nach bekanntem Muster gebildet; in der Prosa des Bhisajātaka (488) finden wir ebenso einen Mahākañ-canakumāra und seinen jüngeren Bruder Upakañcanakumāra, im Kommentar des Mahāummaggajātaka (VI, 470, 29) einen Cūlani und seinen Vater Mahācūlani usw. Nach diesem Muster wird im Ghatajātaka denn auch gleich noch eine andere Familie konstruiert, ein Mahāsāgara mit zwei Söhnen, Sāgara und Upasāgara. Wir haben hier das gleiche, einfacher Unwissenheit entspringende schematische Verfahren, auf das ich schon bei früherer Gelegenheit hingewiesen habe²). Die Verhältnisse sind genau so zu beurteilen wie beim Dasarathajātaka (461), wo in der Prosaerzählung Rāma nach der Schablone in den Himavat zieht, während die Gāthā 513, 17 in Übereinstimmung mit der echten Sage den Danḍakawald als seinen Verbannungsort bezeichnet.

Der eben erwähnte Upasägara wird nach der Prosa der Vater des Väsudeva. Der Verfasser kannte also noch diesen Beinamen des Kṛṣṇa, wußte aber, wie schon oben bemerkt, nicht mehr, daß er einfach 'der Sohn des Vasudeva' bedeute.

Die Sägara-Familie lebt im 'nördlichen' Madhurä, während dies in der echten Sage die Hauptstadt des Kamsa ist; dagegen wird Kamsa nach Asitañjana versetzt. Der Ausdruck Uttaramadhurä verrät deutlich, daß der Verfasser der Prosa ein Singhalese war oder wenigstens in Ceylon schrieb. Ein Schriftsteller in dem Heimatlande des Buddhismus wäre sicherlich nicht auf den Gedanken gekommen, jene nähere Bestimmung hinzuzufügen, denn wie hätte einer seiner Leser dazu kommen sollen, wenn er von Madhurä

<sup>1)</sup> Ich habe die zum Teil fehlerhafte Schreibung verbessert.

<sup>2)</sup> Gött. Nachr., Phil.-hist. Kl. 1897, S. 127; siehe oben S. 36.

hörte, an die ferne Residenz der Pāṇḍya-Könige zu denken. Anders der Singhalese. Für seine Leser war Madhurā ohne weiteren Zusatz natürlich das Madhurā auf dem gegenüberliegenden Festlande; für sie mußte das Mathurā an der Yamunā besonders als solches gekennzeichnet werden.

In bezug auf den seltsamen Namen Asitañjana möchte ich eine Erklärung vorschlagen, die allerdings nicht mehr zu sein beansprucht als eine Vermutung und bei der ganzen Sachlage auch kaum mehr als das sein kann. Im Harivamsa 6428ff. wird uns über die Geburt des Kālayavana berichtet. Der Guru der Vṛṣṇyandhakas, Gārgya, gab sich strenger Buße hin, um einen Sohn zu erhalten, und zwar in der Stadt Ajitañjaya (6430: nagare tv Ajitañjaye). Rudra verheißt ihm zur Belohnung die Erfüllung seines Wunsches. Gärgya erzeugt mit einer als Hirtenmädchen auftretenden Apsaras den Kālayavana, den der kinderlose König der Yavanas als Sohn annimmt. Sollte nicht dies, soweit ich weiß, nur hier belegte Ajitañjaya¹) mit dem Asitañjana des Jātaka identisch sein? Natürlich müßte in dem Falle der Name in einem der Texte oder vielleicht gar in beiden verderbt sein<sup>2</sup>); allein man braucht nur einmal die Listen der historischen Dynastien in den verschiedenen Purāņas miteinander zu vergleichen, um sich zu überzeugen, daß eine solche Annahme nichts Auffälliges hat, zumal bei einem so vereinzelt stehenden Namen. Zugunsten meiner Vermutung spricht auch der Umstand, daß der Prosaerzähler sicherlich von der mit der Kṛṣṇa-Sage aufs engste verbundenen Kālayavana-Sage etwas wußte. Schon Hardy hat darauf hingewiesen, daß in dem Kālasena oder Kālayāna, wie Bd liest, dessen Reich die Brüder erobern, eine Reminiszenz an den Kālayavana vorliege3). Daß er im Jātaka König von Ayojjhā ist und daß er von den Brüdern gefangen genommen wird, während er im Epos durch Sivas Gnade für Kṛṣṇa unbesieglich ist und nur dem Zorne des Mucukunda erliegt, spricht bei der ganzen Art der Erzählung durchaus nicht gegen die Identifizierung.

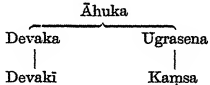
Die Mutter des Kṛṣṇa heißt im Jātaka Devagabbhā und ist die Schwester des Kaṃsa. Was den Namen betrifft, so könnte man versucht sein, in Devagarbhā den alten Vollnamen zu erkennen, dessen Koseform in Devakī vorliegen würde; allein die zahllosen Ungenauigkeiten, deren sich der Verfasser schuldig macht, legen doch die Annahme näher, daß er auch hierin nur seiner eigenen Phantasie gefolgt sei. Eher wäre es möglich, daß die Darstellung des Verwandtschaftsverhältnisses der Mutter des Kṛṣṇa zu Kaṃsa auf wirklicher Überlieferung beruhte. Nach dem Harivaṃśa (2024ff.), dem sich das Vāyupurāṇa (II, 34, 118ff.), das Viṣṇupurāṇa (IV, 14, 5) und

<sup>1)</sup> In den Wörterbüchern finde ich den Namen überhaupt nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vielleicht durch künstliche Ausdeutung: Ajitañjaya bedeutet 'den Unbesiegten besiegend', Asitañjana 'schwarze Augensalbe'.

<sup>3)</sup> A. a. O. S. 36. Vielleicht sind, wie ebenfalls schon Hardy vermutet hat, Kālasena und Kālayāna in einem ursprünglichen Kālayona zu vereinigen.

das Bhāgavatapurāṇa (IX, 24, 21ff.) anschließen, ist allerdings Devakī die Kusine des Kaṃsa von Vaters Seite, wie sich aus dem folgenden Stammbaum ergibt:



Eine Reihe puranischer Werke stimmen indessen mit dem Jātaka überein, indem sie Devakī ausdrücklich die Tochter des Ugrasena und die Schwester des Kaṃsa nennen. Im Padmapurāṇa (VI, 272, 5) wird von Vasudeva gesagt, daß er heiratete:

Ugrasenas ya duhitām Devakīm devavarņinīm | und ein paar Zeilen später (V. 9) von Kamsa:

tac chrutvā hantum ārebhe Kaṃso 'pi bhaginīṃ tadā | Und im Vāyupurāṇa, das bei der Aufstellung der Genealogie, wie oben erwähnt, dem Harivaṃśa folgt, heißt es trotzdem nachher (II, 34, 201f.):

Ugrasenātmajāyām ca kanyām Ānakadundubheḥ | nivedayāmāsa tadā kanyeti subhalakṣaṇā | svasāyām tanayam Kamso jātam naivāvadhārayat ||

Auch in zwei angeblich dem Bhaviṣyottara- und dem Viṣṇupurāṇa entnommenen Texten, die die Kṛṣṇajanmāṣṭamī behandeln, erscheint nach Webers Angaben die Devakī als Schwester des Kaṃsa¹).

Hardy<sup>2</sup>) meint nun, daß dieselbe Anschauung auch im Harivamsa an einer Stelle zutage trete, nämlich in der Verkündigung des Nārada (II, 1, 16 = 3195), wo von Devakī als der 'jüngeren Schwester' des Kamsa gesprochen wird:

tatraiṣā Devakī yā te Mathurāyām laghusvasā³) |
yo 'syā garbho 'ṣṭamaḥ Kaṃsa sa te mṛtyur bhaviṣyati ||

Ich möchte demgegenüber aber doch darauf hinweisen, daß der Ausdruck laghusvast nicht beweiskräftig ist. Nach einem Sprachgebrauche, der sich in einzelnen Teilen Indiens, wie zum Beispiel in den kanaresischen Distrikten, bis auf den heutigen Tag erhalten hat, können die Wörter für Bruder und Schwester auch zur Bezeichnung der Kinder des Oheims und der Tante und sogar der Kinder des Oheims und der Tante des Vaters verwendet werden. Diese Erscheinung ist in Inschriften festgestellt, und unter

<sup>1)</sup> Über die Krishnajanmäshtamī, Phil. u. histor. Abh. d. Ak. d. Wiss. zu Berlin aus dem Jahre 1867, S. 250 Anm.; 257 Anm.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. a. O. S. 32.

<sup>3)</sup> N° liest an der betreffenden Stelle pitṛṣvasā, eine Lesart, mit der ich nichts anzufangen weiß, da Devakī, soviel ich weiß, nirgends als die Schwester des Ugrasena bezeichnet wird. Nīlakantha erwähnt die Lesart und führt eine ziemlich künstliche Erklärung an: anye tu pitṛṣvaseti pāṭhaṃ prakalpya pitṛsaṃbandhinī svasā vyavahitabhaginīti vyācakhyuḥ.

den von Fleet¹) und Kielhorn²) verzeichneten Fällen sind zwei, die dem unsrigen genau parallel sind. In einer Inschrift zu Ālūr aus dem Jahre 1010/11 heißt die Tochter des Irivabeḍaṅga-Satyāśraya die jüngere Schwester des Westlichen Cālukya Vikramāditya V., der in Wahrheit ihr Vetter väterlicherseits war. Und in den im Britischen Museum befindlichen Kupferplatten des Sadāśivarāya von Vijayanagara aus dem Jahre 1556 wird die Tochter des Kṛṣṇarāya als die Schwester (bhaginī) des Sadāśiva, des Sohnes ihres väterlichen Oheims Raṅga, bezeichnet. Das Wort laghusvasṛ könnte also auch hier im uneigentlichen Sinne gebraucht sein, und es wäre sehr wohl denkbar, daß gerade eine derartige ungenaue Ausdrucksweise dazu geführt hätte, in Devakī allmählich die wirkliche Schwester des Kaṃsa zu sehen.

Einen kurzen Blick müssen wir auch noch auf die Namen der Brüder im Ghatajātaka werfen. Abgesehen natürlich von den beiden richtigen, Vāsudeva und Baladeva, und dem durch die Gāthā gebotenen Ghata, machen sie durchaus den Eindruck, als ob sie von dem um so viel Namen verlegenen Verfasser teils frei erfunden, teils aus der übrigen Heldensage entlehnt seien. Eine Anzahl ließ sich bequem bilden, indem man nach dem Muster von Baladeva und Vāsudeva das Wort deva mit den Namen der Hauptgottheiten zusammensetzte; so entstanden Candadeva, Suriyadeva, Aggideva, Varunadeva. Irgendwelche Traditionen sind hier sicherlich nicht benutzt. Pajjuna geht, wie Hardy richtig gesehen hat³), auf Pradyumna zurück, den Namen eines Sohnes des Kṛṣṇa. Wenn er hier als Bruder des Kṛṣṇa erscheint, so entspricht das durchaus der in dem übrigen Teile der Erzählung herrschenden Verwirrung. Und wohl hauptsächlich durch den Anklang an Pajjuna veranlaßt, scheint auch der Name des Ajjuna hierher geraten zu sein; tiefere Absichten vermag ich hier nicht zu erkennen.

Es bleibt der Name Ankura. Über Ankura werden wir ausführlich in den Gāthās des Ankurapetavatthu (II, 9) unterrichtet<sup>4</sup>). Der Zweck dieser 'Totengeschichte' ist die Verherrlichung der Tugend des dāna, als deren Vertreter eben Ankura erscheint, ein Kṣatriya (G. 55), der in Dvārakā lebt (G. 24, 33, 35) und dort mit großartiger Freigebigkeit die Opferbrahmanen und Bettler beschenkt:

saṭṭhivāhasahassāni Ankurassa nivesane |
bhojanaṃ dīyate niccaṃ puññapekkhassa jantuno || 50
janā tisahassā sūdā āmuttamaṇikuṇḍalā |
Ankuram upajīvanti dāne yaññassa vyāvaṭā || 51

<sup>1)</sup> Gazetteer of the Bombay Presidency, Vol. I, Part II, p. 458.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ep. Ind., Vol. IV, p. 4. <sup>3</sup>) A. a. O. S. 33, Anm.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Es braucht wohl kaum bemerkt zu werden, daß auch in Schriften wie dem Petavatthu die Gāthās allein kanonisch sind und daher bei kritischen Untersuchungen von der Prosaerzählung gesondert werden müssen. Übrigens stimme ich durchaus mit Hardy überein, wenn er meint (a. a. O. S. 37), daß Dhammapāla die Einleitung zum Ankurapetavatthu aus der Prosaerzählung des Ghatajātaka abgeschrieben habe.

```
saṭṭhipurisasahassāni āmuttamaṇikuṇḍalā |
Aṅkurassa mahādāne kaṭṭhaṃ phālenti māṇavā || 52
soṭasitthisahassāni sabbālaṅkārabhūsitā |
Aṅkurassa mahādāne vidhā piṇḍenti nāriyo || 53
soṭasitthisahassāni sabbālaṅkārabhūsitā |
Aṅkurassa mahādāne dabbigāhā upaṭṭhitā || 54
bahuṃ bahūnaṃ pādāsi ciraṃ pādāsi khattiyo |
sakkaccañ ca sahatthā ca cittiṃ katvā punappunaṃ || 55
bahumāse ca pakkhe ca utusaṃvaccharāni ca |
mahādānaṃ pavattesi Aṅkuro dīgham antaraṃ || 56
```

In den brahmanischen Sagen gilt als Muster der Freigebigkeit in Dvārakā Akrūra, der Verwandte und Freund des Kṛṣṇa. Er heißt wegen dieser Tugend dānapati, der 'Gabenherr'; mit diesem Namen wird er von Kṛṣṇa und Kaṃsa angeredet (Viṣṇup. IV, 13, 60; V, 15, 13. 20; 18, 7); so wird er wiederholt in der Erzählung ohne weiteren Zusatz bezeichnet, z. B. Har. 2123 = Vāyupurāṇa II, 34, 90:

punar Dvāravatīm prāpte tasmin dāna patau tataḥ | pravavarṣa Sahasrākṣaḥ kakṣe jalanidhes tataḥ ||

Har. 4208:

gacchatv ayam dāna patiķ kṣipram ānayitum vrajāt | Nandagopam ca gopāmś ca karadān mama śāsanāt ||

Har. 4232:

tasminn eva muhūrte tu Mathurāyāḥ sa niryayau | prītimān Puṇḍarīkākṣaṃ draṣṭuṃ dāna patiḥ svayam ||

Har. 4269:

sa hi dāna patir dhanyo yo drakṣyati vane gatam | puṇḍarīkapalāśākṣaṃ Kṛṣṇam akliṣṭakāriṇam ||

Har. 4361:

śaṃsadbhiḥ syandanenāśu prāpto dāna patir vrajam | praviśann eva papraccha sāṃnidhyaṃ Keśavasya saḥ [[1].

Har. 1916 wird er durch das Beiwort bhūridakṣiṇa charakterisiert, und seine Opfer waren sprichwörtlich wegen der verschwenderischen Wohltätigkeit, die er dabei entfaltete; siehe Har. 2116f. = Vāyup. II, 34, 82f.:

atha ratnāni cānyāni dhanāni vividhāni ca |
ṣaṣṭiṃ varṣāṇi dharmātmā yajñeṣv eva nyayojayat ||
Akrūrayajñā iti te khyātās tasya mahātmanaḥ |
bahvannadakṣiṇāḥ sarve sarvakāmapradāyinaḥ ||

Zu diesen sachlichen Übereinstimmungen<sup>2</sup>) kommt die Gleichheit des

<sup>1)</sup> Es ist zu beachten, daß Ankura in der Prosaerzählung des Petavatthu ebenfalls das Beiwort dānapati erhält; siehe S. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vielleicht käme hier noch ein weiterer Punkt in Betracht. Nach der Prosaerzählung des Petavatthu (S.123) versiegen Ankuras Schätze niemals, da er sich des Beistandes eines übermenschlichen Wesens, eines Yakşa, erfreut. In ähnlicher

Namens. Da das Negativpräfix a in einem Tatpuruṣa den Akzent zu erhalten pflegt, so dürfen wir die Betonung Akrūra als die wahrscheinlichste ansetzen. Die Kürzung des  $\bar{u}$  in Ankura wäre dann zu beurteilen wie die Vokalkürzungen in den von Pischel, Gramm. der Prakritspr. § 80. zusammengestellten Fällen. In betreff der Nasalierung des anlautenden a verweise ich auf Kuhn, Beiträge zur Pali-Grammatik, S. 34; E. Müller. Grammar of the Pali Language, S. 22; Pischel a. a. O. § 74; aus den dort aus dem Pali und dem Prakrit angeführten Beispielen erhellt, daß die Nasalierung des Vokals besonders häufig ist, wenn die ursprünglich folgende Konsonantengruppe ein r enthält, was auch für unseren Fall zutrifft. Die Identität von Akrūra und Ankura ist also kaum zu bezweifeln; wir haben hier wieder die schon mehrfach beobachtete Erscheinung, daß eine Gestalt der alten Sage in der Prosa an der falschen Stelle auftritt. Fraglich bleibt in diesem Falle nur, wie der Verfasser zu dem Namen gelangte: ob hier eine Entlehnung aus den Gäthäs des Ankurapetavatthu oder eine direkte Reminiszenz aus der Kṛṣṇa-Sage vorliegt, wage ich nicht zu entscheiden.

Die Darstellung der Verwandtschaftsverhältnisse der Personen der Sage ist entschieden die schwächste Partie der ganzen Prosacrzählung des Ghatajātaka. Gewiß kein bloßer Zufall, denn solche Abschnitte stellen begreiflicherweise die größten Anforderungen an die Gedächtniskraft der Erzähler und sind bei längerer mündlicher Überlieferung am chesten dem Zerfall ausgesetzt. Von der übrigen Erzählung stimmen verhältnismäßig am besten mit der alten Sage die beiden Abschnitte von der Tötung des Kamsa und von dem Untergange der Yādavas überein. Hier treten zum Teil auch unbedeutende Züge der epischen Darstellung im Jätaka wieder hervor. Nach dem Harivamśa (Adhy. 84) verschaffen sich Krsna und Samkarsana. als sie in die Stadt gekommen sind, teils durch Gewalt, teils auf gütlichem Wege, farbige Gewänder. Kränze und Salben. Ebenso heißt es im Jātaka. daß die Brüder in bunte Gewänder gekleidet, mit gesalbten Körpern und mit Kränzen auf dem Haupte in die Arena traten, da sie vorher die Fürbergasse und die Salben- und Kranzläden geplündert hatten. Die beiden Ringer des Kamsa heißen im Har. (Adhy. 85) Canura und Mustika: das Jatalia gibt die Namen richtig durch Canura und Mutthika wieder. Aus der zweiten Episode hebe ich hier nur die Verspottung durch den verkleideten Prinzen hervor, die wunderbare Geburt des Knüppels, der nachher zu Pulver zurrieben und ins Wasser geworfen wird, den Kampf mit den Schilfrederen. die sich in Keulen verwandeln, die Verwundung des Krana am Fulle, die Namen des unglücklichen Schützen, Jaras, alles Punkte, in detien Jaras,

Weise verdankt auch Akrūra seinen unerschopffiel, in Reichtein, einer ihrer ihrer Macht; er ist durch Satadhanvan in den Besitz des Synnendelie State der seinem Eigentümer alle irdischen Guter verlijft. Die Uber weben mit dessen hier vielleicht nur zufällig, zumal die die Ghilfe sie Perse und des deutung jenes Verhältnisses zu dem Yahre und dien.

und Epos sich decken. Ich glaube, daß auch dies nicht auf bloßem Zufall beruht, denn die genannten beiden Episoden sind gerade diejenigen Teile der Kṛṣṇa-Sage, die am kräftigsten im Geiste des indischen Volkes lebten. Daß die Geschichte von dem Vernichtungskampfe der Yādavas allgemein bekannt war, läßt schon die Art und Weise, wie in den Gāthās 512, 25 und 530, 29 darauf angespielt wird, erkennen. Und für die Geschichte von der Tötung des Kaṃsa tritt das Zeugnis des Mahābhāṣya ein; nach Patañjali¹) pflegte sie sowohl auf der Bühne und im Bilde dargestellt als auch von den Granthikas vorgetragen zu werden; sie war also sicherlich in den weitesten Kreisen bekannt.

Mir scheint gerade diese Ungleichmäßigkeit in der Behandlung der verschiedenen Teile der Sage, größere Genauigkeit in den bekannteren und vollkommene Verwirrung in den unbekannteren Abschnitten, dafür zu sprechen, daß der Erzähler mündlicher Tradition folgte, und daß ihm keine geschriebene Quelle wie etwa das Mausalaparvan oder der Harivamśa vorlag. Was Hardy a. a. O. S. 48 für die Benutzung des Harivamsa geltend macht, beweist meines Erachtens nichts. Hardy betont nur die Übereinstimmungen zwischen der Jātaka-Prosa und dem Harivamśa, die sich auch bei meiner Auffassung leicht und natürlich erklären. Unberücksichtigt und unerklärt läßt er dagegen die gewaltigen Unterschiede, die zwischen den beiden Erzählungen bestehen. Wer annimmt, daß der Prosaverfasser den Harivamsa als direkte Quelle benutzte, der muß auch annehmen, daß er bewußt von seiner Vorlage abwich, und dann auch erklären, warum er dies tat2). Ebensowenig erscheinen mir die Gründe stichhaltig, die Hardy, S. 45f., für die Benutzung des Mausalaparvans anführt. Er beruft sich hier auf wörtliche Übereinstimmungen, allein die von ihm beigebrachten Fälle stammen nicht aus der Prosa, sondern aus den ganz anders zu beurteilenden Gāthās. Die einzige Ausnahme bildet das Wort eraka, das in Mbh. XVI, 206 und ebenso in Jāt. IV, 88, 4. 9 für das Schilfrohr gebraucht wird, das sich bei dem Kampfe der Yādavas in Keulen verwandelt. Ich vermag aus dieser Tatsache nichts weiter zu folgern, als daß schon in der alten Sage an der betreffenden Stelle diese bestimmte Schilfart genannt war. Daß sich das Wort in der Pali-Literatur bis jetzt nur noch an einer einzigen anderen Stelle nachweisen läßt, rührt doch wohl einfach daher, daß überhaupt von Schilf nicht gerade häufig die Rede zu sein pflegt3).

Ich kann also Hardys Behauptung, daß der Prosaerzähler den Harivaméa und das Mausalaparvan benutzt habe, nicht als bewiesen ansehen.

<sup>1)</sup> Zu Pāņ. 3, 1, 26, Vārtt. 15; vgl. auch die Bemerkung zu 3, 2, 111, Vārtt. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Damit will ich aber natürlich nicht behaupten, daß der Harivamsa zur Zeit der Entstehung der Prosa noch nicht existierte. Ieh sehe auch vorläufig gar keinen Grund ein, warum Hardy es für unwahrscheinlich hält, daß das Werk schon damals seine heutige Gestalt besaß.

<sup>3)</sup> Übrigens nimmt Hardy a.a.O. S. 46f. selbst an, daß der Prosaverfasser andere und sogar ältere Quellen benutzt habe als das Mausalaparvan.

Ich muß aber gestehen, daß meiner Ansicht nach dieser Punkt an und für sich ziemlich nebensächlich ist und erst dann Bedeutung gewinnen würde, wenn nachgewiesen wäre, daß der Jätaka-Prosa ein ebenso hohes Alter zukäme wie den Gäthäs. Ich glaube gezeigt zu haben, daß das nicht der Fall ist, daß vielmehr zwischen den Gäthäs und der Prosa eine längere Zeit verflossen sein muß, während welcher das Verständnis der in den Versen enthaltenen Audentungen von Personen und Verhältnissen zum großen Teile verloren ging.

Wir müssen endlich noch der Frage nach dem Ursprung der Erzählung, die den eigentlichen Inhalt des Ghatajätaka bildet, etwas naher treten. Die Geschichte läßt sich kurz wiedergeben wie folgt:

Kanha hat einen geliebten Sohn durch den Tod verloren und versinkt darüber in so tiefe Trauer, daß er alle seine Pflichten vernachlässigt. Da beschließt sein Bruder Ghata, ihn von seinem Kummer zu heilen. Er nimmt die Gebärden eines Wahnsinnigen an und durchirrt die Stadt, indem er beständig ruft: 'Der Hase! Der Hase!' Durch Rohineyya von dem Gebahren des Bruders benachrichtigt, bemüht sich Kanha, ihn zu beruhigen. Er verspricht ihm, er wolle ihm einen Hasen versehaffen, von welcher Art er nur wünschen möge, allein Ghata verlangt den Hasen im Monde. Da erklärt Kanha, ihm nicht helfen zu können: Unmögliches dürfe man nicht begehren. Ghata aber zeigt ihm, daß er diese Lehre selber nicht befolge, wenn er unaufhörlich um den Sohn klage, den auch keine Macht der Erde zurückbringen werde. Kanha sieht das Törichte seiner Trauer ein und preist den Ghata, der ihm die Augen geöffnet hat.

Diese Geschichte hat in der Jātaka-Sammlung eine Reihe von Parallelen. Die größte Ähnlichkeit zeigt das Maṭṭakuṇḍalijātaka (449). Auch hier ist es ein Vater, ein Brahmane, der sich unablässig um den toten Sohn grämt. Der Sohn, der als devaputta wiedergeboren ist, unternimmt es, ihn zur Vernunft zurückzurufen. Laut klagend erscheint er dem Vater, und als dieser ihn nach dem Grunde seines Kummers fragt, erklärt er, er weine, weil ihm zwei Räder für seinen Wagen fehlten, nicht gewöhnliche Räder, wie man sie hier auf Erden bekommen könne, sondern Sonne und Mond. Der Vater nennt das natürlich ein törichtes Verlangen, allein er muß zugeben, daß er selbst noch törichter handle, wenn er dem Toten nachweine, da Sonne und Mond wenigstens siehtbar am Himmel stünden, von dem Toten aber auch nicht die geringste Spur zu entdecken sei. Er gibt sein Trauern auf und preist den devaputta, der ihn zur Einsicht gebracht hat, mit denselben Gäthäs, mit denen auch das Ghatajätaka schloß.

Noch drastischer tritt der Hauptgedanke dieser Erzählung im Sujātajātaka (352) zutage. Sujātas Vater hat seinen Vater verloren und gibt sich ganz dem Schmerze darüber hin. Unaufhörlich, ohne sich um die Geschäfte des täglichen Lebens zu kümmern, klagt er an dem stūpa, den er über den Gebeinen des Toten in seinem Garten hat errichten lassen. Um ihn zu heilen, stellt sich Sujāta verrückt. Einem toten Ochsen, der am Wege liegt, setzt er Gras und Wasser vor, und als der Vater ihn deswegen einen Toren schilt, setzt er ihm auseinander, daß es immerhin noch vernünftiger sei, zu erwarten, der Ochse, dessen Körper wenigstens sichtbar vor ihnen liege, werde zum Leben auferstehen als der Großvater, der längst zu Staub und Asche geworden sei. Die Geschichte endet wie die beiden anderen. Die Gāthās, in denen der Vater Sujātas Weisheit rühmt, sind bis auf geringe Abweichungen, wie sie die veränderte Erzählung bedingt, mit denen des Ghatajātaka identisch.

Einfacher sind zwei andere hierhergehörige Jātakas, das Somadattajātaka (410) und das Migapotakajātaka (372). Im Somadattajātaka wird von einem Asketen berichtet, der einen jungen Elefanten aufzieht, den er zärtlich liebt. Eines Tages stirbt das Tier, und der Asket weint und klagt um seinen Liebling. Da erscheint, um ihn aufzurütteln, Sakka der Götterkönig und beweist ihm in einigen Gāthās die Zwecklosigkeit der Trauer. Auch hier finden sich am Schlusse wieder drei der aus dem Ghatajātaka bekannten Gāthās zum Preise des weisen Trösters. Das Migapotakajātaka unterscheidet sich von dem Somadattajātaka nur dadurch, daß an Stelle des Elefanten eine Gazelle auftritt. Das Jātaka scheint geradezu dadurch entstanden zu sein, daß man das miga in G. 4 des Somadattajātaka nicht als 'Tier des Waldes', sondern im engeren Sinne als 'Gazelle' auffaßte und dann natürlich die beiden ersten Gāthās des Somadattajātaka, die den Elefanten erwähnen und daher nicht passen, fortließ. Jedenfalls ist, wie ich an zwei anderen Jātakas zu zeigen hoffe, tatsächlich zuweilen eine Erzählung in dieser Weise in zwei Jātakas zerlegt worden.

Handelten die bisher genannten Jātakas alle von einem Trauernden, der erst durch die Vorstellungen eines Klügeren von dem Unsinnigen seines Benehmens überzeugt werden muß, so haben wir andererseits auch eine Reihe von Jātakas, in denen uns das Verhalten des wahrhaft Weisen bei dem Tode lieber Angehöriger vorgeführt wird.

Im Matarodanajātaka (317) ist der Held der Sohn eines seṭṭhi. Seine Eltern sind tot; er hat nur noch einen Bruder, der das Geschäft führt. Da stirbt auch dieser. Alle um ihn her weinen und klagen, nur der Held bleibt völlig ruhig. Hart wird er von den Verwandten und Freunden wegen seiner Herzlosigkeit getadelt, aber er beweist ihnen, daß alles Trauern umsonst sei; unabänderlich sei der Tod allen Lebenden bestimmt; wer das erkannt habe, der sei über den Schmerz erhaben.

Ganz ähnlich ist die Erzählung im Ananusociyajātaka (328). Hier finden wir einen Brahmanen, der zusammen mit seiner jungen Gattin, der edlen Sammillabhāsinī, aus dem Hause in die Heimatlosigkeit hinauszicht. Lange erträgt die zarte Frau die Beschwerden des Asketenlebens; endlich bricht ihr Körper zusammen. Vor dem Tore von Benares stirbt sie, während

der Mann in der Stadt Almosen sammelt. Als er von seinem Bettelgang zurückkehrt, findet er die treue Gefährtin seines Lebens entseelt vor, aber keine Träne netzt seine Wangen. Als ob nichts geschehen wäre, verzehrt er sein Mahl, und als sich die umstehenden Leute über seine Seelenruhe verwundern, rechtfertigt er sein Verhalten mit ähnlichen Gründen wie der seithi im Matarodanajātaka.

Eine fast noch größere Selbstbeherrschung trägt die Brahmanenfamilie zur Schau, von der das Uragajātaka (354) handelt. Der Vater, ein ernster Mann, hat die Seinen stets zur Betrachtung der Vergänglichkeit alles Irdischen angehalten, und eines Tages haben sie Gelegenheit, ihren dadurch erlangten Gleichmut zu beweisen. Während der Sohn mit dem Vater auf dem Felde arbeitet, wird er von einer Schlange gebissen und stirbt auf der Stelle. Der Vater verliert auch nicht für einen Augenblick die Fassung. Durch einen Nachbarn läßt er seiner Frau bestellen, die ganze Familie, mit reinen Gewändern angetan und mit Wohlgerüchen und Blumen in den Händen, solle ihm Essen für eine Person aufs Feld hinausbringen. Aus der Botschaft merkt die Brahmanin, daß ihr Sohn tot ist, aber weder sie noch die anderen Familienmitglieder vergießen eine Träne. Sie bringen das Essen hinaus, und der Brahmane verzehrt ruhig seine Mahlzeit neben der Leiche seines Sohnes. Dann sammeln alle Holz zu einem Scheiterhaufen und verbrennen den Toten. Da fühlt Sakka, daß sein Thron heiß wird. Er erkennt das heroische Verhalten der Brahmanenfamilie als die Ursache und beschließt, sie zu belohnen. Eilig begibt er sich auf das Feld hinab und fragt der Reihe nach den Vater, die Mutter, die Schwester, die Gattin und die Sklavin des Toten, aus welchem Grunde sie nicht trauerten. Jeder beweist ihm in zwei Gāthās die völlige Nutzlosigkeit der Trauer, worauf Sakka erfreut sie mit den sieben Edelsteinen beschenkt.

Zu dieser Gruppe gehört auch das bekannte Dasarathajātaka (461), dessen Kern die Rede bildet, mit der Rāma die über den Tod des Dasaratha trauernden Verwandten aufzurichten sucht. Wegen seiner Gāthās, die die Vergeblichkeit des Kummers behandeln, mag endlich hier auch das Ghatajātaka (355) genannt werden, wenn auch die eigentliche Erzählung in den Kreis der Geschichten von der Standhaftigkeit im Unglück gehört.

Sind die hier aufgeführten Geschichten ursprünglich buddhistisch? Für die Beantwortung der Frage ist es zunächst von Wichtigkeit, daß die Gāthās, die dafür natürlich allein in Betracht kommen, weder den Namen des Buddha noch irgendeinen speziell buddhistischen Terminus enthalten, und doch hätte es bei dem gegebenen Stoffe ein buddhistischer Dichter kaum unterlassen, in seinen Versen zum Beispiel einige Reflexionen über die Unbeständigkeit der samkhāras anzubringen. Wie nahe der Gedanke gerade an diese Lehre dem Buddhisten liegen mußte, zeigt das Beispiel des Prosaverfassers, der in seinen Erzählungen immer wieder darauf hinweist. Man vergleiche nur die folgenden Stellen: sabbe samkhārā aniccā hutvā na

honti, ten' eva sabhāvena saṇṭhātuṃ samattho ekasaṃkhāro pi n' atthi, tum-hesu andhabālesu aññāṇatāya aṭṭha lokadhamme ajānitvā rodantesu ahaṃ kimatthaṃ rodissāmi (Matarodanaj. III, 57, 12ff.); bhijjanadhammaṃ bhijjati, sabbe saṃkhārā aniccā evaṃgatikā yevā 'ti vatvā (Ananusociyaj. III, 95, 2ff.); sabbe saṃkhārā aniccā ti me ñātaṃ (Sujātaj. III, 157, 3f.); maraṇasatiṃ bhāvetha tumhākaṃ maraṇabhāvaṃ sallakkhetha, imesaṃ hi sattānaṃ maraṇaṃ dhuvaṃ jīvitaṃ addhuvaṃ, sabbe saṃkhārā aniccā ca khayadhammino va, rattiṃ divā ca appamattā hotha (Uragaj. III, 162, 23ff.); bhijjanadhammaṃ pana bhijjati, maraṇadhammaṃ mataṃ, sabbe saṃkhārā aniccā maraṇanipphattikā ti aniccabhāvam eva sallakkhetvā kasi (ebd. III, 163, 8ff.).

Wenn also Hardy trotzdem in seinem Aufsatze (S. 26) bemerkt, daß Ghata 'die (buddhistische) Weisheit über den Tod' verkünde, so kann er nur den Grundgedanken im Auge haben, der im Ghatajātaka ebenso wie in den übrigen vorher genannten Jātakas zutage tritt, nämlich den, daß die Trauer um den Tod lieber Angehöriger nutzlos und daher des Weisen unwürdig ist. Allein ich kann nicht zugeben, daß dies eine speziell buddhistische Ansicht sei; sie gehört durchaus auch dem brahmanischen Ideenkreise an. Wie Rāma im Dasarathajātaka seine Ermahnung an seine trauernde Umgebung mit den Worten schließt (G. 11):

tasmā hi dhīrassa bahussutassa sampassato lokam imam parañ ca | aññāya dhammam hadayam manañ ca sokā mahantāpi na tāpayanti ||

so sagt im Mahābhārata Nārada am Schlusse seiner Erzählung von der Erschaffung der Mṛtyu (VII, 2123):

ātmānam vai prāṇino ghnanti sarve nainam mṛtyur daṇḍapāṇir hinasti | tasmān mṛtān nānuśocanti dhīrāḥ satyam jñātvā niścayam Brahmasṛṣṭam ||

Aus der großen Trostrede des Vidura im Strīparvan (XI, Adhy. 2—7), in der fast jeder Vers die Zwecklosigkeit der Trauer betont, hebe ich hier nur Strophe 67 hervor:

śokasthānasahasrāņi bhayasthānasatāni ca | divase divase mūḍham āvisanti na paṇḍitam¹) ||

Es wäre ein Leichtes, noch weitere Zitate aus der Spruchliteratur des Sanskrit beizubringen. Wer sich überzeugen will, daß der Inder zu allen Zeiten dieser Anschauung über das Törichte der Trauer um Tote gehuldigt hat, der braucht nur die zahlreichen, von Blau unter der Rubrik 'Trauer um Verstorbene ist eitel, grundlos' zusammengestellten Sprüche der Böht-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Strophe findet sich auch Mbh. XII, 12483 und in leicht veründerter Fassung ebd. XII, 751. Vgl. auch Bhagavadgitä II, 11, 13.

lingkschen Sammlung durchzugehen<sup>1</sup>). Ja. nach brahmanischer Auffassung ist die Trauer um Verstorbene nicht nur töricht, sondern geradezu eine Sünde. Als Yudhisthira über den Tod seines Neffen Abhimanyu klagt, macht Vyāsa ihm Vorstellungen, die in den Worten gipfeln (Mbh. VII, 2469f.):

šocato ki mahārāja agkam eva vivardhate |
tasmāc ekokam parityajya šreyase prayated budhaḥ ||
praharsam abhimānam ea sukhaprāptim ea cintayet |
etad buddhvā budhāḥ šokam na šokaḥ šoka neyate ||

Die Trauer bringt auch dem Toten nur Schaden. Er muß die Tränen schlucken, die die Angehörigen vergießen, wie es bei Yājñavalkya heißt (III, II)<sup>2</sup>):

šlesmāšru bāndhavair muktam preto bhunkte yato "vašaļe | ato na roditavyam hi kriyāļe kāryāļe svašaktitaļe ||

Die Tranen der Verwandten und Freunde brennen den Toten und bringen den in den Himmel Eingegangenen zu Fall; vgl. Raghuvamśa VIII, 85:

svajanāšru kilātisaņtataņ dahati pretam iti pracaksate || und Rāmāy. B II. 81, 223):

šocanto nanu sasnehā bāndhavāh suhīdas tathā | Įvītayanti gatam svargam ašrupūtena Rāghava ||

Und in Haribaras Paddhati wird mit Berufung auf die Sruti gelehrt, daß man nach Vollzug der offiziellen Trauerzeremonie nicht mehr über den Toten trauern dürfe: wenn es doch geschieht, so leiden seine Kinder Hunger (atali param mṛtasya khedo na kriyate | yadi kriyate tadā tasya prajāḥ kṣu-dhārtā bhavantīti srutiḥ)4).

Der Inhalt der Gäthäs zwingt also durchaus nicht zu der Annahme, daß jene Geschichten buddhistischen Ursprunges seien. Im Gegenteil, ge-

<sup>1)</sup> Index zu Otto Böhtlingks Indischen Sprüchen, S. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Im Pailentantra 1, 335 (Bombay) mit den Varianten tasmān na roditavyam und prayatnataļi.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mit den Lesarten socamānās tu und pātayanti sma tam svargād auch im Hitopadeša (Schlegel) IV, 74.

<sup>4)</sup> Caland, Die Altindischen Todten- und Bestattungsgebräuehe, S. 74, 76. Ich beziehe tasya auf den Toten, nieht, wie Caland, auf den Trauernden. — Dem oft gepriesenen Indifferentismus gegenüber kommt der rein menschliche Standpunkt in der Spruchdichtung nur selten zu Worte. Nur in dem alten Itihäsa von der Unterredung zwischen dem Geier und dem Schakal (Mbh. XII, 5676ff.) finde ieh auch ein paar Ślokas, in denen die Trauer beim Tode von Verwandten als berechtigt anerkannt und die Gleichgültigkeit sogar getadelt wird. Aber diese Verse werden nicht als die Meinung des Verfassers vorgetragen, sondern sind einem Schakal in den Mund gelegt, der sich bemüht, die Verwandten eines Toten womöglich bis zum Anbruch der Dunkelheit auf dem Friedhofe zurückzuhalten, weil er die Leiche zu fressen wünscht und, solange es Tag ist, fürchten muß, daß ein Geier ihm die Beute streitig machen werde. Der Geier andererseits, dem daran liegt, die Leute möglichst schnell zu entfernen, erschöpft sieh in Sprüchen über die Nutzlosigkeit der Trauer.

wisse Tatsachen machen es wahrscheinlich; daß sie schon in Volkskreisen bestanden, ehe die Buddhisten sie ihrer Sammlung einverleibten. Eine Reihe von Ritualtexten erwähnt nämlich ausdrücklich den Vortrag von Trostgeschichten als einen Teil des Trauerzeremoniells. So schreibt z.B. Yājñavalkya (III, 7) vor, daß man die Hinterbliebenen, wenn sie, nach Vollzug der Wasserzeremonie aus dem Wasser herausgestiegen, auf einem weichen Rasenplatze sitzen, durch alte Itihāsas zerstreuen solle (apavadeyus tān itihāsaih purātanaih). Ebenso bestimmt Pāraskara, daß die Trauernden sich an einen schattigen Ort setzen und mit erbaulichen Geschichten trösten sollen1). In der Visnusmrti (XIX, 24) wird gelehrt, daß den Leuten, die den Verlust eines Verwandten beklagen, Männer von ruhiger Gemütsart mit tröstenden Reden zureden sollen. Nach dem Gautama-Pitrmedhasütra (IV, 2) sollen sich die Hinterbliebenen durch gute Reden, aufmunternde Geschichten und schöne Purāṇas den Kummer vertreiben (śokam utsṛjya kalyānībhir vāgbhih sāttvikābhih kathābhih purānaih sukrtibhih), und ganz ähnlich heißt es in der schon erwähnten Paddhati des Harihara, daß alte Leute die trauernden Verwandten durch weise Sprüche und durch das Erzählen von Itihāsas, Purāṇas und Upākhyānas tröten sollen (tataḥ sarve jñātayaḥ śocantas tiṣṭhanti | tān anye vṛddhāḥ saṃsārān ityādibodhakaiḥ saṃbodhayanti | itihāsapurāṇopākhyānair bodhayanti | tatas te saṃbandhina utthāpayanti)2). Und daß diese Vorschriften keine ideale Forderung blieben, sondern wirklich befolgt wurden, wird uns von Bāṇa bezeugt. Er berichtet in seinem Harsacarita (193, 15ff.), daß in der Umgebung des über den Tod seines Vaters betrübten Harșa 'Paurānikas, geschickt in der Vertreibung des Kummers' (śokāpanayananipuṇāh paurāṇikāh) gewesen seien.

Die Stelle zeigt, daß es im 7. Jahrhundert n. Chr. professionelle Erzähler gab, die es geradezu zu ihrer Spezialität machten, bei Todesfällen den trauernden Verwandten passende Texte vorzutragen. Dasselbe war offenbar schon in vorbuddhistischer Zeit der Fall. Es ist doch kaum ein Zufall, daß sich eine so große Anzahl von Trostgeschichten in der Jātaka-Sammlung vorfindet. Offenbar war ein starkes Bedürfnis nach solchen Geschichten vorhanden, und die berufsmäßigen Dichter und Erzähler wußten es zu befriedigen. Sie verstanden es, ihre Geschichten durch kleine Abänderungen den jeweiligen Umständen anzupassen. Es ist im Grunde dieselbe Geschichte, die uns im Ghatajātaka, im Maṭṭakuṇḍalijātaka und im Sujātajātaka entgegentritt, aber einmal ist sie für den Tod eines Sohnesein andermal für den Tod eines Vaters zurechtgemacht. Die gleichen Gedanken bilden den Inhalt der Gāthās des Matarodanajātaka wie des Ananusociyajātaka, aber jenes paßt für den Tod eines Bruders, dieses für den Tod einer Gattin.

<sup>1)</sup> Caland a. a. O. S. 77; Hillebrandt, Ritualliteratur S. 89.

<sup>2)</sup> Caland a. a. O. S. 76.

Das Ghatajātaka und das Dasarathajātaka zeigen uns noch einen anderen Kunstgriff dieser Dichter: sie legen das, was sie zu sagen haben. den bekannten Personen der Heldensage in den Mund, unzweifelhaft mit der Absicht, ihren Worten dadurch größeren Nachdruck zu verleihen. Ihren naiven Zuhörern waren jene Könige der Sage historische Persönlichkeiten so gut wie Aśoka oder Candragupta, und ihre Taten und Erlebnisse wahre Geschichte. Der Trost von den Lippen eines Rāma konnte daher unmöglich seine Wirkung verfehlen; die Gründe, die einen Krsna zur Vernunft gebracht hatten, mußten auch den gewöhnlichen Trauernden überzeugen. Desselben Mittels bedienen sich die Gatha-Dichter des öfteren. So wird z.B. die Geschichte von Dhūmakārin (Jāt. 413) von Vidhūra-Vidura dem Yudhitthila-Yudhisthira erzählt. Derselbe Vidura muß im Vidhūrapanditajātaka (545) das Lehrgedicht über das Hofleben vortragen (G.126-171). Wenn die spätere Epik die ganze alte Spruchweisheit ihren Helden und Weisen in den Mund legt, so setzt sie damit nur die Technik der älteren Gāthā-Dichtung fort.

Von solchen śokāpanodanas, wie ich diese Gattung von Erzählungen im Anschluß an den Titel des zweiundfünfzigsten Adhyāya des Dronaparvan nennen möchte<sup>1</sup>), sind uns auch im Mahābhārata einige erhalten. Die beiden bekanntesten sind die schon erwähnte Geschichte von der Erschaffung der Todesgöttin (VII, 2023ff.) und das sogenannte Sodasarājakīya (VII, 2138ff.), die Vyāsa dem Yudhiṣṭhira erzählt, als er über den Tod des Abhimanyu trauert. Beides waren ursprünglich selbständige Geschichten. Die erste wird ausdrücklich als ein itihasa puratana bezeichnet (2023), das einst Nārada dem über den Tod seines Sohnes Hari trauernden Könige Akampana vortrug. Mit dem Şoḍaśarājakīya, das Vāsudeva dem betrübten Yudhisthira noch einmal XII, 900ff. erzählt, suchte nach der Rahmenerzählung Nārada den König Sṛñjaya zu trösten, als Räuber seinen Sohn Suvarņaṣṭhīvin getötet hatten. Ein drittes śokāpanodana trägt Vyāsa dem Yudhisthira in XII, 834ff. vor. Es ist wiederum ein itihāsa purātana, das nach der Einleitung ursprünglich der Brahmane Asman vor dem Videhakönig Janaka sang. Ein viertes größeres Stück dieser Art liegt uns in dem Viśokaparvan, den ersten acht Adhyāyas des Strīparvan, vor. Hier wird Dhṛtarāṣṭra zuerst von Sañjaya, dann von Vidura und zuletzt von Vyāsa mit vielen schönen Sprüchen und Gleichnissen über den Tod seiner Verwandten getröstet<sup>2</sup>). Auf andere

<sup>1)</sup> Vgl. auch Mbh. XII, 833: jyeşṭhasya Pāṇḍuputrasya Vyāsaḥ śokam apānudat; XI, 24: śokaṃ rājan vyapanuda; Jāt. III, 157, 10; 215, 4; 390, 25; IV, 62, 2; 87, 4: yo me sokaparetassa puttasokaṃ (bzw. pitusokaṃ) apānudi. Ähnlich auch Jāt. III, 155, 10: sokaṃ vinodetuṃ na sakkoti.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Das Viśokaparvan ist augenscheinlich eine sekundäre Erweiterung des neunten Adhyāya des Strīparvan, die bei der Redaktion vor diesem Adhyāya eingeschoben wurde. Mir scheint das aufs deutlichste daraus hervorzugehen, daß die Erzählung in Adhyāya 9 genau auf demselben Punkte beginnt wie im ersten Adhyāya des Viśoka-

kleinere Trostreden (VII, 2542ff.; XVI, 279ff.) hat schon Hardy hingewiesen<sup>1</sup>).

Bei aller Verschiedenheit des Inhaltes ist doch der leitende Gedanke in diesen Mahābhārata-Geschichten derselbe wie in den Jātakas. Die Nutzlosigkeit der Trauer ist, wie schon oben erwähnt, auch hier das Thema, das in immer neuen Variationen behandelt wird. Und auch der praktische Zweck, dem die Geschichten dienen, ist in beiden Fällen der gleiche. Es wird in den Einleitungen der Mahābhārata-Erzählungen sogar ausdrücklich betont, daß sie bestimmt sind, trauernde Hinterbliebene von ihrem Kummer zu befreien; siehe VII, 2025:

tad aham sampravakṣyāmi mṛtyoḥ prabhavam uttamam | tatas tvam mokṣyase duḥkhāt snehabandhanasaṃśrayāt || und Mbh. XII, 907ff.:

mahābhāgyam purā rājñām kīrtyamānam mayā śṛṇu | yathāvadhānam nṛpate tato duḥkham prahāsyasi || etān mahānubhāvāms tvam śrutvaiva pṛthivīpatīn | śamam ānaya saṃtāpam śṛṇu vistaraśaś ca me ||

Das ākhyāna von der Erschaffung der Todesgöttin wird daher auch als sokaghna (VII, 2026), putrasokāpaha (2039) bezeichnet, und zum Schlusse heißt es (2128):

puņyam yašasyam svargyam ca dhanyam āyuṣyam eva ca | asyetihāsasya sadā śravaṇam śrāvaṇam tathā ||

Endlich zeigt sich auch in der Erzählungstechnik, in den Ausdrücken und Bildern, eine Reihe von Übereinstimmungen. Die Art der Rahmenerzählung ist in den epischen Legenden die gleiche wie im Ghatajātaka oder Dasarathajātaka: Personen der Heldensage treten auf, um die Sprüche über den Tod zu verkünden oder durch sie belehrt zu werden. Stereotyp ist in den Jātakas der Schluß. Nachdem der Trauernde die Rede des

parvan, und daß alles, was in Adhyāya 9 enthalten ist, sich, größtenteils sogar wörtlich, auch im Viśokaparvan findet: Sañjaya ermahnt zuerst den Dhṛtarāṣṭra, die Toten zu bestatten (9, 249—252 = 1, 4—9); Dhṛtarāṣṭra fällt, von Kummer überwältigt, ohnmächtig zu Boden (9, 253 = 1, 10), worauf Vidura ihm Trost zuspricht (9, 254—268 = 2, 46—65). Diese Wiederholungen bleiben meiner Ansiellt nach bei der Annahme eines einzigen ursprünglichen Dichters völlig unerklärlich. Sicherlich kann es auch dem größten Dichter passieren, daß er gelegentlich einmal dasselbe sagt, besonders in einem so umfangreichen Werke wie es das Mahābhārata ist, aber keinem vernünftigen Menschen ist es doch zuzutrauen, daß er ohne jeglichen Grund eine Geschichte, die er eben erzählt hat, weniger als 200 Ślokas später mit genau den gleichen Worten noch einmal erzählen sollte.

<sup>1)</sup> Ich verweise auf die Inhaltsangaben in H. Jacobis Mahābhārata. Der Inhalt des Ṣoḍaśarājakīya ist gewissermaßen zusammengefaßt in einer Gāthā, die sich in der längeren Rezension des Ghatajātaka im Petavatthu (II, 6, 11) findet:

Weisen gehört hat, gesteht er regelmäßig, daß er nun von seinem Kummer geheilt sei:

so 'haṃ abbūlhasallo 'smi vītasoko anāvilo | na socāmi na rodāmi tava sutvāna māṇava¹) ||

Ebenso im Mahābhārata. Da spricht Akampana zum Schlusse (VII, 2126):

vya petašoka prīto 'smi bhagavann ṛṣisattama | śrutvetihāsaṃ tvattas tu kṛtārtho 'smy abhivādaye ||

Und Srnjaya erklärt (VII, 2454):

etac chrutvā mahābāho dhanyam ākhyānam uttamam | rājarṣīṇāṃ purāṇānāṃ yajvanāṃ dakṣināvatām || vismayena hate soke tamasīvārkatejasā | vipāpmāsmy avyathopeto brūhi kiṃ karavāṇy aham ||

Ganze Versviertel haben den gleichen Wortlaut im Sanskrit wie im Pali. Im Ghatajātaka (454) redet Rohiņeyya den trauernden Kanha an (G. 1):

uțțhehi Kanha kim sesi ko attho supinena te |

Ebenso beginnt Vidura seine Trostreden an den Yudhisthira mit den Worten (Mbh. XI, 47):

uttistha rājan kim sese dhārayātmānam ātmanā | und (Mbh. XI, 255):

uttistha rājan kim šese mā šuco Bharatarsabha |

Wir haben hier eine jener formelhaften Wendungen vor uns, die schon zum Rüstzeug der alten Gāthā-Dichter gehörten und von der späteren Epik übernommen wurden. In den Gāthās findet sich derselbe Pāda, nur leicht nach den Umständen verändert, noch Jāt. 311, 1:

utthehi cora kim sesi ko attho supinena te | und Jāt. 455, 11:

utthehi amma kim sesi āgato ty āham atrajo²) |

Im Ghatajātaka (355) erklärt Ghata dem König Vanka, warum er nicht betrübt sei (G. 2):

nābbhatītaharo soko nānāgatasukhāvaho | tasmā Vamka na socāmi n'atthi soke dutiyyatā

<sup>2</sup>) Vgl. auch die ähnlichen Wendungen in Mbh. IV, 516:

uttisthottistha kim sese Bhīmasena yathā mṛtaḥ |

VI 756.

Mbh. XI, 756:

uttisthottistha Gāndhāri mā ca śoke manaḥ kṛthāḥ |

Mbh. I, 6563:

uttisthottistha bhadram te na tvam arhasy arimdama | moham nrpatiśārdūla gantum āvişkṛtaḥ kṣitau ||

Mbh. V, 4501:

uttistha he kāpurusa mā šesvaivam parājitah |

<sup>1)</sup> Jāt. 352, 7; 449, 10; 454, 14, und mit der durch die abweichende Erzählung bedingten Variation Vāsava für māṇava, 372, 7 und 410, 9.

Der letzt Pāda kehrt in der Frage des Sañjaya an den trauernden Dhṛtarāṣṭra wieder (Mbh. XI, 6):

kim socasi mahārāja nāsti soke sahāyatā |

Offenbar war sowohl diese wie die vorher besprochene Formel auch Välmiki bekannt. Er hat beide vereinigt in einem Satze der Rede, mit der Kausalyä den Daśaratha aufzurichten sucht, als er im Schmerz über Rāmas Verbannung zusammenbricht (R. II, 57, 30):

uttistha sukrtam te 'stu śoke na syāt sahāyatā') |

Im Uragajātaka (354) entgegnet die Mutter dem Sakka, der sich wundert, daß sie keine Tränen über den Tod ihres Sohnes vergieße (G. 3):

anavhāto tato āgā ananuññāto ito gato |

yathāgato tathā gato tattha kā paridevanā ||

Denselben Gedanken kleidet der Verfasser des Visokaparvan in die Worte (Mbh. XI, 58):

adaršanād āpatitāh punaš cādaršanam gatāh | naite tava na teṣām tvam tatra kā paridevanā ||

Der Versschluß tatra  $k\bar{a}$  paridevan $\bar{a}$  findet sich in der Trostrede des Vidura noch dreimal; Mbh. XI, 51 = 256:

abhāvādīni bhūtāni bhāvamadhyāni Bhārata | abhāvanidhanāny eva tatra kā paridevanā²) ||

Mbh. XI, 55 = 261:

ekasārthaprayātānām sarveṣām tatra gāminām | yasya kālaḥ prayāty agre tatra kā paridevanā || und Mbh. XI, 57 = 264:

sarve svādhyāyavanto hi³) sarve ca caritavratāḥ | sarve cābhimukhāḥ kṣīṇās tatra kā paridevanā ||

Er begegnet aber auch sonst öfter im Epos und in der Spruchdichtung, z. B. Mbh. II, 1706, 1708, 1710; XII, 907; Yājñav. III, 9; Hitop. IV, 744) usw.

Wiederholt kommt in den Jātakas eine Gāthā vor, in der der weise Tröster einem Manne verglichen wird, der durch Besprengen mit Wasser einen Brand löscht (Jāt. 352, 5; 372, 5; 410, 7; 449, 8; 454, 12):

ādittam vata mam santam ghatasittam va pāvakam | vārinā viya osincam sabbam nibbā pa ye daram ||

rājann uttiṣṭha kiṃ śeṣe Bharato 'ham upāgataḥ |

¹) In der Bengali-Rezension (57, 28) ist der Vers ganz verändert. Die Ausgabe der Nirnayasägara Press druckt fälschlich: śokena syāt sahāyatā. Ein weiteres Beispiel der ersten Formel bietet die Bengali-Rezension in II, 81, 10:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In der Bhagavadgītā II, 28 (= Mbh. VI, 906):

avyaktādīni bhūtāni vyaktamadhyāni Bhārata |

avyaktanidhanāny eva tatra kā paridevanā ||

<sup>3)</sup> An der zweiten Stelle lautet der erste Pāda sarve vedavidah śūrāh.

<sup>4)</sup> Die Lesart dhīra für tatra ist sicherlich sekundär.

'Mich, der ieh wirklich brannte wie mit Ghee beträufeltes Feuer, gleichsam mit Wasser besprengend, lösehest du aus allen Sehmerz.'

Dasselbe Bild, teilweise sogar dieselben Worte, verwendet der Dichter im Visokaparvan (Mbh. XI, 241):

putrašokam samutpannam hutāšam jvalitam yathā | prajnāmbhasā mahābhāga nirvāpaya sadā mama ||

'Den Sehmerz um den Sohn, der ausgebroehen ist wie loderndes Feuer. lösche mir immerdar aus mit dem Wasser der Weisheit, du Trefflicher.'

Meiner Ansieht nach zeigen alle diese Übereinstimmungen aufs deutlichste, daß zwischen den śokāpanodanas, die uns in den Jātakas vorliegen, und denen, die uns im Epos erhalten sind, ein Zusammenhang besteht, und da wir in anderen Fällen den bestimmten Nachweis führen können, daß die im Epos überlieferten Ākhyānas jünger sind als die Gāthās, so dürfen wir, wie ich glaube, das gleiehe Verhältnis unbedenklich auch hier annehmen: den Verfassern der episehen śokāpanodanas waren, wenn auch vielleicht nieht dieselben, so doch ähnliehe Erzählungen wie die in die Jātaka-Sammlung aufgenommenen bekannt, und sie haben die Gedanken, die Einkleidung, den Formelschatz, die sie in den älteren Dichtungen vorfanden, sich angeeignet und in mehr oder minder freier Weise umgestaltet.

Ich habe oben auch eine Stelle aus dem Rāmāyaṇa angeführt, in der augenscheinlich zwei jener von den Gāthā-Dichtern geprägten Formeln benutzt sind. Schon bei einer früheren Gelegenheit<sup>1</sup>) habe ich ferner zu beweisen gesucht, daß Vālmīki eine Gāthā aus der alten Trostrede des Rāma direkt in die große Rede, die er seinen Helden beim Tode des Daśaratha halten läßt, übernommen hat. Hier möchte ich darauf hinweisen, wie eng sieh einige andere Strophen dieser Rede im Gedanken und im Ausdruck mit den Gāthās des Ananusoeiyajātaka (328) berühren.

Im Ananusoeiyajātaka belehrt der Asket die umstehende Menze (G. 2-4):

tan tañ ce anusoceyya yam yam tassa na vijjati !
attānam anusoceyya sadā maccuvasam gatam = 2
na h'eva tiṭṭhaṃ²) nāsīnam na sayānam na paddhagum !
yāva pāti nimisati tatrāpi sarati-bbayo ! 3
tatth` attani vata-ppaddhe vinābhāve asamsaye
sesam sesam dayitabbam vītam ananusociyam²) = 4

'Wenn man allem nachtrauern wollte, was einem verloren gegangen ist, müßte man die eigene Person betrauern, die stets in der Gewalt des Todes steht.'

'Denn nicht den Stehenden, nicht den Sitzenden, nicht den Liegenden, auch nicht den Wandernden (verschont der Tod); während man wacht, (während) man schläft, auch da schleicht das Alter herbei.'

'Da also die eigene Person, ach! dahingeht¹), (und) die Trennung unzweifelhaft ist, soll man alles, was zurückbleibt, lieben, nicht (aber) dem Dahingegangenen nachtrauern.'

Diesen Gāthās entsprechen zum Teil wörtlich die Verse II, 105, 21; 22 im Rāmāyana:

ātmānam anušoca tvam kim anyam anušocasi | āyus tu hīyate yasya sthitasyātha gatasya ca || sahaiva mṛtyur vrajati saha mṛtyur niṣīdati | gatvā sudīrgham adhvānam saha mṛtyur nivartate ||

'Die eigene Person betrauere du. Was trauerst du einem andern nach, (du), dessen Leben dahinschwindet, wenn du stehst und wenn du gehst?'

'Mit geht der Tod, mit setzt der Tod sich nieder, mit kehrt der Tod von einem langen Weg zurück.'

Wie der Gāthā-Dichter das eigene Selbst sadā maccuvasam gatam nennt, so nennt Vālmīki die Menschen in Vers 18 jarāmṛtyuvasam gatāḥ. Wie der Gāthā-Dichter von dem vinābhāva asamsaya spricht, so sagt auch Vālmīki, daß Gatte und Gattin, Eltern und Kinder von einander scheiden müssen: dhruvo hy eṣām vinābhavaḥ (V. 27)²). Ich sehe in diesen Übereinstimmungen einen neuen Beweis dafür, daß auch Vālmīki die alte Gāthā-Poesie gekannt und benutzt hat.

# Das Würfelspiel im alten Indien.

Die Bedeutung des Würfelspieles.

Würfelspiel und Wagenrennen sind die beiden Vergnügungen, denen sich der vedische Inder mit Leidenschaft hingab. In der nachvedischen Zeit hat der Rennsport aufgehört, eine Rolle zu spielen. Das Würfelspiel

stimmt dem Inhalte nach überein mit Rām. II, 85, 18 (Gorr.):

. śocato rudataś caiva yadi nāma mṛtaḥ punaḥ |

samjīvet svajanah kašcid anušocema sarvašah []

<sup>1)</sup> Ich fasse Pali -pphaddha als Vertreter von sk. prādhva.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In V. 15 spricht Välmiki von dem Menschen, der aniśvara dem Tode unterworfen sei. Der gleiche Ausdruck (anissara) findet sich, auf alle Geschöpfe angewandt, in Gäthä 2 des Matarodanajätaka (317). G. 4 des Migapotakajätaka (372):

roditena have brahme mato peto samuṭṭhahe | sabbe saṃgamma rodāma aññamaññassa ñātake ||

Da diese Strophe aber nur in der Bengali-Rezension erscheint, so ist sie vielleicht erst später eingeschoben.

aber hat noch immer nicht seine Anziehungskraft verloren; im Gegenteil, es tritt uns im Epos als die vornehmste Unterhaltung des Adels, als das eigentliche Spiel der Könige entgegen, und daß es auch in den Kreisen des Volkes mit Eifer betrieben wurde, zeigen die Dharmaśāstras mit ihren Vorschriften über Spielhäuser und Spielschulden. Das gleiche war auch im späteren Mittelalter der Fall; ich brauche nur an die bekannten Schilderungen im Mrcchakațika und im Daśakumāracarita zu erinnern. Und ausgestorben ist das Spiel in Indien selbst heute noch nicht, wenn es auch die Bedeutung, die es einst für das Volksleben hatte, nicht mehr besitzt.

Eine genaue Kenntnis des alten Spieles würde uns so manche Stelle in den vedischen und epischen Texten, die uns jetzt dunkel ist, verständlich machen; bis vor kurzem aber war es kaum gelungen, etwas Sicheres zu ermitteln. Roth mußte am Schlusse seines Aufsatzes 'Vom Baum Vibhīdaka'¹) bekennen: 'Wie Gang und Zweck des Spieles war, das weiß niemand zu sagen.' Wenn ich es trotzdem wage, die schwierige Frage hier zu behandeln, so geschieht es deshalb, weil in letzter Zeit allerlei Texte veröffentlicht sind, die geeignet erscheinen, in das Dunkel, das über dem Würfelspiel liegt, Licht zu bringen. Ich glaube, daß es mit ihrer Hilfe in der Tat möglich ist, wenigstens in einigen Punkten Klarheit zu schaffen. Manches bleibt aber auch so noch unerklärt, ja, das neue Material bringt zum Teil sogar neue Schwierigkeiten mit sich, die ich wenigstens nicht zu lösen vermag. Ich kann daher selber diesen Aufsatz nur als einen ersten bescheidenen Versuch auf einem Gebiete, das bisher eine zusammenhängende Darstellung überhaupt nicht erfahren hat, bezeichnen.

## Das Vidhurapaņditajātaka.

Die Stelle, von der ich bei der Untersuchung des Würfelspieles ausgehen möchte, weil sie die ausführlichste Beschreibung des Spieles, wenn auch nicht in seiner ältesten Form, enthält, findet sich im Vidhurapanditajätaka (545). Dort wird erzählt, wie der Yakṣa Punnaka den König der Kurus zum Spiel herausfordert. Er schildert zunächst den wunderbaren Edelstein, den er als Einsatz bieten kann; dann fährt die Erzählung fort wie folgt (VI, 280, 1ff.):

Als Puṇṇaka so gesprochen hatte, sagte er: 'Mahārāja, ich werde, wenn ich im Spiel besiegt werden sollte, diesen kostbaren Edelstein dahingeben; was wirst du aber geben?' "Mein Lieber, außer meiner Person und meinem weißen Sonnenschirm soll alles, was mein ist, mein Einsatz sein.' 'Dann, o Herr, verliere keine Zeit mehr. Ich bin von fernher gekommen. Laß den Spielkreis fertig machen.' Der König ließ es den Ministern sagen. Die machten schnell den Spielsaal fertig, richteten für den König einen trefflichen Makaci-Teppich und auch für die übrigen Könige Sitze her, machten

<sup>1)</sup> Gurupūjākaumudī, S. 4.

auch für Puṇṇaka einen passenden Sitz und benachrichtigten dann den König, daß es Zeit wäre. Da redete Puṇṇaka den König mit der Gāthā an:

'Tritt heran an den herbeigekommenen¹) Preis, o König; solch herrlichen Edelstein besitzest du nicht. In rechtmäßiger Weise wollen wir besiegt werden, nicht durch Gewalt, und wenn du besiegt werden solltest, zahle uns schnell (den Gewinn) aus²).' 89.

Da sagte der König zu ihm: "Fürchte dich nicht vor mir, junger Mann, weil ich der König bin; nur auf rechtmäßige Weise, nicht durch Gewalt werden wir siegen oder verlieren." Als Punnaka das hörte, sprach er, indem er die Könige zu Zeugen dafür anrief, daß sie nur auf rechtmäßige Weise siegen oder verlieren wollten, die Gāthā:

'Erhabener Fürst der Pañcālas'), Sūrasena, Macchas und Maddas mitsamt den Kekakas'); die sollen sehen, daß unser Kampf ohne Betrug vor sich gehe, daß man uns nichts tue in der Versammlung<sup>5</sup>).' 90.

- ¹) Der Kommentator faßt die Worte upāgatam rāja upehi lakkham als zwei Sätze auf: mahārāja jūtasālāya kammam upāgatam (Ausgabe: upagatam) niṭṭhitam | ... upehi lakkham akkhehi kīļanaṭṭhānam upagaccha. Allein seine Erklärung ist sicherlich unrichtig. Upāgatam kann unmöglich den angegebenen Sinn haben; es gehōrt zu lakkham, und dies ist nicht der Spielplatz, sondern, worauf auch die unmittelbar folgenden Worte n'etādisam maṇiratanam tav' atthi weisen, der 'ausgesetzte Preis', der 'Einsatz'. In dieser Bedeutung erscheint das Wort in Rv. II, 12, 4: śvaghnīva yō jigīvām lakṣām ādad aryāḥ puṣṭāni sā janāsa indraḥ. Im späteren Sanskrit scheint das Wort nur noch in dem Kompositum labdhalakṣa vorzukommen, dessen Grundbedeutung aber verblaßt ist. Es heißt im Mahābhārata und bei Manu kaum mehr als 'bewährt, erprobt'; höchstens Mbh. IV, 13, 17, wo Ringer das Beiwort asakṛllabdhalakṣāḥ erhalten, tritt noch die alte Bedeutung zutage. Für lakṣa findet sich in der nachvedischen Literatur in der gleichen Bedeutung auch lakṣya.
- <sup>2</sup>) Pali avākaroti fasse ich als Äquivalent von sk. apākaroti, das in Verbindung mit rņa oft die Bedeutung 'bezahlen' hat. Auch in der Gāthā ist offenbar ein Akkusativ wie jitam zu ergänzen.
- 3) Fausboll liest, dem Kommentar folgend, Pañcāla paccuggata. Die Worte sind aber in Pañcālapacc uggata zu zerlegen und Pañcālapacc ist aus Pañcālapaty entstanden. Uggata findet sich als Attribut zu einem Kōnigsnamen auch Jāt. 522,2 (Kālingarājā pana uggato ayam) und 37 (Kālingarājassa ca uggatassa).
- ¹) Die vier ersten dieser Namen würden im Sanskrit Pañcāla oder Pāñcāla, Śūrasena, Matsya und Madra lauten. Die Kekakas werden auch in G. 26 des Samkiccajātaka (530) und zusammen mit den Pañcālas und Kurus in G. 1 des Kāmanītajātaka (228) erwähnt. Sie sind natürlich dieselben wie die im Mahābhārata und Rāmāyaṇa oft genannten Kekayas, Kaikayas oder Kaikeyas. Die Gāthā des Samkiccajātaka gestattet aber noch einen weiteren Schluß. Sie lautet:

atikāyo mahissāso Ajjuno Kekakādhipo | sahassabāhu ucchinno isim āsajja Gotamam ||

Es kann nicht dem geringsten Zweifel unterliegen, daß dieser tausendarmige Ajjuna, der König der Kekakas, der den Rsi Gotama ermordete, identisch ist mit dem berühmten Brahmanenfeinde Arjuna Kārtavīrya, dem tausendarmigen König der Haihayas. Dann sind aber auch trotz aller lautlichen Schwierigkeiten die Kekakas oder Kekayas identisch mit den Haihayas. Für diese Identifizierung sprechen auch noch andere Momente, auf die ich bei anderer Gelegenheit zurückzukommen gedenke.

5) Der letzte Pāda lautet im Texte na no sabhāyam na karoti kiñci; der Kom-

Darauf trat der König, von einhundert Königen umgeben, mit Puṇṇaka in den Spielsaal ein. Alle ließen sich auf den ihnen zukommenden Sitzen nieder. Auf ein silbernes Brett legten sie goldene Würfel. Puṇṇaka, der es eilig hatte, sagte: 'Mahārāja, bei den Würfeln gibt es vierundzwanzig sogenannte āyas, māli'), sāvaṭa, bahula, santi'), bhadrā usw. Wähle dir von diesen einen āya, der dir gefällt.', Gut', sagte der König und wählte bahula; Puṇṇaka wählte sāvaṭa. Darauf sagte der König zu ihm: 'Nun denn, mein lieber junger Freund, wirf die Würfel.' 'Mahārāja, ich bin nicht zuerst an der Reihe, wirf du.', Gut', sagte der König und willigte ein. Nun hatte er aber eine Schutzgottheit, die in seiner drittletzten Existenz seine Mutter gewesen war. Durch deren Zaubermacht pflegte der König im Spiele zu siegen. Sie befand sich in der Nähe. Der König dachte fest an die Göttin und ließ, das Spiellied singend, folgende Gāthā vernehmen'):

'Alle Flüsse gehen in Krümmungen, alle Bäume bestehen aus Holz, alle Weiber begehen Sünde, wenn sie einen Verführer finden<sup>4</sup>).' 1.

mentar liest karonti für karoti. Ich bin nicht sicher, ob ich mit meiner Übersetzung das Richtige getroffen habe; die Erklärung des Kommentars aber scheint mir mit dem Texte ganz unvereinbar zu sein.

- 1) So lesen die singhalesischen Handschriften; die birmanischen haben mälikam.
- 2) Das Komma vor santi in Fausbølls Text ist zu tilgen.

3) Die folgenden Verse finden sich nur in einer birmanischen Handschrift und sind stark verderbt. Sie machen aber durchaus den Eindruck echter alter Gäthäs.

4) Die Gäthä findet sieh in teilweise besserer Lesart auch im Kunālajātaka (536, G. 18) und in der Prosaerzählung des Andabhūtajātaka (62). Für vamkanadī steht im Andabhūtaj. vamkagatā, im Kunālaj. in den singhalesisehen Handsehriften vamkagatī, offenbar die beste Lesart, und ogata, während die birmanisehen Handsehriften auch hier vamkanatī (für onadī) bieten. Im zweiten Pāda ist nach den beiden anderen Stellen kathā vanāmayā in katthamayā vanā, im vierten Pāda nivādake in nivātake zu verbessern. Dagegen verdient die Lesart unserer Gāthā labhamāne den Vorzug vor dem labhamānā der singhalesischen Handsehriften in den beiden anderen Jātakas; die birmanischen Handsehriften lesen auch im Kunālaj. labhamāne (für labhamāne). Was das Wort nivātake betrifft, so hat Pisehel, Philologisehe Abhandlungen, Martin Hertz dargebracht, S. 75, mit Rüeksieht auf den Vers im Milindapañha (S. 205f.):

sace labhetha khaṇam vā raho vā nimantakam vā pi labhetha tādisam | sabbā pi itthiyo kareyyu pāpam aññam aladdhā pīthasappinā saddhim ||

vorgeschlagen, däfür nimantake zu lesen. Jener Vers kommt aber ebenfalls im Kunālaj. vor (G. 19), und hier steht für nimantakam gerade wieder nivātakam. Da auch der Kommentar nivātake im Kunālaj. durch raho mantanake paribhedake erklärt, so dürfen wir daraus wohl folgern, daß nivātaka ein Synonym von nimantaka, Verführer, ist.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Dieser Vers ist offenbar völlig verderbt. Sieher ist nur, daß für patițla patițla zu lesen ist.

Das Würfelspiel im alten Indien

Der ans Gold verfertigte Würfel<sup>1</sup>), der vierkantige, aeht Fingerbreiten lange?). glänzt inmitten der Versammlung3). Sei du, (o Würfel), alle

O Göttin, Verleih mir Sieg. Sieh, wie wenig Glück ich habe. Ein Mensch, der sich des Mitgefühls der Mutter erfreut<sup>4</sup>), sehaut immer das

Ein Achter<sup>3</sup>) heißt mālika, und ein Seehser gilt als sāvata<sup>6</sup>). Ein Vierer ist als bahula zu bezeichnen, der aus der Verbindung zweier Verwandter bestehende als bhadraka?). 5.

Und vierundzwanzig āyas sind von dem treffliehen Weisen erklärt Worden!): mālika, die beiden kākas, sāvaļa, maņdakā, ravi, bahula, nemi, samghatta, santi, bhadrā und titthirā?). 6.

Nachdem der König so das Spiellied gesungen und die Würfel in der lland durcheinandergerollt hatte, warf er sie in die Luft. Durch Punnakas Zaubermacht fielen die Würfel zu Ungunsten des Königs. Infolge seir-Großen Geschieklichkeit in der Kunst des Spieles erkannte der König, di die Würfel zu seinen Ungunsten fielen. Er fing daher die Würfel auf, in dem er sie in der Luft zusammen ergriff, und warf sie wiederum in die Höhe

Auch das zweite Mal fielen sie zu seinen Ungunsten. Er erkannte es und fing sie in derselben Weise auf. Da überlegte Punnaka: Dieser König flingt die fallenden Weise aut. Da uberiegee ruimana. Dieser nome ergreifend, auf, obwohl er mit Tangi die innenden wurter, sie zusämmen ergrenend, auf, obwom er min Zaksi wie mir spielt. Wie kommt dem das? Er sah ein, daß es die Zanbermacht der Sehutzgöttin des Königs sei, und mit weit geöffneten Angen blickle er jene wie im Zorne an. Erschreckt floh sie davon und Angen oneme er jene wie im zorne au. Eischteent non sie uavon und inch, als sie den Gipfel des Cakravalagebirges erreicht hatte, stand sie zitternel da. Als der König nun zum dritten Male die Würfel geworfen hatte, erkannte er zwar, daß sie zu seinen Ungunsten fielen, aber infolge

the Cambermacht des Punnaka konnte er nicht die Hand ausstrecken und ie miffangen. Sie fielen zu Ungunsten des Königs nieder. Darauf warf Punnaka die Würfel; sie fielen zu seinen Gunsten. Als er nun salı. daß er jenen besiegt hatte, da knackte er mit den Fingern und rief dreimal laut:

Ansatt caturais sanathaiguli ist caturaisam althaiguli zu lesen, wofür man Grammatil: der Prakrit-Sprachen, § 74.

Anstatt caturam samamanguti ist caturamsam almanguti zu iesen, wotur man Granmatil: der Prokrit. Sprachen 8 74 sagen würde. Zu caturamsa vgl. Pischel,

1) Lie Jettienmayne.

1) Lie Jung mach dem ganzen Zusammenhange der Sinn von mätänukampiko Vielleicht ist mätänukampito zu lesen.

1) Lie, armazam.

1) Dies, nicht eiratta, wie die Handsehrift hat, ist, wie wir sehen werden, die  $t_{i_1}, t_{i_2}, \dots T_{i_{M_{i_k}}}$ 

1 Line dog nathusandhika bhadrakain.

Describing pakasia ist zu streichen. d. n h. Barata in Folgenden.

Ich habe gesiegt, ich habe gesiegt! Dieser Ruf drang durch ganz Jambudvipa. Zur Erklärung dieser Sache sagte der Meister:

Sie traten ein, vom Würfelrausehe berauscht, der König der Kurus und Punnaka, der Yakṣa. Der König erlangte würfelnd kali, kaṭa (kṛta) erlangte Punnaka, der Yakṣa. 91.

Die beiden waren dort beim Spiele zusammengekommen<sup>1</sup>) in Gegenwart der Könige und inmitten der Freunde. Der Yaksa besiegte den an Macht Stärksten unter den Männern. Da erhob sieh ein lärmendes Geschrei. 92.

#### Das Jātaka und das Mahābhārata.

Jeder Leser dieses Abschnittes wird sofort an die bekannten beiden Würfelszenen des Mahābhārata, speziell an die des Sabhāparvan, erinnert werden. Das Bild der jūtasālā des Kurukönigs mit den Scharen von Fürsten, die mit gespannter Aufmerksamkeit dem Spiele des Königs und des Yakṣa folgen, entspricht genau der sabhā des Duryodhana bei dem großen Kampfe des Śakuni mit Yudhiṣṭhira, wie sie im Mahābhārata, II. 60. 1ff., geschildert wird. Selbst einzelne Wendungen sind in den Gāthās und im Epos identisch. G. 91 heißt es von den beiden Spielern: te pāvisum akkhamadena mattā. Den Ausdruck vom Spiel- oder Würfelrausche berauscht kennt auch das Epos; er erscheint hier ebenso wie in der Gāthā in Triṣṭubhstrophen im Ausgang des Pāda. Mbh. II, 67, 4 berichtet der Bote der Draupadī:

Yudhisthiro dyūtamadena matto Duryodhano Draupadi tvām ajaisīt | und sie erwidert (5):

mūdho rājā dyūtamadena matto hy abhūn nānyat kaitavam asya kimcit. Im Śloka wird er dem Metrum zuliebe leise verändert; Mbh. III, 59, 10 wird von Nala gesagt:

tam akṣamadasammattam suhṛdām na tu kaścana | nivāranc 'bhavac chakto dīvyamānam arimdamam ||

Wie Puṇṇaka vor dem Spiele betont, daß es ohne Betrug vor sich gehen solle (G. 89, 90): dhammena jiyyāma asāhasena und passantu no te asaṭhena yuddham, so dringt auch Yudhiṣṭhira, Mbh. II, 59, 10. 11, auf 'fair play':

dharmena tu jayo yuddhe tatparam na tu devanam | ajihmam asatham yuddham etat satpurusavratam |

Es sind das Übereinstimmungen, die sich aus den engen Beziehungen der Epik zur Gäthä-Poesie erklären.

## Die Apsaras und das Würfelspiel.

Von besonderem Interesse ist die Rolle, die die Göttin in der Erzählung spielt. Aus allem, was wir von ihr erfahren, geht hervor, daß wir

<sup>1)</sup> Ich habe Fausbølls Konjektur samāgatā für samāgate angenommen.

sie uns als eine Elfe oder Apsaras denken müssen, wenn auch diese Bezeichnung selbst im Texte nicht vorkommt. Das Jātaka benutzt hier eine Vorstellung, die auch der vedischen Zeit geläufig war. Nach dem Atharvaveda erfreute sich das Würfelspiel der ganz besonderen Gunst des Apsaras. Die Apsaras sind akṣākāmā, die Würfel liebend (Av. II, 2, 5), sādhudevínī. gut spielend (Av. IV. 38, 1. 2); sie haben ihre Freude an den Würfeln (ya alisisu pramódante; Av. IV, 38, 4); sie versehen des Spielers Hände mit glirta und bringen den Gegner in seine Gewalt (Av. VII, 114, 3). Zwei Lieder sind speziell an sie gerichtet, VI, 118 und IV, 38, 1-4. In dem ersteren werden zwei Apsaras angefleht, die Betrügereien, die beim Würfelspiele vorgekommen sind, zu verzeihen. Das zweite wendet sich an eine Apsaras mit der Bitte, im Spiele beizustehen und ist eine, wenn auch nicht den Worten, so doch dem Inhalte nach genaue Parallele zu dem Liede, das im Jātaka der König vor Beginn des Spieles singt. Weshalb die Apsaras beim Spiele Hilfe leisten kann und in welcher Weise sie es tut, geht aus der Jātaka-Erzählung nicht deutlich hervor; hier wird nur gesagt, daß der König durch ihre Zaubermacht zu siegen pflegte und daß sie auch diesmal in der Nähe stand und wenigstens das Unglück abwehrte, bis sie durch den Zornesblick des Yaksa erschreckt das Weite suchte. Vielleicht waren schon dem Erzähler selbst die Anschauungen, die hier zugrunde liegen, nicht mehr ganz klar. Das Atharvalied IV, 38 spricht sich über die māyā der Apsaras (V. 3) deutlicher aus. Dort heißt es, daß sie mit den ayas tanzt (V. 3), daß sie die krta-Würfe in dem glaha macht (V.1) oder faßt (V.2) oder den krta-Wurf aus dem glaha nimmt (V. 3)1). Man dachte sich also die Apsaras offenbar als in der Luft tanzend und mit unsichtbaren Händen die Würfel, während sie in der Luft schwebten, so wendend, daß sie zum Glücke für den begünstigten Spieler fielen.

## Die Frauen und das Würfelspiel.

Das Spiellied im Jātaka ist indessen nicht ganz einheitlich. Der erste Vers ist allerdings auch ein Zauberspruch, der beim Würfelspiele verwendet wurde; er hat aber mit dem Glauben an die Hilfe der Apsaras nichts zu tum, sondern hängt mit einer gauz anderen Anschauung zusammen, wie das Andabhūtajātaka (62) zeigt. Dort wird von einem Könige erzählt, der mit seinem Purohita zu spielen pflegte und dabei stets gewann, weil er beim Wurfeln jene Gāthā sang. Um sich vor gänzlicher Verarmung zu schützen, nimmt der Purohita eine schwangere arme Frau, von der er weiß, daß sie ein Madehen gebären wird, in sein Haus, und als das Kind geboren ist, lift er es aufziehen, ohne daß es jemals einen Mann außer ihm selbst zu weben bekommt. Als das Mädehen herangewachsen ist, macht er sich zu ihrem Herrn. Nun beginnt er wieder mit dem Könige in alter Weise zu

 $<sup>^3)</sup>$  Auf die Bedeutung der einzelnen Ausdrücke wird später näher eingegangen wird  $\alpha$ 

spielen, und sobald dieser seine Gäthä gesungen hat, sagt er: 'außer meinem Mädehen', und gewinnt, da nun der Zauberspruch des Königs seine Macht verloren hat. Der König erkennt, daß sich in dem Hause des Purohita eine nur einem einzigen Manne ergebene Frau befinden müsse, und beschließt, sie verführen zu lassen. Mit Hilfe eines jungen Burschen erreicht er seine Absicht, und sobald das geschehen, verliert der Purohita wieder im Würfelspiel.

Wir haben hier also die Vorstellung, daß ein treues Weib dem Gatten unschlbar Glück im Spiele bringt. Die gleiche Vorstellung liegt, wie ich glaube, auch einem Verse des Nalaliedes zugrunde, der erst bei dieser Auffassung seine volle Bedeutung erhält. Mbh. III, 59, 8 heißt es:

na cakşame tato rājā samāhvānam mahāmanāḥ |

Vaidarbhyāḥ prekṣamāṇāyāḥ paṇakālam amanyata ||

Da konnte der edle König die Herausforderung (des Puskara) nicht länger ertragen; während die Vidarbherin zusah, hielt er die Zeit des Spieles für gekommen. Nala ist überzeugt, daß die Anwesenheit seiner treuen Gattin ihm Glück bringen werde; daß er nachher trotzdem verliert, liegt daran, daß er von Kali besessen ist.

Ähnlich erklärt es sich vielleicht auch, daß bei dem Würfelorakel, wie es die Päšakakevalī beschreibt¹), eine kumārī, d. h. ein noch nicht erwachsenes Mädehen, die Würfel weihen und werfen soll. An die Stelle der treuen Frau ist das Mädehen getreten, das überhaupt noch von keinem Manne weiß²). Dafür, daß die kumārī eine Vertreterin der Durgā ist, wie Weber²) vermutet hat und nach ihm Schröter⁴) direkt behauptet, liegt jedenfalls ein zwingender Grund nicht vor.

## Der Spielkreis.

Wichtiger als diese Beiträge zum altindischen Folklore sind die Aufschlüsse, die uns das Vidhurapanditajataka über die Requisiten und die Technik des Spieles gewährt.

Ehe das Spiel beginnt, fordert Puṇṇaka den König auf, das jūtamaṇḍala fertig zu machen. Dieser Ausdruck, der auch im Mahābhārata
und Harivamśa (dyūtamaṇḍala, Mbh. II, 79, 32; Har. Viṣṇup. 61, 54) vorkommt<sup>5</sup>), und für den sich anderswo die Synonyme keļimaṇḍala (s. unten),

<sup>1)</sup> In der Einleitung von BA, V. 3. Schröter, Pāśakakevalī, S. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Auch im heutigen Spielerglauben findet sich Ähnliches; so erzählt Fontane in seinem Roman 'Stine' (Ges. Romane und Erzählungen XI, 242): 'Stine stand hinter Papagenos Stuhl und mußte die Versieherung anhören: 'Eine reine Jungfrau bringe Glück.'

<sup>3)</sup> Monatsberichte der Kgl. Preuß. Akademie der Wissenschaften zu Berlin, 1859, S. 162f.; Indische Streifen, Bd. I, S. 279.

<sup>4)</sup> A. a. O. S. XIII.

<sup>5)</sup> Mbh. VIII, 74, 15 wird in demselben Sinne das einfache mandala gebraucht. Nīlakantha erklärt das Wort hier als dyūte śārīsthāpanapaṭṭam, was sicherlich falsch ist.

jūdialamandalī (s. unten), dhūrtamandala (Yājñavalkya II, 201) finden, ist schon von Pischel erklärt worden¹). Es ist der Kreis, der vor Beginn des Spieles um die Spieler gezogen wurde und den sie nicht verlassen durften, ehe sie sich ihrer Verpflichtungen entledigt hatten. Nārada XVII, 5 sagt ausdrücklich:

aśuddhah kitavo nānyad āśrayed dyūtamaṇḍalam

Kein Spieler soll, ehe er seine Schulden bezahlt hat, einen anderen Spielkreis betreten.' Im Mrcchakațika (Ausgabe von K. P. Parab, S. 57f.) zicht Mäthura den Spielerkreis (jūdialamandalī) um den Bader, der seine Spielschulden nicht bezahlen will, und dieser ruft betrübt aus: 'Wie, ich bin durch den Spielerkreis gebunden? Verflucht! Das ist ein Brauch, über den wir Spieler uns nicht hinwegsetzen können<sup>2</sup>).' In den Jātakas wird dieser Kreis noch öfter erwähnt. Pischel hat auf das vorhin erwähnte Andabhūtajātaka hingewiesen, wo von dem König erzählt wird, daß er das jūtamaņdala fertig machen ließ, ehe er mit seinem Purohita spielte (I. 293, 11). Interessanter noch ist eine Stelle aus dem Littajātaka (91)3). Nach diesem Jätaka war der Bodhisattva einst ein Würfelspieler in Benares. Dann heißt es wörtlich (I, 379, 23): 'Nun war da ein anderer, ein Falschspieler. Wenn der mit dem Bodhisattva spielte und der Gewinn auf seiner Seite war, so brach er den Spielkreis nicht (kelimandalam na bhindati); wenn er aber verlor, so steckte er einen Würfel in den Mund und, indem er sagte: "Es ist ein Würfel verloren gegangen", brach er den Spielerkreis und ging fort (kelimandalam bhinditvā pakkamati).' Die Geschichte zeigt, daß unter gewissen Umständen wie beim Abhandenkommen eines Würfels der Spielkreis seine bindende Kraft verlor4). Lag aber Be-

<sup>1)</sup> Philalogische Abhandlungen. Martin Hertz dargebracht, S. 74f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Siehe Pischel a. a. O., der auf Regnaud, den ersten, der die Stelle richtig erkhirt hat, verweist.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Erzählung dieses Jätaka ist in verkürzter Form, aber mit der Gäthä, nuch in die Päyäsi-Sage aufgenommen; siehe Leumann, Actes du sixième Congrès des Orientalistes à Leide, III<sup>2</sup>, S. 485.

<sup>4)</sup> Die Geschiehte beweist meines Erachtens auch, daß in Rv. I, 92,10: svaghniva kytmir vija äminänd märtasya devi jaräyanty äyuh, und Rv. II, 12,5: sö aryäh pugʻir vija ied minäti, der Ausdruck vija ä minäti nicht, wie Roth im P. W. (unter mi) und Zimmer, Altind. Leben, S. 286, vermutet haben, bedeuten kann 'er macht die Wurfel (heimlich) verschwinden'. Der Spieler, der die vij vermindert, wird ja in I, 92,10 ausdrücklich als kytnu, 'den richtigen Wurf werfend' und damit 'gewinnend', bezeichnet; durch das Verstecken des Würfels aber kann höchstens, wie das Jätaka deigt, das Spiel zu Ende gebracht und so weiterer Verlust abgewendet werden.\* Wegen der Parallelstelle Rv. II, 12,4: śvaghniva yō jigivän lakşan ädad aryāh puṣṭāni sā judici İndrah, halte ich es für das Wahrscheinliehste, daß vij soviel wie lakṣa, also 'Lineatz', ist, wie schon Bollensen übersetzt (Or. und Occ. II, 464) und wie auch das biehere PW. angibt. Wie der gewinnende Spieler einen Einsatz nach dem anderen tertainmit, so nimmt die Usas die Tage der Mensehen und Indra die Güter des Feindes tert. For die augenommene Bedeutung von kytnu verweise ich auf die Ausführungen von der unten.

trug vor und wurde dieser entdeckt, so wurde der Falschspieler, wie Nārada XVII. 6 vorschreibt, aus dem dyūtamaṇḍala herausgetrieben, nachdem man ihm einen Kranz von Würfeln um den Hals gehängt hatte.

#### Das Würfelbrett.

Innerhalb des Spielkreises sitzen die beiden Spieler einander gegenüber. Zwischen ihnen liegt nach der Darstellung des Jātaka ein *Brett*, das *phalaka*. Dieses Brett war vollkommen glatt; in G.17 des Alambusajātaka (523) werden die Schenkel eines Mädehens damit vergliehen:

anupubbā va te ūrū nāganāsasamūpamā | vimaṭṭhā tuyham sussoņī akkhassa phalakam yathā ||\*

Im Vidhurapanditajātaka und ebenso im Andabhūtajātaka (I, 290, 1) ist es. weil es einem König gehört, von Silber. Seine Verwendung wird aus dem Vidhurapanditajātaka nicht ersichtlich, da dort nur erzählt wird, daß die Diener darauf die Würfel, die nachher zum Spiele gebraucht werden, niederlegen. Im Andabhūtajātaka dagegen wird erzählt, daß der König beim Spiele die Würfel darauf wirft (rajataphalake suvannapāsake khipati). Es hatte also nur den Zweck, eine fest begrenzte Fläche zu schaffen, auf die die Würfel niederfallen mußten.

#### Das Adhidevana.

Außer in den Jätakas vermag ieh das phalaka im Sinne von Würfelbrett nicht nachzuweisen, doch findet sieh in der Sanskritliteratur eine Reihe von Ausdrücken, für die man die gleiehe Bedeutung aufgestellt hat. Der häufigste unter diesen ist adhidevana, das in den Petersburger Wörterbüchern durch 'Spielbrett' übersetzt wird. Das Wort erscheint zweimal im Atharvaveda:

Av. V, 31, 6: yám te cakrúh sabháyām yám cakrúr adhidévane | akṣéṣu kṛtyám yám cakrúh púnah práti harāmi tám || Av. VI,70,1: yáthā māmsám yáthā súrā yáthākṣá adhidévane | yáthā pumsó vṛṣaṇyatá striyám nihanyáte mánah | evá te aghnye mánó 'dhi vatsé ní hanyatām ||

Es findet sich ferner mehrfach in den Ritualtexten in der Beschreibung der Würfelzeremonien beim Rājasūya und Agnyādheya (Śatapathabrālımaṇa V, 4, 4, 20. 22. 23; Āpastamba, Śrautas. V, 19, 2; XVIII, 18, 16; Baudhāyana, Śrautas. II, 8), in der Beschreibung eines Krankheitszaubers (Āpastamba, Gṛhyas. VII, 18, 1; Hiraṇyakeśin, Gṛhyas. II, 7, 2) und auch in der Schilderung der sabhā bei Āpastamba, Dharmas. II, 25, 12. Kātyāyana braucht in der Darstellung des Rājasūya dafür den Ausdruck dyūtabhūmi (Śrautas. XV, 7, 13. 15). Nach Āpastamba, Śrautas. V, 19, 2; Gṛhyas. VII, 18, 1; Dharmas. II, 25, 12, und Hiraṇyakeśin, Gṛhyas. II, 7, 2 befand sich das adhidevana in der Mitte der sabhā; nur Baudhāyana gibt an, daß es beim Agnyādheya im Süden (dakṣiṇataḥ) zu machen sei.\*

Während aus den Stellen des Atharvaveda über die Beschaffenheit des adhidevana nichts zu entnehmen ist, machen die Angaben der Ritualtexte es vollkommen sicher, daß es kein Spielbrett wie das phalaka war. Satapathabr. V. 4, 4, 20 wird bestimmt, daß der Sajāta und der Pratiprasthātr mit dem ihnen übergebenen sphya, dem bekannten armlangen Holzschwerte. das adhiderana machen (etena sphyena ... adhideranam kurutah). einem sphya kann man aber unmöglich ein Spielbrett herstellen. Der sphya dient indessen öfter dazu. Linien in den Erdboden zu ritzen oder Erde auszuheben. So umzieht (parilikhati) z.B. beim Somakaufe der Adhvaryu dreimal mit dem sphya die letzte der sieben Fußspuren der Somakuh und hebt dann die Erde über der Spur aus (samullikhya oder samuddhrtya pridam), um sie in die sthālī zu werfen1). Ähnlich müssen wir uns auch die Herstellung des adhidevana denken: es wurde ein Platz im Erdboden mit dem sphya umritzt und durch Ausheben der Erde vertieft2). Dazu stimmt aufs beste, daß Äpastamba, Hiranyakeśin und Baudhāyana an den angeführten Stellen für das Herstellen des adhidevana stets den Ausdruck uddhan verwenden3), der auch sonst vom Aufwerfen eines Grabens, vom Ausgraben der vedi usw. gebraucht wird4), und daß alle drei vorschreiben, das adhidevana zu besprengen (avoks), was natürlich in erster Linie den Zweck hatte, den Staub, der beim Aufwühlen des Bodens entstand, zu dämpfen. Wir haben keinen Grund anzunehmen, daß adhidevana im Atharvaveda etwas anderes bedeute als in den Ritualtexten, und da es sich in jenen Liedern nicht um die für rituelle Zwecke bestimmten adhideranas handeln kann, so dürfen wir weiter folgern, daß man in der vedischen Zeit überhaupt keine Spielbretter benutzte, sondern sich mit einer Vertiefung im Boden, innerhalb deren die Würfel niederfallen mußten, begnugte<sup>5</sup>). Und daß tatsächlich das gewöhnliche adhidevana in allen Stücken

2) Auch Muhidhara erklärt die an den sphya gerichteten Worte İndrasya vájro ist tina me radhya (Vájasaneyis, X, 28): yasmāt tvam vajrarāpas tena kāraņena mama redhya dyātabhāmau parilekhanarāpam kāryam sādhaya.

<sup>1)</sup> Šatapathabr. III, 3, 1, 5, 6; Kätyäyana, Śrautas. VII, 6,19, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Åpastamba, Śrautas. XVIII, 18.16: tena (nämlich sphyena) akṣāvāpo 'dhidetoma mbhatya, usw. Oldenberg übersetzt Hiranyakeśin, Grhyas. II, 7,2 (SBE, XXX, 8, 219): he elevates (the earth at) that place in which they use to gamble, and Āpastamba, Grhyas, VII, 18,1 (ebd. 8, 287): he raises (the earth in the middle of the hall) at the place in which they gamble, Bühler, Āpastamba, Dharmas, II, 25,12 (ebd. II, 8, 162): (the superintendent of the house) shall raise a playtable.

10. « Ubersetzungen treffen nicht das Richtige. Auch Haradatta bemerkt zu der betreit Stelle ausdrücklich, daß man das adhidevana mit einem Stücke Holz oder ettem abudelen Werkzeuge aushebe (tat kāṣṭhādinoddhanti).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Siehe die im PW, gegebenen Belege.

<sup>1</sup> Auch Sayana erklart adhidevana in Av. VI, 70,1 nicht als Spielbrett, sondern die Spielbrett adhidevana in Av. VI, 70,1 nicht als Spielbrett, sondern die Spielbrett adhig apric divyanty asmin kitavā ity adhidevanam dyūtasthānam, vgl. in Satapathabr. V, 3, 1, 10: adhidevanam dyūtādhikaraṇam sthānam, vgl. von t Rein alatta zu Āpastamba, Šrautas, V, 19,2: yatra divyanti tad adhidevanam;

dem bei Āpastamba, Hiraņyakeśin und Baudhāyana beschriebenen glich, geht deutlich aus Av. VII, 114, 2 hervor, wo ein Spieler den Agni auffordert, das ghṛta den Apsaras, Staub und Sand und Wasser aber den Würfeln zuzuführen¹):

ghṛtám apsarábhyo vaha tvám agne pāmsún akṣébhyaḥ síkatā apáś ca | yathābhāgám havyádātim juṣāṇá mádanti devá ubháyāni havyá || Staub, Sand und Wasser, die hier als das havya der Würfel bezeichnet werden, sind eben die Erscheinungen, die sich auf dem ausgegrabenen und dann mit Wasser besprengten adhidevana einstellen mußten²).

#### Andere Namen des Adhidevana.

Dem adhidevana in den oben aus der Sütraliteratur angeführten Stellen entspricht in der Beschreibung des Würfelzaubers in Kausikas. XLI, 12 der Ausdruck ādevana. Daß dieses ādevana mit dem adhidevana identisch ist, ist von vornherein sehr wahrscheinlich; bewiesen würde es sein, wenn wir die in XLI, 10 gegebene Vorschrift: gartam khanati, 'er gräbt das Loch', direkt auf die Herstellung des ādevana beziehen dürften³). Bei der abgerissenen Art der Darstellung läßt sich diese Frage kaum entscheiden, doch ist zu beachten, daß Durga im Kommentar zu Nirukta III, 5 garta—ebenso wie das danebenstehende sabhāsthānu— durch akṣanirvapaṇa-pūṭha, 'die Unterlage für das Hinstreuen der Würfel', erklärt. Damit meint Durga allerdings vielleicht ein Würfelbrett⁴); es wäre aber wohl begreiflich, daß garta ursprünglich die gleiche Bedeutung wie adhidevana gehabt

Mātrdatta zu Hiraņyakeśin, Grhyas. II, 7,2: yatra dīvyanti so 'dhidevano deśaḥ; Haradatta zu Āpastamba, Dharmas. II, 25, 12: yasyopari kitavā akṣair dīvyanti tat sthānam adhidevanam.

¹) Henry, Le livre VII de l'Atharva-Véda, S.119, folgert aus diesen Worten, daß man die Würfel in feinem Sande gerollt und dann in Wasser abgewaschen habe, und beruft sich dafür auf Kauśikas. XLI, 14. Nach Caland, Altind. Zauberritual, S. 142, bezieht sich das letztere Sütra aber gar nicht auf das Begießen der Würfel.

<sup>2)</sup> Der Inder hat in alter wie in neuerer Zeit nicht nur Würfelplätze, sondern auch ganze Schachbretter in den Boden eingegraben. Auf einem der Reliefs an den Rails des Stūpa zu Bharaut (Cunningham, The Stūpa of Bharhut, Plate XLV) sind vier Männer dargestellt, die auf einem großen Felsen oder auf der Spitze eines Berges mit markierten Steinen an einem in dreißig Felder geteilten Quadrate irgendein Spiel spielen, als der Felsen sich spaltet. Durch den Riß, der in einer Linie sowohl durch den Felsen als auch durch jenes Quadrat hindurch geht, wird es ganz deutlich, daß sich der Künstler das letztere nicht als bewegliches Brett, sondern als in den Erdboden eingezeichnet dachte. Fast 2000 Jahre jünger ist das Zeugnis Nīlakanṭhas, der in seinem Nītimayūkha in dem Abschnitt über das Schachspiel vorschreibt, daß man das Schachbrett durch Ziehen von Linien auf einem Tuche oder einem Brette oder auf dem Erdboden herstellen solle (paṭe phale vā bhuvi vātha); siehe Monatsberichte der Ak. der Wiss. zu Berlin, 1873, S.711.

<sup>3)</sup> Vgl. Caland, Altindisches Zauberritual, S.141.

<sup>4)</sup> An einen 'Würfeltisch' (PW.), an dem gespielt wurde, ist aber auf keinen Fall zu denken, da ein solches Gerät auch heute noch in Indien unbekannt ist.

hätte und später auf das Gerät, das dem gleichen Zwecke diente, übertragen worden wäre.

Auch der Rgveda kennt das adhidevana, allerdings wieder unter anderen Namen. In dem Verse Rv. X, 43, 5: kṛtám ná śvaghnī ví cinoti dévane erklärt Durga zu Nirukta V, 22 devane durch āstāre\*, also offenbar 'auf dem Würfelplatze'). Daß devana einfach 'das Spielen' bedeuten kann, hat sicherlich auch Durga gewußt; wenn er das Wort trotzdem hier als Würfelplatz faßt, so, glaube ich. dürfen wir seine Deutung, gerade weil sie nicht die nächstliegende ist, nicht ohne weiteres verwerfen, und wir werden sehen, daß sie in der Tat besser in den Zusammenhang paßt als die herkömmliche.

Mit größerer Sicherheit läßt sich noch ein anderes rgvedisches Wort als Synonym von adhidevana erweisen, nämlich irina. Es findet sich zweimal im Akṣasūkta (X, 34). In V.1 werden die Würfel irine varvṛtānāḥ, in V.9 irine nyūptāḥ genannt. Sāyaṇa erklärt das Wort in beiden Fällen durch āsphāra. Durga zu Nirukta IX, 8 durch āsphūrakasthāna²). Pischel hat die Vermutung ausgesprochen, daß das irina ein Brett mit Löchern war, in die die Würfel entweder fallen mußten oder nicht durften³). Allein von einem solchen Brette ist niemals die Rede; das phalaka ist ja im Gegenteil, wie wir oben sahen, vollkommen glatt. Wenn wir aber bedenken, daß irina, wie Pischel selbst gezeigt hat, an anderen Stellen 'Loch in der Erde' bedeutet, so werden wir kaum daran zweifeln können, daß es hier das adhiderana, das ja auch nichts weiter als eine Vertiefung im Erdboden ist, bezeichnet.

Aus dem Mahābhārata gehören noch zwei andere Ausdrücke hierher. Mbh. IX. 15. 8 wird von den Kämpfern gesprochen, die das Leben dahin geben yuddhe prāṇadyūtābhidevane, 'in der Schlacht, dem abhidevana für das Spiel um Leben und Tod'. Und Mbh. II, 56, 3. 4 rühmt sich Śakuni:

glahān dhanūmṣi me viddhi śarān akṣāmś ca Bhārata | akṣāṇām hṛdayam me jyām ratham viddhi mamāsphuram ||

Es leuchtet ohne weiteres ein, daß abhidevana mit adhidevana und asphura mit dem oben aus Sāyaṇas und Durgas Kommentaren angeführten asphūra oder āsphurakasthāna identisch ist; beide Wörter bezeichnen also wieder die im Boden angebrachte Vertiefung, nicht das Würfelbrett, wie das kleinere PW. wenigstens für abhidevana angibt<sup>4</sup>). Bei dieser Deutung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Das Wort āstāra ist sonst allerdings in diesem Sinne nicht belegt; vgl. aber das Kompositum sabhāstāra.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) *äs phārakasthāna* in der Ausgabe Roths.

<sup>2)</sup> Vedische Studien, Bd. II, S. 225.

<sup>4)</sup> Nilakantha erklärt äsphura in II, 56, 4 ganz richtig als akşavinyāsapātanā-dieskāram, wahrend er zu II, 59, 4 von einem āsphura genannten Würfeltuche (Ergherākhgenāksapātanavāsasā), mit dem die sabhā bedeckt sei, spricht. Er denkt hier offenbar an ein Tuch, wie es hente beim Caupur- und Pacīsī-Spiele gebraucht wird; vzh. whee oben angefuhrte Erklärung von mandala in Mbh. VIII, 74, 15. Es liegt aber nicht der gering-te Grund vor, die Benutzung eines solchen Tuches schon der

paßt auch der Vergleich in II, 56, 4 ausgezeichnet: der Streitwagen ist der Würfelplatz, von dem aus der Kämpfer die Pfeile der Würfel abschießt<sup>1</sup>). Auch bei dem Spiele zwischen Rukmin und Baladeva, wie es im Harivamsa geschildert wird, werden die Würfel offenbar einfach auf die Erde geworfen<sup>2</sup>); sonst wäre es kaum verständlich, weshalb Baladeva seinen Gegner auffordert, die Würfel 'auf diesem staubigen Platze' (dese 'smims tv adhipāmsuke) zu werfen (Har. Viṣṇup. 61, 37).

### Der Pattaka.

Endlich sei hier noch der pattaka angeführt, der in der Einleitung zur Päsakakevalī erwähnt wird<sup>3</sup>). Da pattaka auch sonst Tafel oder Brett bedeutet, so sehe ich nicht ein, weshalb Schröter sucipattake hier 'auf ein weißes Tuch' übersetzt<sup>4</sup>). Die Auffassung als Würfelbrett liegt jedenfalls am nächsten. Dies ist die einzige Stelle in der Sanskritliteratur, wo ich die Verwendung eines dem phalaka der Jātakas analogen Würfelbrettes mit einiger Sicherheit nachweisen kann, doch ist auch dieser Nachweis nur von sekundärer Bedeutung, da es sich in der Pāśakakevalī ja nur um ein Würfelorakel, nicht um das eigentliche Würfelspiel handelt.

## Das Akṣāvapana.

Allerdings gibt es noch einen Ausdruck, für den das PW. 'Spielbrett' als Bedeutung angibt und der nicht mit adhidevana identisch sein kann: das Satapathabr. V, 3, 1, 10 und Kātyāyana, Srautas. XV, 3, 30 belegte akṣāvapana. Das akṣāvapana kann unmöglich in einer im Boden angebrachten Vorrichtung bestanden haben, sondern muß ein bewegliches Instrument gewesen sein, da es als die dakṣiṇā für den akṣāvāpa, den königlichen Würfelbewahrer, beim Rājasūya bestimmt wird. Der Samkṣiptasāra gibt nun in der Tat die Erklärung: dyūtakāle yatrākṣāle prakṣipyante tad akṣāvapaṇam. In anderen Kommentaren aber wird es als ein Behälter zur Aufbewahrung der Würfel erklärt; so bei Sāyaṇa: akṣāvapanam pātram epischen Zeit zuzuschreiben. Wer die Schilderung der Herrichtung des Spielsaales im Vidhurapanditajātaka vergleicht, wird kaum bezweifeln, daß die Worte upastīrnā

epischen Zeit zuzuschreiben. Wer die Schilderung der Herrichtung des Spielsaales im Vidhurapanditajätaka vergleicht, wird kaum bezweifeln, daß die Worte upastīrņā sabhā nichts weiter bedeuten als: 'die Spielhalle ist (mit Teppichen zum Sitzen) belegt'. Zur Etymologie von āsphura vgl. Rv. X, 34, 9, wo es von den Würfeln heißt: upári sphuranti.

- ¹) Ein drittes Wort, für das das kleinere PW. im Anschluß an Nīlakantha die Bedeutung 'Brett, Spielbrett' aufstellt, ist *phala* in dem schwierigen Verse Mbh. IV, 1, 25. In dem größeren PW. wurde es als 'Auge auf einem Würfel' erklärt, aber weder die eine noch die andere Bedeutung paßt in den Zusammenhang. Wir werden auf den Vers später zurückkommen.
- <sup>2</sup>) Im übrigen ist hier, wie wir sehen werden, nicht das einfache, sondern das mit dem Brettspiel kombinierte Würfelspiel gemeint.
  - 3) In BA; Schröter a. a. O. S.17.
- <sup>4</sup>) A. a. O. S. XII. Auch Weber spricht (Monatsber. S. 162; Ind. Streifen, Bd. I, S. 279) von einem 'reinen Tuche', in der Übersetzung (S. 286) aber von einer 'reinen Tafel'.

Randglossen, die Weber anführt: akṣasthāpanapātram iti Mādhavaḥ und dyūtaramaṇapātram akṣāvapaṇam. Für die Richtigkeit der zweiten Erklärung spricht vor allem die ausdrückliche Angabe der Texte, daß das akṣāvapaṇam mit einem Haarseil versehen war (vāladāmnā prabaddham; vāladāmabaddham), was wohl für einen zum Tragen bestimmten Würfelbehälter paßt, für ein Spielbrett aber doch ganz unangebracht wäre. Dazu kommt. daß āvapana auch sonst nur die Bedeutung 'Gefäß, Behälter' hat. Ich kann also in akṣāvapana nur einen Würfelbehälter erkennen, und ein solcher ist jedenfalls ein durchaus geeignetes Geschenk für einen akṣāvāpa¹).

## Die Pāśakas.

Die Würfel heißen in der Prosa des Vidhurapanditajātaka (VI, 281, 11. 15. 19. 20. 21; 282, 4. 8. 11) und des Andabhūtajātaka (I, 290, 1) pāsaka. Daneben steht die kürzere Form pāsa (I, 293, 12), die auch in G. 3 des Spielliedes erscheint. Im Sanskrit entsprechen pāśaka und pāśa. längere Form wird von Amara (II, 10, 45), Mankha (967) und Hemacandra (Abhidhānacint. 486) angeführt. Belegt ist sie im Sthavirāvalīcarita VIII, 355. wo von Cāṇakya erzählt wird, daß er mit falschen pāśakas (kūṭapāsakaih) gespielt habe, und mehrfach in der Pāśakakevalī (Vv. 49. 102. 125, und in den Einleitungen von BA. und BB.). Die kürzere Form findet sich ebenfalls im Mańkhakośa (886), in der Pāśakakevalī (V.16 und in der Einleitung von BB.), in Nīlakanthas Kommentar zu Mbh. III, 59, 6; IV, 1, 25; 7. 1; 50. 24; V. 35, 44; VIII, 74, 15 usw. und bei Kamalākara zu Nārada XVII. 1. Hemacandra (Abhidhānacint. 486; Anekārthas. II, 543; Unādiganav. 564) kennt aber auch die Form prāsaka, und diese wird in dem ersten Würfelorakel des Bower MS. (Z. 2)2) tatsächlich verwendet. Da sowohl pāšaka als auch prāšaka erst aus verhāltnismäßig später Zeit belegt sind, so sind beide wahrscheinlich nur Sanskritisierungen eines volkssprachlichen pāsaka. Welche von beiden die richtige ist, wage ich nicht zu entscheiden. Die Bezeichnung als 'Schlinge' oder 'Fessel' erscheint wenig passend für den Würfel; prāsaka andererseits könnte von prās gebildet sein ähnlich wie unser 'Würfel' von werfen, doch spricht gegen diese Ableitung, daß die Wurzel as mit pra, soweit ich weiß, niemals in Verbindung mit einem Worte für Würfel gebraucht wird.

Die pāsakas waren nach G. 3 des Spielliedes und nach der Prosaerzichlung des Vidhurapaṇḍitajātaka (VI, 281, 10) und des Aṇḍabhūtajātaka (I. 200, 1) aus Gold gemacht. Märchenkönige haben nur goldene und silberne Sachen; in Wirklichkeit wird man sich auch mit weniger kost-

<sup>1)</sup> Unter deapsna wird übrigens im größeren PW, für aksavapana die Bedeutung Wurfelbecher' aufgestellt. Daß es diesen in Indien nicht gab, wird nachher gezeigt werden

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ind. Ant. Vol. XXI, p. 135; Bower Manuscript, edited by Hoernle, p. 192.

baren Stoffen begnügt haben. Die beim Orakel verwendeten pāśakas waren nach der Pāśakakevalī¹) aus Elfenbein oder aus Śvetārkaholz verfertigt; nach der tibetischen Version wurden sie bei Nacht aus den Wurzeln des Śāndilyabaumes geschnitten²).

Was ihre Form betrifft, so meint Schröter3), sie wären wohl vierseitig (d. h. pyramidenförmig) gewesen, wobei die nach unten fallende Seite die entscheidende gewesen sein müsse<sup>4</sup>). Diese Vorstellung ist ganz falsch. Eine Kenntnis des modernen päsaka würde Schröter vor diesem Irrtum bewahrt haben. Der pāśaka, wie er noch heute beim Caupur gebraucht wird, ist ein rechtwinkliges vierseitiges Prisma, ungefähr 7 cm lang und 1 cm hoch und breit<sup>5</sup>). Nur die vier Langseiten sind mit Augen versehen; die beiden Schmalseiten, die bei der ganzen Form des Würfels überhaupt nie oder doch nur durch einen Zufall oben oder unten liegen können, sind unbezeichnet. Dieselbe Form hatte der päsaka sicherlich schon in alter Zeit. Er wird in der Pāśakakevalī<sup>6</sup>) caturaśra, in G. 3 des Spielliedes caturamsa, vierkantig, genannt, was darauf schließen läßt, daß die Kanten an den Schmalseiten abgerundet waren, um ein Liegenbleiben des Würfels auf diesen völlig unmöglich zu machen. Auch das Maß des Würfels wird in beiden Texten angegeben. Nach der Gäthä hatte er eine Länge von 8 angula; nach der Pāśakakevalī scheint er 1 angula oder 1 angula und 1 yava breit und daumenlang gewesen zu sein, doch sind die dort gebrauchten Ausdrücke nicht ganz klar7).

In betreff der Augenzahl des einzelnen päsaka läßt sich mit Sicherheit behaupten, daß die vier numerierten Seiten die Zahlen von 1 bis 4 trugen. Bei den zahlreichen Würfen, die in den verschiedenen Würfelorakeln angeführt werden, handelt es sich immer nur um diese Zahlen; die Tatsache wird außerdem ausdrücklich bezeugt durch Nīlakaṇṭha, der zu Mbh. IV, 50,24 bemerkt: krameṇaikadvitricaturankānkitaih pradesair ankacatuṣṭayavān pāso bhavati. Die modernen beim Caupur gebrauchten Würfel sind in dieser Hinsicht verschieden; die mir vorliegenden sind der Reihe nach mit

<sup>1)</sup> Einleitung in BB: śvetārkagajadantam vā.

<sup>2)</sup> Monatsberichte der Kgl. Preuß. Akad. der Wissenschaften zu Berlin 1859, S. 160; Ind. Streifen, Bd. I, S. 276. Das Kauśikasūtra VIII, 15 zählt Aegle marmelos, den Bilva- oder Šāndilyabaum, unter den zu res faustae gebrauchten Holzarten auf.

<sup>3)</sup> A. a. O. S. XIII.

<sup>4)</sup> Diese Anschauung teilte auch Weber (Monatsber. S.162), der aber später durch Wilsons richtige Definition von pāśaka 'a dice, particularly the long sort used in playing Chaupai' veranlaßt, der Wahrheit schon näher kam; siehe Ind. Streifen, Bd. I, S. 278, Note 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ich urteile nach Exemplaren, die ich der Güte des Herrn Dr. A. Freiherrn von Staël-Holstein verdanke.

<sup>6)</sup> In der Einleitung in BB; Schröter a. a. O. S. 18.

<sup>7)</sup> Schröter liest angulam väyavädhikam || angustam mänavistīrņam, was ich zu angulam vä yavädhikam || angustamānavistīrņam verbessern möchte.

1. 2. 6. 5 Augen bezeichnet, während die bei Hyde, Historia Nerdiludii, S. 651), abgebildeten 1, 3, 4, 6 Augen zeigen2).

### Die Vibhitakafrüchte.

Für die älteste vedische Zeit läßt sich der Gebrauch der pāśakas nicht nachweisen. Nach den Liedern des Rg- und Atharvaveda verwendete man viehnehr beim Würfeln den vibhidaka, die Nuß des Vibhidaka- oder Vibhitakabaumes (Rv. VII, 86, 6; X, 34, 1; Av. Paipp. XX, 4, 6 nach Roth)3). Die Würfel heißen daher die braunen (babhrú, Rv. X, 34, 5; Av. VII, 114, 7), am windigen Orte geborenen (pravātejá, Rv. X, 34, 1). In der Ritualliteratur werden die beim Agnyādheya, Rājasūya und bei Zauberzeremonien gebrauchten Würfel in den Texten selbst nirgends als Vibhitakafrüchte charakterisiert, die Kommentatoren erklären aber mehrfach den dort vorkommenden Ausdruck akşa in diesem Sinne, so Agnisvāmin zu Lātyāyana, Śrautas. IV. 10, 22; Rudradatta zu Āpastamba, Śrautas. V, 19, 2; Mātrdatta zu Hiraņyakeśin, Grhyas. II, 7, 2; Dārila zu Kauśikas. XVII, 17; XLI, 13. Zum Teil aber handelt es sich dabei um Imitationen von Früchten, wenigstens gibt Sāyana zu Taittirīyas. I, 8, 16, 2 (Bibl. Ind. Vol. II, S. 168) und Śatapathabr. V, 4, 4, 6 an, daß beim Rājasūya einige goldene Vibhītakafrüchte als Würfel benutzten4). Ob mit den vaibhītaka-Würfeln, die Āpastamba, Dharmas, II, 25, 12 bei der Beschreibung der Einrichtung einer Spielhalle erwähnt, die Früchte gemeint sind, ist nicht ganz sicher, da Haradatta vaibhītakān durch vibhītakavrksasya vikārabhūtān erklärt, also vielleicht Würfel, die aus Vibhitakaholz gemacht sind, darunter versteht.

Aus der epischen und klassischen Literatur ist mir ein direktes Zeugnis für den Gebrauch der Vibhītakanüsse beim Würfeln nicht bekannt; es lassen sich dafür aber Namen des Baumes wie akṣa und kali (Amara II, 4, 58; Halāyudha II, 463; Mankha 968; Hemacandra, Abhidhānacint. 1145, Anckārthas. II, 466; 543) und die Sage anführen, nach der Kali aus Nalas Körper in den Vibhītakabaum fuhr, der seitdem verflucht ist (Mbh. III, 72, 38; 41).

Was die Form betrifft, in der man die Vibhītakafrüchte benutzte, so mag hier zunächst die Ansicht eines modernen Pandit angeführt werden, von der uns Roth unterrichtet<sup>5</sup>). Dieser Pandit richtete die Nüsse zum Spiele her, indem er ihnen zwei Seiten machte; auf die eine schrieb er  $p\bar{a}$ ,

<sup>3)</sup> Darnach auch bei A. van der Linde, Geschichte und Literatur des Schachspiels, Bd. I, S. 80.

<sup>7)</sup> Es mag hier auch noch erwähnt werden, daß nach der tibetischen Version der Päkakakevali die vier Seiten des Würfels mit Buchstaben, nämlich a, ya, va, da bezeichnet waren; siehe Weber, Monatsber. S.160; Ind. Streifen, Bd. I, S. 276.

<sup>2)</sup> Vgl. Roth, ZDMG, II, 123, und besonders Gurupūjākaumudī, S.1ff.

<sup>4)</sup> Auch Apastamba, Śrautas, XVIII, 19, 1, 5, spricht von goldenen Würseln (\* moren in aksin).

<sup>4)</sup> Garupājākaumudi, S. 3.

d. i. Pāṇḍava, auf die andere kau, d. i. Kaurava. Die so zurechtgemachten Nüsse wurden nach dem Pandit als Kreisel benutzt; man faßte die einzelne Nuß an ihrem unteren stielartigen Fortsatz, zwirbelte sie mit drei Fingern und ließ sie tanzen. Die Seite, die nach oben fiel, entschied. Diese ganze Erklärung ist, wie schon schon Roth bemerkt hat, durchaus unwahrscheinlich und mit dem, was uns sonst über das Spiel berichtet wird, völlig unvereinbar. Sie ist daher nichts weiter als ein Einfall, dem irgendwelcher Wert nicht beizumessen ist.

Da die Nüsse fünf Seitenflächen haben, so nahm Zimmer an, daß die einzelnen Seiten der Reihe nach mit 1, 2, 3, 4, 5 Augen versehen waren 1). Meines Erachtens ist das aber deshalb unmöglich, weil bei einem derartigen Würfel keine Seite als die obenliegende und damit entscheidende betrachtet werden kann. Die Form der Nüsse schließt somit schon von vornherein jegliche Unterscheidung der einzelnen Seitenflächen aus, und in der Tat ist eine solche bei der Art des Spieles, die Baudhäyana und Äpastamba für das Agnyädheya und Räjasüya vorschreiben, auch gar nicht vonnöten; zu diesem Spiele können die Nüsse, wie wir sehen werden, ohne weiteres in ihrer natürlichen Gestalt verwendet werden. Das gleiche dürfen wir aber auch für das gewöhnliche Spiel annehmen, da sich zeigen wird, daß sich dieses wenigstens prinzipiell nicht von dem rituellen Spiele unterschied.

#### Die Kaurimuscheln.

Eine dritte Art von Würfeln waren die Kaurimuscheln, sk. kaparda und kapardaka. Allerdings vermag ich das Spiel mit Kauris mit Sicherheit erst aus verhältnismäßig sehr später Zeit nachzuweisen. Nach Yājñikadevas Paddhati zu Kātyāyana, Śrautas. IV, 9, 21 gebrauchte man Kauris zu dem Würfelspiel beim Agnyādheya. Mahīdhara zu Vājasaneyis. X, 28 und Sāyaṇa zu Taittirīyas. I, 8, 16, 2 (Bibl. Ind. Vol. II, p. 168) und Śatapathabr. V, 4, 4, 6 geben an, daß bei der Übergabe der fünf Würfel an den König beim Rājasūya aus Gold verfertigte Kauris die Rolle der Würfel vertreten. Auch Rv. I, 41, 9 soll nach Sāyaṇa von einem Spiele mit Kauris die Rede sein. In dem letzten Falle hat Sāyaṇa nach dem, was wir sonst über das vedische Würfelspiel wissen, sicherlich Unrecht; aber auch die übrigen Angaben der Kommentatoren sind natürlich nur für ihre eigene Zeit, nicht für die Zeit der von ihnen erklärten Texte beweisend. Heutzutage werden Kaurimuscheln als Würfel beim Pacīsī-Spiele verwendet.

Es ist klar, daß das Spiel mit solchen Muscheln viel einfacher gewesen sein muß als das mit wirklichen Würfeln wie den päšakas. Jede Markierung der Seiten durch Zahlen ist ausgeschlossen, und es kann sich nur darum gehandelt haben, ob die Muscheln mit der gewölbten Seite nach oben oder nach unten fielen. Das wird denn auch von Mahīdhara ausdrücklich festgestellt; nach ihm siegt der Spieler, wenn alle Kauris entweder nach oben

<sup>1)</sup> Altind. Leben, S. 284.

oder nach unten fallen: yadā pañcāpy akṣā ekarūpāḥ patanty uttānā avāñco vā tadā devitur jayaḥ. Dasselbe besagt der von Sāyaṇa zu Śatapathabr. V, 4, 4, 6 zitierte Vers:

pañcasu tr ekarūpāsu jaya eva bhavişyati.

Und damit stimmt auch die Beschreibung überein, die Yājñikadeva von dem Vorgang gibt: Darauf breiten die Opferpriester, der Brahman und die anderen, nördlich vom vihāra ein Stierfell aus, setzen darauf ein Messinggefäß mit der Öffnung nach unten, nehmen fünf Kaurimuscheln in die Hand, und. nachdem sie gesprochen haben: "Durch Gleich (samena) siege ich, durch Ungleich (viṣameṇa) wirst du besiegt', würfeln sie viermal auf dem Messinggefäß. Die Ausdrücke sama und viṣama sind also nicht, wie Hillebrandt. Ritualliteratur, S. 108, will, als gerade und ungerade zu verstehen, sondern samena bezeichnet den Fall, daß alle fünf Muscheln in gleicher Weise mit der Wölbung nach oben bzw. nach unten fallen, viṣameṇa das Gegenteil.

## Die Salākās und Bradhnas.

Wenn auch vielleicht nicht direkt als Würfel zu bezeichnen, so doch nach Form und Gebrauch diesem sehr ähnlich war die śalākā, das Spänchen. Pāṇini erwähnt die śalākās in II, 1, 10 zusammen mit den Würfeln, und die Kaśikā bemerkt zu der Stelle, daß man beide zu einem Spiele namens Pañeikā benutze. In der Nāradasmṛti (XVII, 1) und in Sāyaṇas Kommentar zu Av. IV, 38, 1; VII, 52, 5 werden die śalākās ebenfalls neben den Würfeln genannt. und nach Yājūikadevas Paddhati zu Kātyāyana, Śrautas. IV, 9, 21 wurden sie zum Spiele beim Agnyādheya benutzt, wenn Kaurimuscheln nicht zu erlangen waren.

Auch dem Epos ist das Spänchenspiel bekannt. Mbh. V, 35, 44 wird unter den sieben Leuten, die nicht als Zeugen auftreten dürfen, auch der saläkadhürta aufgezühlt. Das Wort ist gebildet wie das bei Amara II, 10, 44; Hemacandra. Abhidhänac. 485 überlieferte akṣadhūrta, das im Pali als akkhadhutta belegt ist (Jāt. I, 379, 23), und bedeutet nicht, wie das Petersburger Wörterbuch vermutet, 'Vogelsteller', sondern, wie Nīlakaṇtha erklärt, 'einen. der mit einer śalākā oder einem pāśa oder ähnlichen Dingen Wahrsagerei usw. betreibend andere Leute betrügt' (śalākayā pāśādinā vā śakunādikam uktrā yo 'nyān vañcayati). Wir ersehen aus dieser Erklärung zugleich, daß man die śalākās genau wie die pāśakas zu Orakelzwecken benutzte.

Ihr Aussehen ergibt sich aus dem Namen; es waren Spänchen, deren obere und untere Seiten irgendwie verschieden bezeichnet waren. Dazu stimmt, daß nach der Käśikā beim śalākā-Spiele genau wie beim Spiele mit Kaurimuscheln derjenige siegte, dessen Spänchen alle eine und dieselbe Plache entweder nach oben oder nach unten kehrten.

Ganz ähnlich wie die śalākās waren offenbar die bradhnas, die in der Naradasanti XVII. I zwischen akṣa und śalākā aufgezählt werden. Kama-lāhata erklart das Wort als 'Lederstreifen' (carmapaṭṭikāḥ).

### Aksa.

Alle die verschiedenen Würfelarten, mit Ausnahme der śalākās und bradhnas, können durch den Ausdruck akṣa, p. akkha, bezeichnet werden, der in der gesamten indischen Literatur von den ältesten Zeiten bis auf den heutigen Tag häufig vorkommt. Diese Allgemeinheit des Ausdruckes bringt eine gewisse Unsicherheit mit sich. Außer in solchen Fällen, wo der akṣa näher charakterisiert wird oder wo das Wort in demselben Texte mit einem der spezielleren Ausdrücke wechselt, wie zum Beispiel [in den Gāthās des Vidhurapaṇḍitajātaka, wo es neben pāṣa erscheint, oder]\* in Rv. X, 34, wo es neben vidhīdaka steht. ist es von vornherein oft schwer, zu sagen, was wir uns darunter vorzustellen haben. Wir sind hier zum Teil auf die Kommentatoren angewiesen; zum Teil können wir auch aus den Angaben über das Spiel selbst Rückschlüsse auf das gebrauchte Material machen, da, wie wir sehen werden, das Prinzip des Spieles ganz verschieden war, je nachdem mit Vibhītakanüssen oder pāṣakas oder Kaurimuscheln gespielt wurde.

Es sind im wesentlichen drei Kategorien von Texten, für die eine Feststellung des Begriffes akṣa von Wichtigkeit ist, die vedischen Lieder, die Ritualliteratur und das Mahābhārata. In den Liedern des Rg- und Atharvaveda werden wir unter akṣas nach dem oben Gesagten sicherlich überall Vibhītakanüsse zu verstehen haben. Auch in der Ritualliteratur scheint mir akṣa stets die Vibhītakanuß oder eine Imitation derselben in Gold zu bezeichnen. Wie wir sahen, behaupten die Kommentatoren an einigen Stellen allerdings, daß man auch, sei es natürliche, sei es in Gold nachgebildete Kaurimuscheln beim rituellen Spiele gebrauchte; aus den Texten selbst läßt sich das aber nicht erweisen. Alles, was wir hier über die Methode des Spieles erfahren, paßt nur auf das Nüssespiel und ist mit der Methode des Kaurispieles, wenigstens in der Form, die wir oben kennengelernt haben, unvereinbar. Die Behauptungen der Kommentatoren sind also, wie schon gesagt, höchstens für den Brauch ihrer eigenen Zeit beweisend.

Was das Wort akṣa im Mahābhārata betrifft, so wird es von Nīlakaṇṭha stets durch pāśa erklärt¹). Die Schilderung des Spieles zwischen Śakuni und Yudhiṣṭhira im Sabhāparvan, zwischen Nala und Puṣkara im Āraṇya-parvan weist aber deutlich darauf hin, daß hier das alte vedische Spiel mit Vibhītakanüssen gemeint ist²), das Nīlakaṇṭha vermutlich gar nicht mehr kannte. An anderen Stellen scheint aber in der Tat unter akṣa der pāśaka verstanden werden zu müssen. In Mbh. IV, 7, 1 ist von akṣas aus Katzenauge und aus Gold³), in IV, 1, 25 von solchen aus Katzenauge, aus Gold

<sup>1)</sup> Siehe die S.120 gegebenen Belege.

<sup>2)</sup> Den Beweis dafür hoffe ich im Folgenden zu liefern.

<sup>3)</sup> vaidūryarūpān pratimucya kāñcanān akṣān sa kakṣe parigṛhya vāsasā | Nīlakaṇṭha, der hier offenbar an das Caupur oder an das Würfelschach denkt, will allerdings zu vaidūryarūpān und kāñcanān śārīn ergänzen und akṣān für sich nehmen:

oder nach unten fallen: yadā pañcāpy akṣā ekarūpāḥ patanty uttānā avāñco rā tadā deritur jayaḥ. Dasselbe besagt der von Sāyaṇa zu Śatapathabr. V, 4, 4, 6 zitierte Vers:

pañcasu tv ekarūpāsu jaya eva bhavişyati.

Und damit stimmt auch die Beschreibung überein, die Yājñikadeva von dem Vorgang gibt: 'Darauf breiten die Opferpriester, der Brahman und die anderen, nördlich vom vihāra ein Stierfell aus, setzen darauf ein Messinggefäß mit der Öffnung nach unten, nehmen fünf Kaurimuscheln in die Hand, und. nachdem sie gesprochen haben: ,Durch Gleich (samena) siege ich, durch Ungleich (viṣameṇa) wirst du besiegt', würfeln sie viermal auf dem Messinggefäß.' Die Ausdrücke sama und viṣama sind also nicht, wie Hillebrandt. Ritualliteratur, S. 108, will, als gerade und ungerade zu verstehen. sondern samena bezeichnet den Fall, daß alle fünf Muscheln in gleicher Weise mit der Wölbung nach oben bzw. nach unten fallen, viṣameṇa das Gegenteil.

## Die Salākās und Bradhnas.

Wenn auch vielleicht nicht direkt als Würfel zu bezeichnen, so doch nach Form und Gebrauch diesem sehr ähnlich war die śalākā, das Spänchen. Pāṇini erwähnt die śalākās in II, 1, 10 zusammen mit den Würfeln, und die Kaśikā bemerkt zu der Stelle, daß man beide zu einem Spiele namens Pañcikā benutze. In der Nāradasmṛti (XVII, 1) und in Sāyaṇas Kommentar zu Av. IV, 38, 1; VII, 52, 5 werden die śalākās ebenfalls neben den Würfeln genannt. und nach Yājñikadevas Paddhati zu Kātyāyana, Śrautas. IV, 9, 21 wurden sie zum Spiele beim Agnyādheya benutzt, wenn Kaurimuscheln nicht zu erlangen waren.

Auch dem Epos ist das Spänchenspiel bekannt. Mbh. V, 35, 44 wird unter den sieben Leuten, die nicht als Zeugen auftreten dürfen, auch der saläkadhürta aufgezählt. Das Wort ist gebildet wie das bei Amara II, 10, 44; Hennacandra. Abhidhänac. 485 überlieferte akṣadhūrta, das im Pali als akkhadhutta belegt ist (Jāt. I, 379, 23), und bedeutet nicht, wie das Petersburger Wörterbuch vermutet, 'Vogelsteller', sondern, wie Nīlakaṇṭha erklärt. 'einen, der mit einer śalākā oder einem pāśa oder ähnlichen Dingen Wahrsagerei usw. betreibend andere Leute betrügt' (śalākayā pāśādinā vā śakunūdikam uktrā yo 'nyān vañcayati). Wir ersehen aus dieser Erklärung zugleich, daß man die śalākās genau wie die pāśakas zu Orakelzwecken benutzte.

Ihr Aussehen ergibt sich aus dem Namen; es waren Spänchen, deren obere und untere Seiten irgendwie verschieden bezeichnet waren. Dazu stimmt, daß nach der Käsikä beim salākā-Spiele genau wie beim Spiele mit Kaurimuscheln derjenige siegte, dessen Spänchen alle eine und dieselbe Flache entweder nach oben oder nach unten kehrten.

Ganz ähnlich wie die *śalākās* waren offenbar die *bradhnas*, die in der Nāradasmṛti XVII, I zwischen *akṣa* und *śalākā* aufgezählt werden. Kama-lāhara erkhārt das Wort als 'Lederstreifen' (carmapaṭṭikāḥ).

### Akşa.

Alle die verschiedenen Würfelarten, mit Ausnahme der śalākās und benihuas, konnen durch den Ausdruck akṣa, p. akkha, bezeichnet werden, der in der gesamten indischen Literatur von den ältesten Zeiten bis auf den hentigen Tag häufig vorkommt. Diese Allgemeinheit des Ausdruckes bringt eine gewisse Unsieherheit mit sich. Außer in solchen Fällen, wo der ako naher charakterisiert wird oder wo das Wort in demselben Texte mit einem der spezielleren Ansdrücke wechselt, wie zum Beispiel [in den Gāthās des Vidhurapanditajātaka, wo es neben pāša erscheint, oder]\* in Rv. X, 34, wo es neben eidhidaka steht, ist es von vornherein oft schwer, zu sagen, was wir uns darunter vorzustellen haben. Wir sind hier zum Teil auf die Kommentatoren angewiesen; zum Teil können wir auch aus den Angaben über das Spiel selbst Rückschlüsse auf das gebrauchte Material machen, da, wie wir sehen werden, das Prinzip des Spieles ganz verschieden war, je nachdem mit Vibhitakanüssen oder pāšakas oder Kanrimuschelu gespielt wurde.

Es sind im wesentlichen drei Kategorien von Texten, für die eine Feststellung des Begriffes akşa von Wichtigkeit ist, die vedischen Lieder, die Ritualliteratur und das Mahäbhärata. In den Liedern des Rg- und Atharvaveda werden wir unter akṣas nach dem oben Gesagten sieherlich überall Vibhitakanusse zu verstehen haben. Auch in der Ritualliteratur scheint mir akṣa stets die Vibhitakanuß oder eine Imitation derselben in Gold zu bezeichnen. Wie wir sahen, behaupten die Kommentatoren an einigen Stellen allerdings, daß man auch, sei es natürliche, sei es in Gold nachgebildete Kaurimuscheln beim rituellen Spiele gebrauchte; ans den Texten selbst läßt sich das aber nicht erweisen. Alles, was wir hier über die Methode des Spieles erfahren, paßt nur auf das Nüssespiel und ist mit der Methode des Kaurispieles, wenigstens in der Form, die wir oben kennengelernt haben, unvereinbar. Die Behauptungen der Kommentatoren sind also, wie sehon gesagt, höchstens für den Brauch ihrer eigenen Zeit beweisend.

Was das Wort akşa im Mahābhārata betrifft, so wird es von Nīlakaņṭha stets durch pāśa erklürt¹). Die Schilderung des Spieles zwischen Śakuni mid Yudhiṣṭhira im Sabhāparvan, zwischen Nala und Puṣkara im Āraṇya-parvan weist aber deutlich darauf hin, daß hier das alte vedische Spiel mit Vibhītakanüssen gemeint ist²), das Nīlakaṇṭha vermutlich gar nicht mehr kannte. An anderen Stellen scheint aber in der Tat unter akṣa der pāśaka verstanden werden zu müssen. In Mbh. IV, 7, 1 ist von akṣas aus Katzenauge und ans Gold³), in IV, 1, 25 von solchen aus Katzenauge, aus Gold

<sup>1)</sup> Siehe die S.120 gegebenen Belege.

<sup>2)</sup> Den Beweis dafür hoffe ich im Folgenden zu liefern.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) vaidūryarūpān pratimucya kūñcanān akṣūn sa kakṣe parigrhya vāsasā | Nilakaṇṭha, der hier offenhar an das Caupur oder an das Würfelschach denkt, will allerdings zu vaidūryarūpān und kūñcanān šūrīn ergänzen und akṣān für sich nehmen:

und aus Elfenbein, von schwarzen und roten akşas die Rede<sup>1</sup>), und wenn man auch Vibhītakanüsse und Kaurimuscheln in Gold nachahmte, so sind dach Nachahmungen in Steinen und Elfenbein oder gar in verschiedenen Farben sehr unwahrscheinlich und jedenfalls nirgends bezeugt. In Mbh. IV. 68 wird ferner erzählt, wie König Virāṭa sich mit Yudhiṣṭhira während des Würfelspieles erzürnt und voller Wut seinem Gegner mit einem Würfel ins Gesicht schlägt, so daß ihm die Nase blutet (V. 46):

tutah prakupito rājā tam akṣeṇāhanad bhṛśam | mul:he Yudhiṣṭhiram kopān naivam ity eva bhartsayan ||

Auch hier kann mit dem akşa unmöglich die haselnußgroße Vibhītakafrucht gemeint sein, mit der man einen Schlag überhaupt nicht führen kann. Der Dichter kann hier nur an einen pāśaka gedacht haben, der allerdings lang und schwer genug ist, um zum Schlagen zu dienen.

Nun ist es gewiß kein Zufall, daß alle diese Stellen, wo wir akşa im Sinne von pāšaka nehmen müssen, gerade im Virāṭaparvan vorkommen, d. h. in dem Parvan, in dem auch sonst zum Teil andere und offenbar spätere Sitten und Gebräuche zutage treten als in den übrigen Teilen des Epos²). Ich sehe daher keine Schwierigkeit in der Annahme, daß akṣa im vierten Buche des Mahābhārata eine andere Bedeutung zukommt als in den übrigen Büchern und daher hier auch ein anderes Spiel gemeint ist als in jenen³).

enidüryarüpün küñcanāms ca sārīn | idam svetaraktasārīnām sāriphalakasya copalakṣaṇam | akṣān pāsāms ca. Mir erseheint diese Konstruktion unmöglieh, wenn ich nuch die Beziehung auf ein mit dem Brettspiel kombiniertes Würfelspiel für richtig halte.

¹) vaidūryūn kāñcanān dāntān phalair jyotīrasaiḥ saha | kṛṣṇūkṣūl lohitākṣūṁś ca nirvartsyāmi manoramān ||

Der zweite pāda ist mir unklar. Nīlakaņţha faßt hier dāntān als śārīn und bezieht darauf vaidūryān, kāūcanān und jyotīrasaiḥ, das rot und weiß bedeuten soll. Auch kṛṣṇākṣān und lohitākṣān erklärt er durch śārīn. Phalaiḥ umschreibt er durch śāristhā-prinārthāni koṣṭhayuktāni kāṣṭhādimayāni phalakāni taiḥ, wobei er aber an 'Bretter aus Holz usw. mit Feldern verschen, zum Aufstellen der Steine' denkt, nicht an 'hollowed vessels for rattling the dice', wie Hopkins, Position of the Ruling Caste in Ancient India, JAOS. Vol. XIII, p. 123, meint. Er hat hier also dasselbe Spiel wie in IV, 7, 1 im Auge. Auch Harivainśa II, 61, 37 werden schwarze und rote akṣas erwalmt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der Grund ist wahrscheinlich der, daß für den Inhalt des vierten Buches — abgesehen von diduktischen Stellen — keine alten Quellen vorlagen, durch die sich der epische Dichter gebunden fühlte, während er sieh in den anderen erzählenden Buchern an idtere Schilderungen anschloß.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Gemaueres hierüber spüter. Daß auch der moderne Inder sich unter dem akşa um Viråtaparvan einen påšaka vorstellt, zeigt das in der Bombayer Ausgabe diesem Parvan vorgeheftete Bild, auf dem Yudhişthira mit zwei påšakas in der Hand dargestellt ist. Für unsere Frage beweist das freilieh niehts, da man sich heutzutage wohl ebenso wie sehon zu Nilakanthas Zeit das Würfelspiel überall im Mahābhārata als das pließes Spiel denkt.

### Die Zahl der Würfel.

Über die genaue Zahl der Würfel, die beim Spiele gebraucht wurden, geben uns die Jātaka-Stellen keine Auskunft. Der ständig wiederkehrende Ausdruck pāsake oder pāse khipati (Jāt. I, 290, 1; 293, 12; VI, 281, 19 u. ö.) und die ganze Schilderung des Spieles im Vidhurapaṇḍitajātaka überhaupt zeigen nur deutlich, daß bei dem Spiele mit pāsakas jeder Spieler mehrere Würfel zugleich warf.

In der Einleitung zu dem ersten Würfelorakel des Bower Manuscripts ist von pāśakas im Plural die Rede¹), und da die nachher aufgeführten einzelnen Würfe jedesmal aus drei Zahlen bestehen, so dürfen wir mit Sicherheit annehmen, daß man drei pāśakas verwendete. Da es aber hier bei den Würfen auch auf die Reihenfolge der Zahlen ankam, — es werden z. B. die Würfe 421, 214, 142, 241, 412 voneinander unterschieden — so mußten natürlich auch die einzelnen pāśakas noch irgendein Abzeichen haben, damit man sie als ersten oder zweiten oder dritten erkennen konnte. Darauf bezieht sich nun offenbar die Angabe (Blatt Ib, Z. 3), daß sie mit einem Topfe, einem Diskus und einem Elefanten versehen waren (kumbha-kārimātangayuktā patantu)²). Der durch das Bild eines Topfes gekennzeichnete pāśaka galt also immer als der erste, der mit dem Diskus war der zweite, der mit dem Elefanten der dritte. Für die Wahl dieser Zeichen war sicherlich maßgebend, daß alle drei glückbringende Symbole sind³).

<sup>1)</sup> Blatt Ib, Z. 2f.: prāsakā patantu; Z. 4: samaksā patantu.

²) Diese Erklärung von kumbhakārimātanga hat Hoernle, Ind. Ant. Bd. XXI, S.132 gegeben. In seiner Ausgabe des Bower MS., S.197, hat er sie fallen lassen. Hier übersetzt er die fragliche Stelle: 'Let them fall as befits the skill of Kumbhakārī, the Mātanga woman!' und meint, es läge hier vielleicht eine Anspielung auf eine in einer buddhistischen Legende erwähnte Candāla Frau Kumbhakārī vor. Aber abgesehen davon, daß die Worte doch wohl kaum jene Übersetzung zulassen, scheint mir eine solche Anspielung deshalb ganz unwahrscheinlich, weil in dem Texte sonst nirgends Beziehungen zum Buddhismus zutage treten; das Schriftchen verrät im Gegenteil durch den namaskāra an Nandirudreśvara, die Ācāryas, Īśvara, Māṇibhadra, alle Yakṣas, alle Devas, Śiva, Ṣaṣṭhī, Prajāpati, Rudra, Vaiśravaṇa und die Marutas (Blatt Ib, Z. 1—2), durch die Erwähnung von Śiva, Nārāyaṇa, Viṣṇu, Janārdana (Blatt Ib, Z. 4—5) und durch die Vorschrift, seine Habe an die Brahmanen zu verschenken (Blatt IIIb, Z. 4), daß es einen orthodoxen Hindu zum Verfasser hat.

<sup>3)</sup> Ganz anders denkt sich Hoernle die Sache. Er nimmt an (Ind. Ant. Bd. XXI, S.132), daß die Würfel auf eine Tafel geworfen wurden, die in zwölf Felder geteilt war; je drei dieser Felder wären der Reihe nach mit den Ziffern I, 2, 3, 4 bezeichnet gewesen. Aber für das Vorhandensein einer solchen Tafel haben wir nicht den geringsten Anhaltspunkt; das Wort vrii (Blatt Ib, Z. 4), das Hoernle mit 'diagram' übersetzte, gibt er selbst später in seiner Ausgabe (S.197) durch 'process of divination' wieder. Die Gestalt der pāśakas scheint mir den Gebrauch eines Diagrammes sogar auszuschließen. Hätte man diese stabähnlichen Würfel auf eine derartige Tafel geworfen, so hätten sie so und so oft über die Grenze der Felder hinausgeragt, und es hätte zweifelhaft bleiben müssen, welche Zahl gemeint sei. Durch diese Erwägung erledigt sich meiner Ansieht nach auch das, was Schröter a. a. O. S. XV, über den Gebrauch eines Zahlenbrettes vermutet.

Auch in der Päśakakevalī werden für jeden Wurf drei Zahlen augegeben, und es wird dabei ein Unterschied in der Reihenfolge der Zahlen gemacht, aber hier wird in der Einleitung nur von einem päśaka gesprochen<sup>1</sup>). Es wurde also bei dem Orakel der Päśakakevalī ein päśaka dreimal hintereinander geworfen, wie das in BB. auch ausdrücklich gesagt wird:

trivāram prārthayed devīm mantreņānena mantravit | trivāram dhārayet pāśam paścād devī hi nirdiśet²) ||

Der Gebrauch von einem oder drei Würfeln beim Wahrsagen beweist natürlich nichts für das eigentliche Würfelspiel. Ebensowenig kommt aber für dieses Yājñikadevas schon oben S. 123 angeführte Angabe in Betracht, wonach man beim Agnyādheya mit fünf Kaurimuscheln oder, falls diese nicht zu haben waren, mit fünf Spänchen viermal hintereinander würfelte. Yājñikadeva hat hier sicherlich das in der Kāśikā zu Pāṇ. II, 1, 10 beschriebene Pañcikāspiel im Auge, wenn auch in der Kāśikā selbst die Kaurimuscheln nicht direkt erwähnt sind, sondern nur fünf akṣas oder śalākās als Spielmaterial genannt werden³). Es wäre aber natürlich ganz falsch, aus diesem Muschel- oder Spänchenspiel, das schon dadurch, daß es einen besonderen Namen führt, als eine Abart des Spieles charakterisiert wird, auf das eigentliche Würfelspiel zu schließen.

Eine Fünfzahl von Würfeln wird ferner in den Ritualtexten vielfach in einer Zeremonie des Rājasūya erwähnt: Taittirīyabr. I, 7, 10, 5; Āpastamba, Śrautas. XVIII, 19, 5; Śatapathabr. V, 4, 4, 6; Kātyāyana, Śrautas. XV. 7. 5. Auf diese Stelle hat Weber großes Gewicht gelegt<sup>4</sup>); ich glaube aber später zeigen zu können, daß die dort genannten fünf Würfel überhaupt nicht zum Spiele benutzt wurden<sup>5</sup>).

Im übrigen ist in den Beschreibungen des Spieles in den Ritualtexten immer von sehr hohen Würfelzahlen die Rede. Beim Agnyādheya brauchte man nach Baudhāyana, Śrautas. II, 8, 49 Würfel, nach Āpastamba, Śrautas. V. 19, 4 empfing der Opferherr dabei 100 Würfel.\* Beim Rājasūya wurden nach Āpastamba, Śrautas. XVIII, 19, 1 zunächst über 100 oder über 1000 Würfel auf das adhidevana geschüttet; nach XVIII, 19, 5 werden dann den Gegenspielern des Königs 400 Würfel weggeschüttet.\*

<sup>1)</sup> ln BB.: muhūrte subhavelāyām pāsakam kārayec chubham; om namah pāsendrucūdāmaņe kāryam satyam vada satyam vada svāhā; pāsakam bhuvi cālayet.

<sup>2)</sup> Vgl. Schröter a. a. O. S. XIV, der Webers Auffassung mit Recht verwirft.

<sup>2)</sup> Auf dasselbe Spiel gehen natürlich auch die S. 123 angeführten Bemerkungen Mahidharas und Säyanas.

<sup>4)</sup> Über die Königsweihe, den Râjasûya, S.71f.

<sup>2)</sup> Ich will noch bemerken, daß das Vorkommen von akşa zur Bezeichnung der Zahl 5 nichts für den Gebrauch von fünf Würfeln beweist. Es handelt sich in diesem Falle ger nicht um das Wort akşa. 'Würfel', wie die Petersburger Wörterbücher anzuben, andern akşa ist hier das Synonym von indriya, 'Sinnesorgan'. Erwähnt mag wich worden, daß sich Kathäsaritsägara CXXI, 104 ein Spieler dem Siva gegenüber als Graber bezeichnet; es geschicht das aber um des Wortspieles willen und kann daher ter uns b. Frage kann etwas beweisen.

Hier empfiehlt schou die Zusammenstellung von tripaūcāśā mit satā das Wort als 150 zu fassen und zu übersetzen; 'Die hundert und fünfzig gytsīs (Hexen?)<sup>2</sup>) und die hundert Zauberer, sie alle möge der jaṅgiḍa von ihrer Kraft trenuen und saftlos machen.'

Eine weitere Stütze erhült diese Auffassung durch Rv. I, 133, 3; 4:

àvāsām Magharañ jahi śárdho yātumátīnām | . . .

yāsām tisrāh prūcāšāto bhirlangair apārapah ||

<sup>\*)</sup> Diese Stelle hat schon Geldner, KZ. XXVII, 217f., zur Erklärung von tripenichki in Rv. X, 34, 8 herangezogen. Er faßt aber das Wort in beiden Fällen als 53 auf und meint, diese Zahl sei zum Ausdruck einer unbestimmten Vielheit gebraucht.

<sup>4)</sup> Dies ist die Lesung, die Säynna vor sich Intto und die durch die unten angeführte Stelle aus dem Rgveda gestützt wird.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bloomfield, SBE. Vol. XLII, p. 671, vergleicht die in Väjasancyis. XVI, 25 erwähnten getsäh.

Die hier genannten yātumatīs sind offenbar mit den gṛtsīs des Atharvaved identisch, und hier erklärt auch Sāyaṇa tisráḥ pañcāśátaḥ durch triguṇita pañcāśatsamkhyām sārdhaśatam. Es ist also zu übersetzen: 'Schlag nieder o Maghavan, die Schar dieser Hexen..., von denen du hundertundfünfzi durch deine Angriffe niederwarfest.'

Ebenso möchte ich nun auch in Rv. X, 34, 8 übersetzen: 'Zu hundert undfünfzig spielt ihre Schar.'\* Ob man daraus den Schluß ziehen darf, da in rgvedischer Zeit genau 150 Würfel zum Spiele benutzt wurden, ist frei lich nicht ganz sicher; 'hundertundfünfzig' könnte hier vielleicht einfact zum Ausdruck einer großen unbestimmten Menge dienen, wie das sicherlich in Av. XIX, 34, 2 und Rv. I, 133, 4 der Fall ist. Wie dem aber auch sein mag, die Stelle beweist jedenfalls, daß zu dem Spiele der rgvedischen Zeit genau so wie zu dem Spiele, das die Ritualtexte und der Verfasser de Vanaparvan im Auge haben, also, mit anderen Worten, zu dem Spiele mit Vibhītakanüssen eine große Anzahl von Würfeln nötig war.

Diesem Ergebnisse scheint Rv. I, 41, 9 zu widersprechen, wo nach der einheimischen Erklärern von vier Würfeln, die der Spieler in der Hand hält, die Rede ist. Ich glaube später zeigen zu können, daß jene Erklärung zwar durchaus richtig ist, daß aber daraus nicht auf ein Spiel mit vier Würfeln zu schließen ist, wie das zum Beispiel Zimmer, Altind. Leben S. 283, getan hat.

## Glaha.

Würfelplatz oder Würfelbrett und Würfel waren die einzigen Requisiten des Spielers. Die Würfel wurden, wie die Schilderung des Vidhurapanditajātaka deutlich zeigt, mit der Hand, nicht wie bei uns mit einem Becher geworfen. Das gleiche Verfahren galt sicherlich schon in vedischer Zeit; aus Av. VII, 52, 8:

kṛtáṁ me dákṣiṇe háste jayó me savyá áhitaḥ | dürfen wir wohl schließen, daß man beliebig mit der rechten wie mit der linken Hand würfelte. Auch heutzutage wird, soviel ich weiß, nie ein Würfelbecher benutzt. Es kann daher auch in der schon oben angeführten Stelle aus dem Mahābhārata (II, 56, 3):

glahān dhanūmṣi me viddhi śarān akṣāmś ca Bhārata | glaha unmöglich den Würfelbecher bedeuten, wie im Petersburger Wörterbuch vermutet wird¹). glaha, von der Wurzel glah, die, wie schon die indischen Grammatiker gesehen haben, mit grah identisch ist (Pāṇ. III, 3, 70)²), bezeichnet vielmehr zunächst den 'Griff', die Würfel, die man zum Wurfebereit in der Hand gepackt hält, den Wurf in konkretem Sinne.\* Diese

<sup>1)</sup> Aus demselben Grunde kann ich auch für akṣāvapana und phalaka nicht die Bedeutung 'Würfelbecher' anerkennen; siehe S.120, Anm. 1; S. 126, Anm. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pischel, Ved. Stud. I, 83, hat das allerdings in Zweifel gezogen, aber Rv. X, 34, 4: yásyágrdhad védane vājy àkṣáḥ scheint mir doch nicht ausreichend, um eine Ableitung von \*gradh zu rechtfertigen.

Bedeutung liegt hier noch vor; die glahas, die in der Faust zusammengehaltenen Würfel, gleichen dem Bogen, die einzelnen Würfel, die beim Werfen daraus hervorgehen, den Pfeilen<sup>1</sup>). Daher können Mbh. VIII, 74, 15 die glahas selbst mit Pfeilen verglichen werden:

adyāsau Saubalaķ Kṛṣṇa glahāñ jānātu vai śarān | durodaram ca Gāṇḍīvam maṇḍalam ca ratham prati ||

'Heute, o Kṛṣṇa, soll jener Sohn des Subala erkennen, daß die Pfeile die Würfe sind, das Gāṇḍīva der Spieler²) und der Wagen der Spielkreis.'

In Mbh. II, 76, 23. 24 macht Sakuni den Vorschlag, um die Verbannung zu spielen:

anena vyavasāyena dīvyāma puruṣarṣabhāḥ | samutkṣepeṇa caikena vanavāsāya Bhārata ||

'Mit diesem Übereinkommen wollen wir spielen, ihr Helden, und mit einem Wurfe<sup>3</sup>)\* um das Leben im Walde, o Bhārata.'

Dann fährt der Erzähler fort:

pratijagrāha tam Pārtho glaham jagrāha Saubalaḥ | jitam ity eva Śakunir Yudhiṣṭhiram abhāṣata ||

'Der Sohn der Pṛthā nahm den') an; den Wurf ergriff der Sohn des Subala. 'Gewonnen!' sagte Śakuni zu Yudhiṣṭhira.'

Daß glaha hier wirklich die zum Wurfe bereitgehaltenen Würfel sind, zeigt der genau entsprechende Vers II, 60, 9, wo akṣān für glaham steht:

tato jagrāha Šakunis tān akṣān akṣatattvavit |
jitam ity eva Šakunir Yudhiṣṭhiram abhāṣata ||

Diese Bedeutung 'Wurf' ist im Mahābhārata weiter verbreitet, als es nach dem Petersburger Wörterbuch der Fall zu sein scheint, wo sie nur für II, 65, 39: glaham dīvyāmi cārvangyā Draupadyā, II, 71, 5: imām sabhāmadhye yo vyadevīd glaheṣu, und V, 48, 91: mithyāglahe nirjitā vai nṛśamṣaiḥ, anerkannt wird. In Mbh. II, 59, 8:

akṣaglahaḥ so 'bhibhavet param nas tenaiva doṣo bhavatīha Pārtha ! soll glaha 'Würfeler' bedeuten; es ist aber zu übersetzen: 'Der Wurf') ist es, der unsern Gegner besiegt; durch ihn nur entsteht hier ein Übel, o Sohn der Pṛthā.'

Für eine Reihe von Stellen außer der schon besprochenen II, 76. 24 wird 'Einsatz' als Bedeutung von glaha aufgestellt, während mir auch hier

nur 'Wurf' zu passen scheint. Wenn der Kampf unter dem Bilde des Spieles geschildert wird, werden die Vorkämpfer als die *glahas* der Heere bezeichnet. So bei dem Zusammentreffen des Karna und Arjuna, VIII, 87, 31—33:

tāvakānām raņe Karņo glaho hy āsīd viśāmpate |
tathaiva Pāṇḍaveyānām glahaḥ Pārtho 'bhavat tadā ||
ta eva sabhyās tatrāsan prekṣakāś cābhavan sma te |
tatraiṣām glahamānāmām dhruvau jayaparājayau ||
tābhyām dyūtam samāsaktam vijayāyetarāya ca |
asmākam Pāṇḍavānām ca sthitānām raṇamūrdhani ||

VI, 114, 44 erzählt Sañjaya:

tāvakānām jaye Bhīṣmo glaha āsīd viśāmpate | tatra hi dyūtam āsaktam vijayāyetarāya vā ||

VII, 130, 20; 21 sagt Drona:

senām durodaram¹) viddhi śarān akṣān viśāmpate | glaham ca Saindhavam rājams tatra dyūtasya niścayaḥ || Saindhave tu mahad dyūtam samāsaktam paraih saha |

Es ist meiner Ansicht nach ausgeschlossen, daß glaha hier 'Einsatz' bedeute. Man kann doch unmöglich sagen, daß das Spiel um Sieg oder Untergang am Einsatz hänge oder daß die Entscheidung des Spieles auf diesem beruhe. Der Sieg wird vielmehr durch den Wurf bedingt; Karna und Arjuna, Bhīṣma und Saindhava sind also die Würfe, mit denen die feindlichen Heere um den Sieg spielen.

Als Śakuni zuerst mit dem Vorschlage kommt, um die Verbannung zu spielen, sagt er (II, 76, 9):

amuñcat sthaviro yad vo dhanam pūjitam eva tat |
mahādhanam glaham tv ekam sṛṇu bho Bharatarṣabha ||
In II, 76, 22 wiederholt er:

eşa no glaha evaiko vanavāsāya Pāndavāh |

In III, 34, 8 erinnert Yudhisthira den Bhīmasena an die Sache:

tvam cāpi tad vettha Dhanamjayas ca punar dyūtāyāgatāms tām sabhām nah |

yan mām bravīd Dhṛtarāṣṭrasya putra ekaglahārtham Bharatānām sama-

Es wird also immer wieder betont, daß es sich bei dem Spiele um die Verbannung um einen einzigen glaha handelt. Das wird aber nur verständlich, wenn man glaha als 'Wurf' faßt; es ist ein einziger Wurf, der über die Verbannung der Kauravas oder der Pāṇḍavas entscheiden soll. Auch die Konstruktion von glaha mit dem Dativ des Eingesetzten in II, 76, 22 spricht dafür; glaho vanavāsāya entspricht genau dem samutkṣepo vanavāsāya in dem oben angeführten Verse II, 76, 24²).

<sup>1)</sup> Nilakantha: durodaram dyūtakāriņam.

<sup>2)</sup> Nīlakantha erklärt dort samutksepeņa: ekenaiva vacanopaksepeņa sakrd vyāhrtamātreņety arthaķ. Im größeren PW. wird 'Aufheben der Hand', im kleineren

Daß glaha an anderen Stellen des Epos und in der späteren Literatur außer 'Wurf' auch 'das, was bei dem Wurfe auf dem Spiele steht' bedeuten kann, soll nicht geleugnet werden. Bisweilen ist es schwer, zu entscheiden, welche Bedeutung vorliegt. So bezeichnet z. B. Yudhisthira in II, 65, 12 den Nakula als glaha und zugleich als dhana:

Nakulo glaha evaiko viddhy etan mama tad dhanam | Ich glaube, daß auch hier zu übersetzen ist: 'Nakula (gilt) der eine Wurf: wisse, daß dies mein Einsatz¹) ist', und daß Yudhisthira auch hier hervorheben will, daß er den Nakula auf einen Wurf setzt. Jedenfalls ist an 'Wurf' als Grundbedeutung von glaha festzuhalten, und ich hoffe später zeigen zu können, daß sie auch in Av. IV, 38, 1—3 anzunehmen ist.

### Die Technik des Pāśaka-Spieles.

Die äußere Technik des pāśaka-Spieles wird in der Jātaka-Stelle sehr anschaulich geschildert. Wie schon erwähnt, nimmt der Spieler die Würfel in die Hand. Dann rollt er sie in der Hand durcheinander (haṭṭhe vaṭṭetvā) und wirft sie nach oben in die Luft (ākāse khipi). Fallen sie ungünstig. so hat er das Recht, sie wieder aufzufangen, solange sie noch in der Luft schweben, und den Wurf zu wiederholen; von diesem Rechte macht ja der König Gebrauch, bis es ihm durch Puṇṇakas Zaubermacht unmöglich gemacht wird, die Würfel zu fangen. In der Fähigkeit, im Nu zu erkennen, ob die Würfel richtig oder falsch fallen, besteht, wie der Erzähler hervorhebt, die Geschicklichkeit des Spielers (rājā jūtasi ppamhi sukusalatāya pāsake attano parājayāya bhassante ñatvā).

Auch im Mahābhārata wird bekanntlich öfter die Geschicklichkeit, die das Würfelspiel erfordere, betont. In II, 56, 3 bezeichnet Sakuni das Spiel als eine Fertigkeit, in der der Kundige den Unkundigen besiegen könne:

akṣān kṣipann akṣataḥ san vidvān aviduṣo jaye

In II, 48, 20. 21 rühmt er sich seiner Geschicklichkeit im Spiele:

devane kušalaš cāham na me 'sti sadyšo bhuri '

trişu lokeşu Kauravya tam tvam dyüte samāhraya tasyāk şaku śalo rājann ādāsye 'ham asam śayam trājyam śriyam ca tām dīptām tvadartham purusarsabha i

während er andererseits von Yudhisthira wegwerfend sagt, er liebe zwar die Würfel, verstände aber nichts vom Spiel (II. 48, 19):

dyūtapriyas ca Kaunteyo na sa jānāti deritum?) Yudhisthira selbst hält sich natürlich für einen guten Spieler und rühmt sich

<sup>&#</sup>x27;das Hinwerfen eines Wortes, Anspielung auf' für samutkerpa ung geben. Der beiter einstimmung von II. 76, 22 und 24 zeigt, daß alles das nicht richtig ist.

<sup>1)</sup> dhana kehrt in dem alten vedischen Sinne von Linsatz in der Schlieberg des Spieles immer wieder: siehe II. 60, 7; 61, 2, 6, 10, 13, 17, 20, 23, 27, 20; +1, 4, 6, 8, 10.

<sup>2)</sup> Der Vers wird mit der Abweichung er für se in H, 49, 35 v (ci st. b)

in IV, 7, 12 seiner Geschicklichkeit genau so wie Śakuni: akṣān prayoktuń kuśalo 'smi devinām.

Man könnte wegen der Ähnlichkeit der Ausdrücke versucht sein, diese Stellen im Sinne der Jātaka-Erzählung zu deuten. Es ist dabei aber doch zu bedenken, daß es sich im Mahābhārata nicht um das Spiel mit pāśakas, sondern um das Nüssespiel handelt¹), bei dem es auf das rasche Erkennen von Augenzahlen gar nicht ankommen kann, und ich glaube daher, daß die Geschicklichkeit, von der im Mahābhārata die Rede ist, in etwas anderem beruht, nämlich in der Zählkunst, die wir später kennenlernen werden.

# Die Ayas und ihre Namen.

Kehren wir jetzt zum Vidhurapanditajātaka zurück. Nach der Darstellung des Jātaka gab es 24 verschiedene āyas, von denen jeder der beiden Spieler sich vor Beginn des Spieles einen wählt. Wem es dann gelingt, den gewählten zu werfen, der hat gewonnen.

Es kann darnach keinem Zweifel unterliegen, daß  $\bar{a}ya$  soviel wie 'Wurf', d. h. eine bestimmte Anzahl oder Verbindung von Würfelaugen bedeutet, und das wird durch die Pāśakakevalī bestätigt. Hier wird in V.168 der Wurf 431 ausdrücklich als  $\bar{a}ya$  bezeichnet:

catuṣkādau trikaṁ madhye padaṁ caivāvasānikam | eṣa ā yaḥ pradhānas tu śakaṭaṁ nāma nāmataḥ || Und auch in V. 35 ist sicherlich zu lesen:

padam pūrvam trikam madhye catuṣkam cāvasānikam | āyo²) 'yam vijayo nāma tasya vakṣyāmi cintitam ||

Da man, wie wir schon sahen, beim Würfel-Orakel entweder drei vierseitige, durch Abzeichen unterschiedene Würfel auf einmal oder einen vierseitigen Würfel dreimal hintereinander warf, so ergeben sich 64 verschiedene Würfe, denen sowohl in dem ersten Würfel-Orakel des Bower Manuscripts als auch in der Pāśakakevalī besondere Namen beigelegt werden. In der erstgenannten Schrift, wo die Permutationen jeder Gruppe die gleichen Namen tragen, sind es die folgenden<sup>3</sup>):

| 444 | cantayānta4).                  | 321 | $dundubh\bar{\imath}.$ |
|-----|--------------------------------|-----|------------------------|
| 333 | $navikkar{\imath}.$            | 442 | vrs $a$ .              |
| 222 | paṭṭabandha.                   | 422 | $pre$ $syar{a}.$       |
| 111 | $kar{a}laviddhi.$              | 332 | $vitar{\imath}.$       |
| 443 | $\dot{sapata}^5$ ).            | 114 | karna.                 |
| 343 | $m\bar{a}l\bar{\imath}^{6}$ ). | 322 | $sajar{a}$ .           |

<sup>1)</sup> Nur in Mbh. IV, 7, 12 ist wohl eher an das pūšaka-Spiel zu denken; siehe S. 125f.

<sup>2)</sup> BA āyāyam; LU anko; LE praśno; BB pāśo, was Schröter in den Text aufgenommen hat.

<sup>3)</sup> Die Reihenfolge ist die in dem Werk befolgte.
4) Der Name ist unsicher.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Die Permutationen 434 und 344 werden als zweiter und dritter sāpaṭa bezeichnet und so analog bei den folgenden Gruppen.

<sup>6)</sup> Der Name steht im Text bei 334 und fehlt versehentlich bei 343 und 433.

 324 vahula¹).
 331 kāṇa oder kaṇa³).

 414 kūṭa.
 311 cuñcuṇa.

 421 bhadrā²).
 221 pāñcī oder pañcī.

341 śaktī oder śakti. 112 kharī<sup>4</sup>).

Die meisten dieser Namen kehren in der Päśakakevalī wieder, doch ist die Verteilung auf die einzelnen Würfe nicht immer dieselbe. Ich gebe im folgenden eine Liste, indem ich den Namen, den die Gruppe in dem ersten Würfel-Orakel des Bower Manuscripts (B. MS.) führt, voranstelle<sup>5</sup>).

- 111. B. MS. kālaviddhi. P. sobhana.
- 112. B. MS. kharī. P. kartarī. Dies ist die Lesart von BA und BB; LE und LU lesen patitā viṣakartarī für patitā tava kartarī. Ich habe keinen Zweifel, daß kartarī aus kharī oder dem synonymen gardabhī<sup>6</sup>) verderbt ist.
- 113. B. MS. cuñcuna. P. ciñcini. Die beiden Ausdrücke sind natürlich identisch.
- 114. B. MS. karņa. P. karņikā (auch in G). Eine Handschrift hat nach Hoernle, Bower Manuscript, S. 219, kartarī. Die längere Form karņikā ist dem Metrum zuliebe gewählt. Das Geschlecht schwankt auch sonst bei diesen Namen zwischen Maskulinum und Feminium.
- 121. B. MS. kharī. P. kein Name. Vielleicht ist pāśo 'yaṁ (so LE; BA pāśake, BB pāśakaḥ, LU pāśaka) in pāśo 'yaṁ patitas tava an die Stelle des ursprünglichen Namens getreten, wie bei 411 patitaṁ hy atra kāranaṁ in BB durch pāśake patitaṁ tava ersetzt worden ist.
- 122. B. MS.  $p\bar{a}n\bar{c}i$ . P.  $v\bar{a}sa$ . Für  $v\bar{a}so$  liest BB  $p\bar{a}so$ ; Schröter hat  $v\bar{a}mo$  in den Text gesetzt.  $v\bar{a}so$  und  $p\bar{a}so$  sind sicherlich Verderbnisse von  $p\bar{a}n\bar{c}i$ .
- 123. B. MS. dundubhī. P. dundubhi, nach BA und LU Femininum, nach BB Maskulinum.
- 124. B. MS. bhadrā. P. bhadra, mit Wechsel des Geschlechts wie vorher.

<sup>1)</sup> Die Gruppe 234 fehlt im Text.

<sup>2)</sup> Die Gruppe 124 fehlt im Text. Bei 412 fehlt der Name und der Spruch.

<sup>3)</sup> Bei 313 steht kāṇaḥ tantra, bei 133 kaṇatantraḥ, was sich vielleicht auf den Begleitspruch bezieht und 'der Spruch für den kāṇa-Wurf' zu übersetzen ist. Hoernle scheint, nach seiner Bemerkung auf S. 197, Anm. 3 zu urteilen, die Namen überhaupt nicht als die Namen der Würfe, sondern als die der Sprüche zu betrachten, was nicht richtig sein kann, da sie, wie wir sehen werden, auch außerhalb der Orakel beim Würfelspiel vorkommen.

<sup>4)</sup> Die Gruppen 121 und 211 fehlen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) BA, BB, LE und LU sind die von Schröter für seine Ausgabe benutzten Handschriften. G ist das Manuskript einer anderen Rezension, von der Hoernle Auszüge mitgeteilt hat. In der dritten Rezension, die sich im Bower Manuskript findet; sind Wurfnamen selten. Merkwürdigerweise hat Schröter, wie aus seinen Bemerkungen auf S. XVII hervorgeht, die Namen zum Teil gar nicht als solche erkannt.

<sup>6)</sup> Siehe darüber S. 140.

- 131. B. MS. cuñcuṇa. P. dundubhi, m., das in B. MS. 132 bezeichnet. Die Lesung dundubhi ist aber nicht sicher; LE und LU haben śubho 'yaṁ für dundubhih. Es liegt die Vermutung nahe, daß dundubhih aus cuñcuṇaḥ, cuñcuṇih oder ciñciṇih verderbt ist.
- 132. B. MS. dundubhī. P. dundubhī, nach BA und LE Femininum, nach LU Maskulinum.
  - 133. B. MS. kāṇa. P. manthin. Die Lesung manthinah beruht auf Konjektur; LE und LU haben manthānah, BA mathaneh, BB chinnam.
  - 134. B. MS. śaktī. P. vijaya.
  - 141. B. MS. karņa. P. kein Name.
  - 142. B. MS. bhadrā. P. dundubhi, nach BA Femininum, nach BB, LE und LU Maskulinum. In B. MS. bezeichnet dundubhī 132.
  - 143. B. MS. śaktī. P. śaktī oder śakti. LU liest fälschlich satyā für śaktyā.
  - 144. B. MS. kūṭa. P. vṛṣa (auch in G), das in B. MS. 244 bezeichnet.
  - 211. B. MS. kharī. P. dundubhi. In B. MS. ist dundubhī der Name von 213.
  - 212. B. MS. pāñcī. P. dundubhi, nach BA und LU Femininum, nach BB und LE Maskulinum. In B. MS. bezeichnet dundubhī 213.
  - 213. B. MS. dundubhī. P. dundubhi, nach BA Femininum, nach BB, LE und LU Maskulinum.
  - 214. B. MS. bhadrā. P. bhadra, mit Wechsel des Geschlechts wie vorher.
  - 221. B. MS. pāñcī. P. pattrī, wofür LE putrī bietet. Ich bin überzeugt, daß beides nur Verderbnisse von pāñcī sind.
  - 222. B. MS. paṭṭabandha. P. kein Name.
  - 223. B. MS. sajā. P. kūṭa. Für kūṭo 'yaṁ liest aber LE vātsethaṁ, was sajeyaṁ als ursprüngliche Lesart wahrscheinlich macht.
  - 224. B. MS. preṣyā. P. praśna (auch in G). Eine Handschrift hat nach Hoernle, Bower Manuscript, S. 218, kūṭa. Ich bezweifle nicht, daß praśno 'yaṁ aus preṣyo 'yaṁ verderbt ist; vgl. 422.
  - 231. B. MS. dundubhī. P. dundubhi, nach BA und LE Femininum, nach BB und LU Maskulinum.
  - 232. B. MS. sajā. P. kūta. In B. MS. bezeichnet kūta 144 und seine Permutationen
  - 233. B. MS. vitī. P. dundubhi, nach BA Femininum, nach BB, LE und LU Maskulinum. In B. MS. bezeichnet dundubhī 231.
  - 234. B. MS. vahula. P. bahulā, mit Wechsel des Geschlechts wie vorher.
  - 241. B. MS. bhadrā. P. dundubhi, nach BA und BB Maskulinum, nach LE und LU Femininum; in BA und BB außerdem auch vrṣa genannt. In B. MS. bezeichnet vṛṣa 244, dundubhī 231.
  - 242. B. MS. preṣyā. P. kein Name.
  - 243. B. MS. vahula. P. kein Name.
  - 244. B. MS. vrsa. P. vrsa, das sich auch in der Rezension des Bower Manuscripts findet.

- 311. B. MS. cuñcuna. P. dundubhi, nach BA und LU Femininum, nach BB und LE Maskulinum. In B. MS. bezeichnet dundubhī 321; vgl. aber auch die Bemerkung unter 131.
- 312. B. MS. dundubhi. P. dundubhi, nach BA-und LU Femininum, nach BB und LE Maskulinum.
- 313. B. MS. kāṇa. P. pātrika. n. pātrikam findet sich nur in LU; BB hat austatt dessen pāśakaḥ. BA und LE pāśake, was Schröter in den Text aufgenommen hat.
- 314. B. MS. šaktī. P. šakti. fem.
- 321. B. MS. dunduhhī. P. kartarī. Anstatt patitā tava kartarī liest BA patitā viņakartarī, was Schröter in den Text gesetzt hat. Ich glaube, daß kartarī anch hier Verderbnis von kharī ist, das in B. MS. 121 bezeichnet; vgl. die Bemerkung zu 112.
- 322. B. MS. sajā. P. bahulā. In B. MS. bezeichnet vahula 324.
- 323. B. MS. viți. P. tripudi.
- 324. B. MS. vahula. P. saphalā. Ich bin überzeugt, daß saphalā aus bahulā verderbt ist. Die Femininform erscheint in P. auch sonst; siehe 234, 322.
- 331. B. MS. kāṇa. P. dundubhi, nach BA und LE Femininum, nach BB und LU Maskulinum. In B. MS. bezeichnet dundubhī 321.
- 332. B. MS. viţī. P. kein Name. Vielleicht stand aber der Name ursprünglich an Stelle von pāśake in pāśake patitam (LU paśakas patitas) tara; vgl. die Bemerkung zu 121.
- 333. B. MS. navikkī. P. kein Name, falls er nieht in niścitam (BB niścayam) stecken sollte.
- 334. B. MS. mālī. P. mālinī. Die beiden Namen sind natürlich identisch. G hat prechakā.
- 341. B. MS. śakti. P. kein Name.
- 342. B. MS. vahula. P. kein Name.
- 343. B. MS. mālī. P. kein Name. In G wiederum prcchakā.
- 344. B. MS. śāpaṭa. P. śakaṭī. Für śakaṭī liest BB śakaṭo. Beide Formen sind zweifellos verderbt aus śāpaṭā, der Femininform zu śāpaṭā. Den Beweis liefert die Fassung in G: trikaṁ pūrvaṁ catuṣkau dvau dṛśyate tava saṁpadā, wo für saṁpadā natürlich śāpaṭā zu lesen ist. Wahrscheinlich steckt śāpaṭā auch in dem stark verderbten Verse der Rezension des Bower Manuscripts: dhanadhānyaś ca te pūrnnā asti sarvvasya saṁpadā.
- 411. B. MS. karna. P. kāranī. So liest Hoernle, Bower Manuscript, S. 220. LE und LU lesen kāranam, das sich auch in G findet. Eine Handschrift hat nach Hoernle vṛṣa. BA und BB haben keinen Namen, da sie den Versschluß geändert haben. Daß kāranī, das natürlich auf karna zurückgeht, die richtige Form ist, beweist die Lesart patitā für patitam in BA und LE. Es

- hat Geschlechtswechsel stattgefunden wie in den oben angeführten Fällen.
- 412. B. MS. bhadrā. P. kein Name.
- 413. B. MS. śaktī. P. śakti, fem.
- 414. B. MS. kūṭa. P. kūṭa. Der Vers lautet in allen von Schröter benutzten Handschriften richtig: daivānukūlyataḥ sādhu kūṭo 'yaṁ patitas tava. Schröter hat fälschlich sādhu kūṭo zu sādhukṛto verändert.
- 421. B. MS. bhadrā. P. kein Name.
- 422. B. MS. preṣyā. P. preṣya. Die richtige Lesart preṣyo 'yaṁ patitas tava steht in BA, Schröter hat die falsche Lesart von LE und LU prekṣyo 'yaṁ in den Text gesetzt. In G findet sich die Femininform prekṣā (prekṣeyaṁ patitā tava), die natürlich in preṣyā zu verbessern ist. Der Wechsel des Geschlechts ist wie in den oben angeführten Fällen.
- 423. B. MS. vahula. P. kein Name.
- 424. B. MS. vrsa. P. kein Name.
- 431. B. MS. śaktī. P. śakaṭa, n. BB liest aber śakaṭo, LU śakunaṁ für śakaṭaṁ. Unter 344 haben wir śakaṭā, śakaṭa als Verderbnis von śāpaṭā kennengelernt, hier ist śakaṭa offenbar aus śaktī verderbt. Dafür spricht auch, daß in der Fassung von LU: eṣa āyaḥ pradhānas tu śakunaṁ nāmnā manoramaṁ ein zweisilbiger Name durch das Metrum gefordert wird.
- 432. B. MS. vahula. P. kein Name.
- 433. B. MS.  $m\bar{a}l\bar{\imath}$ . P.  $m\bar{a}rjan\bar{\imath}$ . Da unter 334 dem  $m\bar{a}l\bar{\imath}$  des B. MS. ein  $m\bar{a}lin\bar{\imath}$  in P. entspricht, so hege ich keinen Zweifel, daß  $m\bar{a}rjan\bar{\imath}$  aus  $m\bar{a}lin\bar{\imath}$  verderbt ist.
- 434. B. MS. śāpaṭa. P. saphalā. Auch hier ist saphalā sicherlich aus śāpaṭā verderbt. Für die Femininform vergleiche die Bemerkungen zu 344.
- 441. B. MS. kūṭa. P. kūṭa. Der richtige Name steht in BA; LE und LU lesen 'dhruvo, BB kaṣṭo für kūṭo. G hat pṛcchakā, andere Handschriften nach Hoernle, Bower Manuscript, S. 216, krakacaḥ.
- 442. B. MS. vṛṣa. P. vṛṣa. Der Name steht auch in G und in der Rezension des Bower Manuscripts.
- 443. B. MS. śāpaṭa. P. vāmā.
- 444. B. MS. cantayānta (?). P. kein eigentlicher Name, die drei Vieren werden aber als die drei weisen Stiere bezeichnet (vṛṣabhāś ca trayo yatra patitās te vicakṣaṇāḥ).

Die Namen der Würfe in der Pāśakakevalī sind also, wenn man von dem Geschlechtsunterschied und kleinen Verschiedenheiten im Bildungssuffixe absieht, in 18 Fällen denen des ersten Orakels im Bower Manuscript völlig gleich, in zwei Fällen so ähnlich, daß ihr Zusammenhang noch deutlich erkennbar ist (113 ciñciņi für cuñcuņa; 411 kāraņī für karņa). In 16 Fällen fehlt der Name, doch besteht bei 121, 332, 333 der Verdacht, daß er erst durch handschriftliche Verderbnis geschwunden ist. In 13 Fällen braucht die Päśakakevali die Namen anders. Zum Teil werden wir es auch hier mit handschriftlichen Verderbnissen zu tun haben; so bei 223 küla (aber handschriftlich auch vätsä) für sajā und vielleicht daher auch bei 232 kūta für sajā. In anderen Fällen aber scheinen schon Versehen des Verfassers selbst vorzuliegen; so, wenn er dundubhi (eigentlich 132. 213. 231, 321) für 142, 211, 212, 233, 331 verwendet, vrsa (eigentlich 244) für 144. vrsa (eigentlich 244) oder dundubhi (eigentlich 231) für 241. kartarī, falls dieses aus kharī entstellt ist, (eigentlich 121) für 321, bahulā (eigentlich 324) für 322. Auch bei dundubhi (eigentlich 132 und 321) für 131 und 311 liegt vielleicht ein Versehen des Verfassers vor; dundubhi könnte aber auch aus dem zu erwartenden cuñcuna verderbt sein. In 16 Fällen endlich hat die Pāśakakevalī neue Namen. Von diesen sind aber die meisten sicherlich nur Verderbnisse; so 112 (und wahrscheinlich auch 321) kartarī für kharī (oder gardabhī), 122 vāsa (pāśa) für pāñcī, 221 pattrī für pāñcī, 224 prakna für presya, 324 saphalā für bahulā, 344 sakatī für sāpatā, 431 sakata für saktī. 433 mārjanī für mālinī, 434 saphalā für sāpatā. Es bleiben sechs Namen: 111 sobhana anstatt kālaviddhi, 133 manthin (Konjektur) anstatt kāņa, 134 vijaya anstatt šaktī, 313 pātrika anstatt kāna, 323 tripadī anstatt vitī, 443 vāmā anstatt sāpata. Bei dem verwahrlosten Zustande, in dem sich der Text der Päśakakevali befindet, ist die Frage, ob wir es hier tatsächlich mit neuen Namen oder nur mit falschen Lesungen und Schreibsehlern zu tun haben, zur Zeit überhaupt nicht zu lösen. Es bedarf dazu der Heranziehung eines viel größeren handschriftlichen Materiales als es Schröter für seine Ausgabe benutzt hat; vor allem müßte die durch G repräsentierte zweite Rezension des Werkes vollständig vorliegen.

Wie immer aber auch das Urteil über diese letzte Gruppe von Namen lauten mag, die in dem ersten Orakel des Bower Manuskriptes vorkommenden Namen sind jedenfalls für uns von großem Interesse, weil sie nicht bloße Erfindungen der professionellen Wahrsager sind, sondern Ausdruche, die von altersher beim eigentlichen Würfelspiele üblich waren. Die wird durch das Vidhurapanditajätaka bewiesen, wo eine Reihe dieser Namet, wiederkehrt. In der Prosaerzählung werden mälit, säenfat, hahringen und bhadrā als Beispiele von äyas genannt; in den Gätlich werder miller diesen) noch die beiden kähas (durc käkā), mandakā, ravi, i eta, eta piatte

<sup>1)</sup> So in den singhalesischen Handschriften, in der birner seit eine 200

<sup>2)</sup> Die singhalesischen Handschriften haben storrie, die beweit die sterre sävattan.

und  $titthir\bar{a}$ , also im Ganzen zwölf, aufgeführt. Von diesen lassen sich  $m\bar{a}li$ ,  $s\bar{a}vata$ ; bahula und  $bhadr\bar{a}$  ohne weiteres mit den Namen  $m\bar{a}l\bar{i}$  ( $m\bar{a}lin\bar{i}$ ),  $s\bar{a}pata$ , vahula (bahula) und  $bhadr\bar{a}$  (bhadra) der Würfel-Orakel identifizieren. P. santi ist wahrscheinlich in satti zu verbessern und reflektiert sk.  $sakt\bar{i}$  (sakti). Möglicherweise ist aber auch für  $duve\ k\bar{a}k\bar{a}\ duve\ k\bar{a}n\bar{a}$  zu lesen und  $k\bar{a}n\bar{a}\ dem\ karna\ und\ k\bar{a}na\ des\ ersten\ Orakels gleichzusetzen. Die übrigen Namen haben in den Orakeltexten keine Entsprechung.$ 

Eine weitere Frage ist es, ob die Namen, die sich gleichlautend in dem Jātaka und in den Würfel-Orakeln nachweisen lassen, in beiden Werken die gleichen Würfe bezeichneten. Nach dem ersten Orakel des Bower Manuskriptes bezeichnet mālī 343, śāpaṭa 443, vahula 324, bhadrā 421 und die jedesmaligen Permutationen dieser Gruppen. Nach der Gäthä heißt ein 'Achter' (atthaka) mālika, ein 'Sechser' (chaka) sāvata, ein 'Vierer' (catukka) bahula, ein 'aus der Verbindung zweier Verwandter bestehender' (dvibandhusandhika) bhadraka. Ich muß gestehen, daß mir die letzteren Angaben unverständlich sind, und daß es mir unmöglich ist, sie mit denen der Orakeltexte in Einklang zu bringen. Ebensowenig verstehe ich die Behauptung, die sich sowohl in der Prosa des Jātaka wie in den Gāthās findet, daß es 24 Würfe (āya) gebe, da sich weder bei drei noch bei einer größeren oder geringeren Anzahl von pāśakas und einerlei, ob man die Gesamtsumme oder die Kombinationen der Augenzahlen als Wurf betrachten will, je 24 verschiedene Würfe ergeben können. Auffällig ist auch, daß in der Gāthā, die doch offenbar eine Aufzählung der ayas enthalten soll, nur zwölf mit Namen genannt werden.

Wir müssen uns also darauf beschränken, zu konstatieren, daß die Bedeutung dieser Namen, sei es zeitlich, sei es lokal, verschieden war; die Tatsache, daß sie alte Spielausdrücke sind, wird aber durch eine Stelle des Mrcchakatika erhärtet. Dort klagt der Masseur, der seine zehn Goldstücke im Würfelspiele verloren hat (II, 1):

ņavabandhaņamukkāe via gaddahīe hā tāḍido mhi gaddahīe | Aṅgalāamukkāe via śattīe Ghaḍukko via ghādido mhi śattīe ||

'Ach, ich bin geschlagen von der gaddahī wie von einer Eselin, die eben von der Fessel befreit ist; ich bin getötet von der sattī wie Ghatotkaca von dem Speere, den der Angakönig schleuderte.' Prthvīdhara erklärt in seinem Kommentare gaddahī und sattī als Synonyme von kapardaka; es kann aber keinem Zweifel unterliegen, daß es sich hier um Würfe handelt¹), und daß sattī mit dem saktī, gaddahī, 'Eselin', mit dem gleichbedeutenden kharī des Würfel-Orakels identisch sind.

und sāvato zu lesen. Das Geschlecht schwankt bei den a-Stämmen bisweilen zwisehen Maskulinum und Neutrum: māliko neben mālikam, sāvato neben sāvatam, bahulo neben bahulam. Ebenso steht neben bhadrā bhadrakam.

Vgl. den ähnlichen V. II, 9, auf den wir noch zurückkommen werden.

Wenn sich die Spielweise, wie sie das Jātaka schildert, somit auch für das Mahābhārata nicht erweisen läßt, so tritt für ihr verhältnismäßig hohes Alter doch noch ein anderes Zeugnis ein. In II, 1, 10 lehrt Pāṇini, daß akṣa, śalākā und ein Zahlwort mit pari zu einem Avyayībhāva-Kompositum verbunden werden (akṣaśalākāsaṅkhyāḥ pariṇā). Dazu ist uns im Mahābhāṣya eine Kārikā erhalten:

akṣādayas tṛtīyāntāḥ pūrvoktasya yathā na tat | kitavavyavahāre ca ekatve 'kṣaśalākayoḥ ||

'In der Redeweise der Spieler (werden) akṣa usw. im Instrumental (mit pari komponiert, um auszudrücken), um wieviel (der Wurf) anders ist als der vorher gesagte, akṣa und śalākā (jedoch nur, wenn sie) im Singular (stehen)¹).'

Man sagt also akṣapari für \*akṣeṇa pari²) 'um einen Würfel anders', śalākāpari für \*śalākayā pari 'um ein Spänchen anders', ekapari für \*ekena pari 'um eins anders', usw. Wir werden auf diese Regel bei anderer Gelegenheit noch zurückzukommen haben; hier kommt nur der Ausdruck pūrvoktasya in Betracht, aus dem mir hervorzugehen scheint, daß der Verfasser der Kārikā eine Art des Würfelspieles kannte, bei der es, ebenso wie bei dem Spiele im Jātaka, darauf ankam, einen vorher bestimmten Wurf zu werfen³).

## Die Ayas und ihre Namen.

Außer den besprochenen Namen von āyas begegnet uns in der vedischen, epischen und klassischen Literatur des Sanskrit und des öfteren auch im Pali noch eine Reihe von hierhergehörigen Ausdrücken, deren wahre Bedeutung, wie ich glaube, bisher vielfach verkannt worden ist. Es sind kria, tretā, dvāpara, kali, abhibhū, akṣarāja und āskanda. Nach den Petersburger Wörterbüchern sind kria, tretā, dvāpara und kali die Namen desjenigen Würfels oder derjenigen Würfelseite, die, der Reihe nach, mit 4, 3, 2 oder einem Auge bezeichnet ist<sup>4</sup>); abhibhū und āskanda werden dort als 'ein bestimmter Würfel' erklärt<sup>5</sup>). Die Annahme, daß die einzelnen Würfel

daß Kali nach zwölfjährigem Warten in Nala eingefahren ist, und, nach dem weiteren Verlauf der Geschichte zu schließen, bleibt er offenbar auch bis zu dem Augenblick in ihm, wo Nala bei dem Vibhītakabaum von Rtuparņa das akṣahṛdaya empfängt. In III, 59, 4—6 aber sehen wir ihn plötzlich sich wieder außerhalb Nalas bewegen und in den vṛṣa verwandeln. Roths Versuch, diese Schwierigkeit zu lösen (ZDMG. II, 124), scheint mir nicht geglückt.

<sup>1)</sup> Ich habe mich bei der Übersetzung der Regel des Rates Kielhorns zu erfreuen gehabt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Ausdrücke \*akṣeṇa pari, \*śalākayā pari, \*ekena pari, usw. werden in der wirklichen Sprache nie gebraucht, da dafür stets die Komposita eintreten.

<sup>3)</sup> Patañjali unterdrückt bei seiner Erklärung das ukta: ayathājātīyake dyotye | akṣeṇedam na tathā vṛttam yathā pūrvam iti.

<sup>4)</sup> Im größeren PW. wird unter dvāpara die erste Alternative als die wahrscheinlichere bezeichnet.

<sup>5)</sup> Nach dem kleineren PW. ist āskanda die Bezeichnung des vierten Würfels.

verschiedene Augenzahlen hatten, ist durch nichts gerechtfertigt, und damit fällt auch die Vermutung fort, daß jene Namen bestimmte Würfel bezeichnen könnten. Für die zweite Vermutung, daß sie sich auf die Würfelseiten beziehen, lassen sich allerdings auch einheimische Zeugnisse anführen. Sowohl Nilakautha zu Mbh. IV. 50, 241) als auch Änandagiri in seinen Erläuterungen zu Śaiikaras Kommentar zu Chändogya-Upaniṣad IV, 1, 42) erklärten kṛta, tretā, dvāpara und kali in diesem Sinne. Diese Erklärung ist aber nicht nur an einigen Stellen unmöglich3), sondern steht auch, wie wir sehen werden, in direktem Widerspruch zu anderen Angaben, und da sich außerdem nachweisen läßt, daß Nīlakautha an anderen Stellen jene Ausdrücke vollkommen mißverstanden hat, so glaube ich, daß wir in diesem Falle den Worten der beiden Kommentatoren keinen Glauben zu schenken brauchen. Wir müssen also versuchen, die Bedeutung der Namen aus den Texten selbst zu ermitteln.

Dafür ist nun zunächst eine Reihe von Stellen von Wichtigkeit, in denen kṛta, trctā usw. als ayas bezeichnet werden. Taittirīyas. IV, 3, 3, 1—2 werden gewisse Backsteine mit allerlei Dingen identifiziert. Unter anderem heißt es dort, die östlichen seien unter den ayas das kṛta, die südlichen die trctā, die westlichen der dvāpara, die nördlichen der āskanda, die in der Mitte befindlichen der abhibhā. Satapathabr. XIII, 3, 2, 1 wird der catustoma das kṛta unter den ayas genannt. Satapathabr. V, 4, 4, 6 wird beschrieben, wie dem König fünf Würfel in die Hand gegeben werden; daran wird die Bemerkung geknüpft; eṣa vā ayān abhibhār yat kalir eṣa hi sarvān ayān abhibharati, 'dieser kali wahrlich beherrscht die ayas, denn dieser beherrscht alle ayas' 4). Dagegen heißt es Chāndogya-Up. IV, 1, 4; 6: yathā kṛtāya vijitāyādhare 'yāḥ saṅyanty evam enaṁ sarvaṁ tad abhisameti yat kimca prajāḥ sādhu kurvanti, 'wie dem kṛta, wenn man mit ihm gesiegt hat's), die niedrigeren ayas zufallen, so fällt diesem (Raikva) alles zu, was immer die Geschöpfe Gutes tun'.

Was ist nun aya? Ein einfaches Synonym von akşa, also 'Würfel', wie die Petersburger Wörterbücher angeben, kann es meines Erachtens

¹) Krameņaikadvitricaturankānkitaiļi pradešair ankacatustayavān pāšo bhavati | tatraikānkaļi kalir dvyanko dvāparas tryankas tretā caturankaļi kṛtam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nach der umständlichen Erklärung von kṛta, die ich hier übergehe, fährt Ānandagiri fort: akṣasya yasmin bhāge trayo 'nkāḥ sa tretānāmāyo bhavati | yatra tu dvāv ankau sa dvāparanāmakaḥ | yatraiko 'nkaḥ sa kalisamjña iti vibhāgaḥ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ich brauelie nur auf G. 91 des Vidhurapanditajātaka zu verweisen.

<sup>4)</sup> Kürzer drückt sich das Taittiriyabr. an der entsprechenden Stelle (I, 7, 10, 5) aus; hier heißt es in bezug auf jene Würfel nur: ete vai sarve 'yāḥ, 'dies sind alle ayas'.

b) Diese Fassung von vijitāya, die auch Deußen in seiner Übersetzung vertritt, halte ich für die richtige. Da man, wie aus Āpastamba, Śrautas. V, 20, 1 hervorgeht, kṛtam vijināti, 'er siegt mit dem kṛta', sagte, so konnte man auch von einem kṛto vijitaḥ in der angegebenen Bedeutung reden. Böhtlingks Konjektur vijitvarāya ist also falsch. Ebensowenig hat meiner Ansicht nach vijita etwas mit dem in Rv. I, 92, 10; II, 12, 5 erseheinenden Wort vij zu tun, wie es Deußen für möglich hält.

unmöglich sein, da krta usw. dann die Namen verschiedener Würfel sein müßten, die Annahme einer Verschiedenheit der Würfel aber, wie schon vorhin bemerkt, unberechtigt ist. Taittirīyas. IV, 3, 3, 1-2 faßt Sāvana das Wort als Weltalter (ayā1) yugavisesah), und nicht nur krta, tretā und dvāpara, sondern sogar āskanda und abhibhū sollen die Namen von Weltaltern sein2). Es braucht eigentlich kaum gesagt zu werden, daß diese Deutung völlig verfehlt ist. Daß aya ein Ausdruck sein muß, der sich auf das Würfelspiel bezieht, geht schon aus Satapathabr. V, 4, 6 und den aus dem Taittirīyabrāhmaņa und der Chāndogya-Upaniṣad angeführten Stellen hervor; es wird weiter bewiesen durch Vajasaneyis. XXX, 8, wonach der Spieler beim Purusamedha den ayas geweiht wird (ayebhyaḥ kitavam)3), und Av. IV, 38, 3, wo die beim Würfelspiel helfende Apsarā 'sie, die mit den ayas umher tanzt', heißt. Die richtige Erklärung gibt Sāyaṇa in seinem Kommentar zu der letztgenannten Stelle. Er umschreibt dort augih durch akşagatasamkhyāvisesaih krtādisabdavācyaih und bemerkt weiter: ekādayah pañcasamkhyāntā akṣaviśeṣā ayāh4). Das Spiel, um das es sich hier handelt, werden wir noch genauer kennen lernen; wir werden sehen, daß es dabei darauf ankommt, nicht eine bestimmte Zahl von Augen, sondern eine bestimmte Zahl von Würfeln zu werfen. Diese Würfelzahl, die sich beim Würfeln ergibt, heißt nach Sāyana aya. Aya bedeutet also Wurf, wenn man darunter das Ergebnis des Würfelns versteht, und es liegt so die Vermutung nahe, daß aya das gleiche Wort ist wie das āya des. Jātaka und der Pāśakakevalī. Bewiesen wird die Identität durch das Jyotișa, wo wir tatsächlich āya als Bezeichnung der Zahl 4 — natürlich mit Rücksicht auf die Gruppe kṛta, tretā, dvāpara, kali — finden5). Somākara erklärt hier allerdings āya als Weltalter und beruft sich dabei auf das Wort der śruti: kṛtam āyānām. Das ist aber sicherlich ein ungenaues Zitat und gemeint ist die oben angeführte Stelle aus dem Satapathabrāhmaņa (XIII, 3, 2, 1: kṛtenāyānām), wo, wie ich gezeigt zu haben glaube, aya gerade Wurf bedeuten muß.\*

Die Bedeutung 'Wurf' paßt nun für kṛta, tretā, dvāpara, kali, abhibhū

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nach dem Herausgeber des Textes in der Bibl. Ind. steht in allen Handschriften ayā, nicht ayah.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>)  $\bar{A}$  samantāt skandanam dharmasya sosanam yasmin kalau (MSS. kālo) so 'yam āskandah; kṛṭṣṇam dharmam abhibhavatīty abhibhūh kaliyugāvasānakālah.

<sup>3)</sup> In Taittirīyabr. III, 4, 1, 5 ist daraus avebhyah (Sāyaṇa: rakṣābhimānibhyah) kitavam geworden.

<sup>4)</sup> Wiederholt, aber mit der Variante akṣaviṣayā, im Kommentar zu Av. VII, 114, 1. Dasselbe meint Sāyaṇa offenbar, wenn er Śatapathabr. V, 4, 4, 6 kurz sagt: ayaśabdo 'kṣavācī. Es kann kaum seine Absicht gewesen sein, aya als Synonym von akṣa zu bezeichnen, da er unmittelbar vorher die einzelnen ayas kṛta und kali richtig beschreibt.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Weber, Über den Vedakalender Namens Jyotisham. Phil.-hist. Abh. der. Kgl. Akad. der Wiss. zu Berlin, 1862, S. 47f.

und āskanda auch an allen übrigen Stellen, wo jene Ausdrücke erscheinen 1): Bei der Beschreibung des Purusamedha in der Vājasaneyisamhitā (XXX, 18) heißt es, daß der kitava dem aksarāja, der ādinavadarsa dem kṛta, der kalpin der tretā, der adhikalpin dem dvāpara, der sabhāsthāņu dem āskanda geweiht sei. Die Erwähnung von aksarāja macht es zweifellos, daß sich auch die folgenden vier Ausdrücke krta, tretā, dvāpara und āskanda nicht etwa auf die Weltalter, sondern auf die ayas beziehen, und daß die Opfermenschen, die ihnen geweiht werden, Personen sind, die etwas mit dem Würfelspiele zu tun haben, wenn es auch unmöglich ist, ihre Funktionen im einzelnen anzugeben<sup>2</sup>). Das gleiche gilt für die Parallelstelle in Taittirīvabr. III. 4. 1, 16, wonach der kitava dem akṣarāja, der sabhāvin dem kṛta, der ādinavadarsa der tretā, der bahiḥsad dem dvāpara, der sabhāsthāņu dem kali geweiht wird, obwohl Sāyaṇa kṛta usw. als die Namen der Weltalter deutet3). Mbh. IV, 50, 24 rühmt Aśvatthāman den Arjuna als einen Mann, der vom Würfelspiel wohl nicht viel verstehe, aber ein Held in der Schlacht sei. und sagt: 'Nicht Würfel wirft das Gandiva, nicht krta und nicht dvapara: flammende scharfe Pfeile wirft das Gāṇḍiva, bald hier, bald dort.' Und ganz ähnlich sagt Kṛṣṇa Mbh. V, 142, 6f. zu Karṇa: 'Wenn du den Weißrossigen, dessen Wagenlenker Krsna ist, im Kampfe wahrnehmen wirst, wie er Indras Geschoß schleudert und die beiden anderen, das des Agni und das der Maruts, und das Getöse des Gāṇḍīva, dem Donner des Blitzes vergleichbar, dann wird nicht tretā mehr sein, nicht kṛta und nicht dvāpara.' Die folgenden Verse enthalten Variationen desselben Gedankens in bezug auf Yudhisthira, Bhīmasena, Arjuna und die Zwillinge; der Nachsatz lautet jedesmal (9. 11. 13. 15):

na tadā bhavitā tretā na kṛtam dvāparam na ca.

Nīlakantha bringt es selbst in diesem Falle fertig, tretā, kṛta und dvāpara auf die Weltalter zu beziehen!

Zu diesen Belegen stellen sich aus dem späteren Sanskrit zwei Stellen des Mrcchakațika. II, 12a sagt Darduraka zu Māthura: are mūrkha nanv aham daśa suvarṇān kaṭakaraṇena prayacchāmi, 'du Dummkopf, warum

¹) Eine Reihe von Belegen für *kṛta* und *kali* aus der Ritualliteratur, wie Taittirīyabr. I, 5, 11, 1; Āpastamba, Śrautas. V, 20, 1; Kātyāyana, Śrautas. XV, 7, 18. 19; Baudhāyana, Śrautas. II, 9; Kauśikas. XVII, 17, auch Chāndogya-Up. IV, 3, 8, übergehe ich hier, da wir auf sie später noch genauer einzugehen haben werden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der Kommentator Mahīdhara versagt hier gänzlich. Er erklärt kitavam durch dhūrtam, ādinavadaršam durch ādinavo doṣas taṁ paśyati tathābhūtam, kalpinam durch kalpakam, adhikalpinam durch adhikalpanākartāram, sabhāsthāṇum durch sabhāyāṁ sthiram; er gibt also außer im ersten Falle nur etymologische Erklärungen.

<sup>3)</sup> Was die Namen der Opfermenschen betrifft, so erklärt Säyana kitavam durch dyūtakuśalam, sabhāvinam durch dyūtasabhāyā adhiṣṭhātāram, ādinavadarśam durch maryādāyām devanasya draṣṭāram parīkṣakam, bahiḥsadam durch bahiḥsadana-śīlam svayam adīvyantam, sabhāsthānum durch adevanakāle 'pi sabhām yo na muñcati so 'yam stambhasamānatvāt sabhāsthānuh | tam.

sollte ich nicht zehn Goldstücke riskieren, um das kaṭa zu machen'. kaṭa ist hier, wie das Pali zeigt, nichts weiter als die volkssprachliche Form für sk. kṛṭa. II, 9 sagt derselbe Darduraka:

tretāhṛtasarvasvaḥ pāvarapatanāc ca śoṣitaśarīraḥ | narditadarśitamārgaḥ kaṭeṇa vinipātito yāmi ||

'Durch die tretā aller Habe beraubt, den Körper ausgedörrt durch den Fall des pāvara, durch den nardita meiner Wege gewiesen, durch das kata zu Fall gebracht, gehe ich dahin.' Die tretä hat hier ihren alten Namen bewahrt; pāvara geht auf \*bāvara aus dvāpara zurück; kata ist wiederum sk. krta. Nardita dürfen wir daher mit Sicherheit dem kali gleichsetzen, dessen Name auch sonst schwankt. Denn da es Satapathabr. V, 4, 4, 6 von kali heißt, daß er die ayas beherrsche (abhibhūh; abhibhavati), so kann auch der in Taittirīyas. IV, 3, 3, 2 genannte abhibhū nur der kali sein, und wenn wir weiter die Reihe kṛta, tretā, dvāpara, āskanda, abhibhū mit der in Vājasaneyis. XXX, 18 vorliegenden Reihe akṣarāja, kṛta, tretā, dvāpara, āskanda vergleichen, so ergibt sich, daß akṣarāja gleich abhibhū und damit wiederum gleich kali ist. Dem steht allerdings Taittirīyabr. III, 4, 1, 16 gegenüber, wo akṣarāja in der Liste neben kali erscheint. Da aber bei der Bedeutungsähnlichkeit der Namen an der Identität von abhibhū und akṣarāja kaum zu zweifeln ist und abhibhū sicherlich den kali bezeichnet, so glaube ich, daß wir auf diese Stelle kein Gewicht zu legen brauchen; der Verfasser hat einfach alle aya-Namen, die er kannte, zusammengestellt, ohne zu beachten, daß akṣarāja und kali identisch sind. Meiner Ansicht nach sind also kali, abhibhū, akṣarāja und nardita Synonyma, und wir haben es nicht, wie es zunächst den Anschein haben könnte, mit sieben oder gar acht verschiedenen ayas zu tun, sondern mit einer Gruppe von vieren (kṛta, tretā, dvāpara, kali) oder von fünfen (kali, kṛta, tretā, dvāpara, āskanda).

Auch im Pali sind von den aya-Namen wenigstens kali und kaṭa (= sk. kṛṭa) öfter belegt. Beide begegnen uns in G. 91 des Vidhurapaṇḍitajātaka, wo es von dem König heißt, daß er kali, von Puṇṇaka, daß er kaṭa erlangte¹). Mehrere Male (Saṃyuttanik. VI, 1, 9, 7; Aṅguttaranik. IV, 3, 3; X, 89, 3; Suttanip. 658. 659) finden sich im Suttapiṭaka die beiden Gāthās:

yo nindiyam pasamsati tam vā nindati yo pasamsiyo | vicināti mukhena so kalim kalinā tena sukham na vindati || appamattako²) ayam kali yo akkhesu dhanaparājayo |

<sup>1)</sup> Mit den Wendungen kalim aggahesi, kaṭam aggahī und den unten angeführten Komposita kaliggaha, kaṭaggaha vergleiche die Ausdrücke kṛtam gṛḥṇāti, kalim gṛḥṇāti, die in der Kāśikā zur Umschreibung der von Pāṇini in III, 1, 21 gelehrten Bildungen kṛtayati, kalayati dienen. Das in derselben Regel gelehrte halayati wird in der Kāśikā analog durch halim gṛḥṇāti erklärt, was auf die Vermutung führt, daß auch hali ein Wurfname sei. Sollte es vielleicht mit dem hali (v. l. hili) zusammenhängen, das im Devīmantra in den Einleitungen zur Pāśakakevalī (Schröter a. a. O. S.17—19) erscheint?

<sup>2)</sup> Suttanip., Anguttaranik. appamatto.

sahbassāpi sahāpi attanā |

ayam eva mahantataro1) kali yo sugatesu manam padosaye ||

Wer den Tadelnswerten preist oder den tadelt, der preisenswert ist, der wirft mit dem Munde den kali; infolge dieses kali findet er das Glück nicht.

Unbedeutend ist der kali, der bei den Würfeln Verlust des Einsatzes (bringt), sei es auch der ganzen (Habe) samt der eigenen Person. Das ist der größere kali, wenn einer schlechte Gesinnung gegen Gute zeigt.

Wie in dem letzten Verse, so wird auch Majjhimanik. 129 (Bd. III, S. 170) der kali-Wurf (kaliggaha), mit dem der Spieler den Sohn, die Gattin, seine ganze Habe und sich selbst verspielt, als das kleinere Übel dem kali-Wurfe gegenübergestellt, den der Tor tut, wenn er nach einem bösen Lebenswandel zur Hölle fährt. Im folgenden (S.178) wird dann in der entgegengesetzten Gedankenreihe dem kaja-Wurfe (kajaggaha) gegenüber, der dem Spieler großen Gewinn bringt, der kafa-Wurf des Weisen, der nach gutem Wandel des Himmels teilhaftig wird, gepriesen. Häufig ist auch die sprichwörtliche Redensart ubhayattha kataggaho, ubhayattha kaliggaho, 'das ist ein kaja-, bzw. kali-Wurf auf beiden Seiten'. In welchem Sinne die Redensart gebraucht wird, zeigt Theragāthā 462, wo die Hetäre den Sundarasamudda zu überreden sucht, solange er jung sei, des Lebens Lust in ihren Armen zu genießen und später im Alter mit ihr zusammen in den Orden zu treten; 'das würde ein kaja-Wurf auf beiden Seiten sein'. Weitere Belege für die Redensart bietet das Apannakasutta (60) des Majihimanikāya (Bd. I, S. 403. 404. 406-410)2).

Die Ayas in den Liedern des Rgveda und des Atharvaveda.

Ich habe bei dem Nachweis dieser Wurfnamen in der Literatur bisher die Lieder des Rgveda und des Atharvaveda beiseite gelassen. Daß der Name des kali im Atharvaveda erscheint, ist bekannt. Av. VII, 114, ein Gebet um Erfolg im Spiele, beginnt mit dem Verse:

idám ugráya babhráve námo yó aksésu tanūvasi | ghṛténa kálim sikṣāmi sá no mṛḍātīdṛśe ||

'Diese Verehrung<sup>3</sup>) dem Furchtbaren, Braunen, der über die Würfel gebietet! Mit ghṛta will ich den kali beschenken; er möge uns bei diesem (Spiele) gnädig sein!'

Der kali ist hier, ähnlich wie im Nalopākhyāna, personifiziert. Wegen der Farbe der als Würfel dienenden Vibhītakanüsse wird er der Braune

<sup>1)</sup> Suttanip., Ańguttaranik. X, 89, 3 mahattaro.

<sup>2)</sup> Zwei andere Stellen, in denen kali erscheint, Dīghanik. XXIII, 27 und Dhammapada 252, werden später besprochen werden.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) námah scheint ursprünglich eine Erklärung von idám gewesen zu sein, die später in den Text selbst eindrang. Henry, Le livre VII de l'Atharva-Véda, S. 118, will entweder idám oder námah beseitigen.

genannt. Mit dem Ausdrucke yó akṣéṣu tanữvaśi vergleiche man die oben angeführten Bezeichnungen abhibhü und akṣarāja.

Ich glaube nun, daß außer kali auch noch ein anderer aya-Name in der Rk- und Atharvasamhita vorkommt. Wiederholt begegnet uns hier ein Neutrum krta, für das das Petersburger Wörterbuch 'Einsatz im Spiel, Preis oder Beute eines Kampfes' als Bedeutung aufstellt. Nach Graßmanns Wörterbuch bedeutet krta 'das Gewonnene, Erbeutete'. Diese Bedeutung ist von den meisten Erklärern angenommen und noch neuerdings von Geldner zum Ausgangspunkt seiner Erklärung von kāra gemacht worden<sup>1</sup>). Und doch kann sie keineswegs als von vornherein sicher bezeichnet werden. Jedenfalls hat krta im späteren Sanskrit diesen Sinn nicht2), und wenn er ihm für die älteste vedische Sprache gebührte, so sollten wir erwarten, daß man dort auch dhanam krnoti oder krnute und ähnliches für 'Geld gewinnen' sagte. Das ist aber durchaus nicht der Fall. 'Beim Spiele etwas gewinnen' wird vielmehr genau wie in der späteren Sprache durch ji und seine Komposita ausgedrückt<sup>3</sup>). Es verlohnt sich also, die Stellen, in denen kṛta erscheint, einzeln zu prüfen, und ich glaube, es läßt sich zeigen, daß kṛta überall in den Liedern nichts anderes bedeutet, als was es im klassischen Sanskrit bedeutet, nämlich den krta-Wurf.

Rv. X, 42, 9 lautet:

utá prahám atidívyā jayāti kṛtám yác chvaghní vicinóti kālé | yó devákāmo ná dhánā runaddhi sám ít tám rāyā srjati svadhávān || Graßmann übersetzt:

'Der Spieler auch gewinnt im Spiel den Vorsprung, wenn den Gewinnst zur rechten Zeit er einstreicht; Wer götterliebend nicht mit Gaben knausert, den überströmt mit Gut der Allgewalt'ge.'

sabhikah kārayed dyūtam deyam dadyāc ca tatkṛtam übersetzt er (SBE. XXXIII, 212f.): 'The master of the gaming-house shall arrange the game and pay the stakes which have been won'. Aber warum soll krta hier nicht einfach 'festgesetzt' bedeuten, da man in der Gesetzessprache auch kṛtakālaḥ, 'die festgesetzte Zeit' (Yājñ. II, 184), dharmo rājakrtah, 'die vom König festgesetzte Pflicht' (Yājñ. II, 186), sagt (siehe PW.)? Und daß das in der Tat hier der Fall ist, scheint mir Yājñ. II, 200 zu beweisen:

sa samyak pālito dadyād rājñe bhāgam yathākṛtam | 'Der gehörig beschützte (Herr des Spielhauses) soll dem Könige den festgesetzten Teil geben.' Das Gewonnene ist auch bei Yājñavalkya stets jita (II, 200 jitam udgrāhayej jetre; II, 201 jitam ... dāpayet).

 $^{3}$ ) Ich verweise auf die zahlreichen Belege in Graßmanns Wörterbuch unter ji. Ebensowenig heißt kr im Veda 'als Kampfpreis einsetzen', wie man nach Roth und

denen, die ilim folgen, annehmen müßte. 'Einsetzen' ist vielmelir dhā.

<sup>1)</sup> Ved. Stud. I, 119.

<sup>2)</sup> An einer Stelle hat allerdings Jolly diese Bedeutung für krta angenommen. Nārada XVII, 2:

Ludwig: 'Und den Einsatz wird er durch glückliches Spiel gewinnen, daß er als Spieler aufhäuft Gewinn mit der Zeit; der die Götter [das Spiel] liebend mit dem Gelde nicht zurückhält, den überhäuft mit Reichtum der Göttliche.' Die letztere Übersetzung ist entschieden die bessere, da sich wenigstens ein Gedankenzusammenhang zwischen der ersten und zweiten Hälfte der Strophe erkennen läßt, den ich bei Graßmann völlig vermisse. Bei beiden Übersetzungen bereitet aber die gleiche Schwierigkeit das Wort vicinoti. Es hat sonst, durchaus seiner Etymologie gemäß, die Bedeutung 'ausscheiden, zerstreuen'; hier aber soll es gerade im Gegenteil 'einziehen, aufhäufen' bedeuten. Die richtige Erklärung des Wortes gibt uns Gāthā 91 des Vidhurapaṇḍitajātaka:

rājā kalim vicinam aggahesi kaṭam aggahī Puṇṇako pi yakkho | und der oben im Suttanipāta (658) und an mehreren anderen Stellen des Kanons nachgewiesene Vers:

vicināti mukhena so kalim kalinā tena sukham na vindati ||
Hier ist es vollständig klar, daß vici nicht das Einstreichen des Gewinnes bedeuten kann, da es an der ersten Stelle gerade von dem unglücklich spielenden König gebraucht wird und an der zweiten sogar direkt mit kali als Objekt verbunden ist; als Bedeutung ist also 'die Würfel werfen, einen Wurf tun, würfeln' anzusetzen.\* In der Verbindung mit akṣa erscheint das Wort in diesem Sinne auch im Sanskrit. In der Beschreibung der Würfelzeremonie beim Agnyādheya heißt es Maitr. S. I, 6, 11 und Mānavaśrautas. I, 5, 5, 12: tān (nämlich akṣān) vicinuyāt. Für das Würfelspiel beim Rājasūya gibt das Kauśikasūtra die Regel (XVII, 17): kṛtasampannān akṣān ātṛtīyam vicinoti, '(der König) wirft bis zum dritten die mit kṛta versehenen Würfel'¹). Und unzweifelhaft hat vici die gleiche Bedeutung in Av. IV, 38, 2, wo der Spieler die Apsarā anruft:

vicinvatīm ākirántīm apsarām sādhudevínīm | 'die werfende, die streuende, die gutspielende Apsarā'. Alle die mannigfachen Vermutungen, die die Erklärer über den Sinn dieser Stelle geäußert haben, erledigen sich, wie ich meine, durch den Hinweis auf die Gāthās und die aus der Ritualliteratur angeführten Stellen von selbst.

Bedeutet aber vici 'die Würfel werfen', so kann auch kṛta in der Strophe des Rgveda nur der kṛta-Wurf sein, und wir haben zu übersetzen: 'Auch den Preis wird, (den Gegner) überwürfelnd, der Spieler gewinnen, wenn er zur rechten Zeit den kṛta-Wurf wirft. Wer die Götter liebend mit dem Gelde nicht zurückhält, den überschüttet mit Reichtum der Gewaltige.' Der Gedanke der Strophe ist also: Wie der Spieler den Gegner besiegt und den Gewinn davon trägt, wenn er das kṛta, den besten Wurf, tut, so müssen auch wir nicht mit unseren Gaben knausern, sondern sehen, 'den

<sup>1)</sup> Caland, Altind. Zauberritual, S. 40, übersetzt: 'der König gewinnt beim Würfelspiel dreimal das "kṛta" (wörtlich: 'er liest sich bis zum dritten (die) kṛta-lie-fernden Würfel aus'). Wir werden auf dies Sūtra noch zurückkommen.

besten Wurf zu tun', d. h. unsere Nebenbuhler um die Gunst Indras durch Schenken zu übertreffen, um den Lohn des Gottes zu erhalten. Ich will noch bemerken, daß die Strophe mit einigen Abweichungen auch im Atharvaveda vorkommt (VII, 52, 6; XX, 89, 9) und daß an der ersteren Stelle Säyana krtám richtig durch krtaśabdavācyam lābhahetum ayam erklärt¹).

Die gleiche Bedeutung muß die Redensart krtam vicinoti natürlich auch an allen anderen Stellen haben. Rv. X, 43, 5:

kṛtáṁ ná śvaghnī ví cinoti dévane saṁvárgaṁ yán Maghávā sắryaṁ jáyat | übersetze ich: 'Wie ein Spieler den kṛta-Wurf auf dem Würfelplatze, warf Maghavan (den kṛta-Wurf), als er zusammenraffend²) die Sonne gewann.' Ich habe schon oben (S.118) bemerkt, daß Durga zu Nirukta V, 22 devana als Würfelplatz erklärt, und daß wir keinen Grund haben, diese Erklärung für falsch zu halten. Schon daraus würde hervorgehen, daß er kṛta als den Wurfnamen auffaßt, denn von dem 'Gewinn' ließe sich unmöglich sagen, daß er auf dem adhidevana wäre; Durga bemerkt aber auch weiter noch ausdrücklich: yathātra kṛtādīnāṁ dāyānāṁ³) madhye kitavaḥ kṛtaṁ vicinoti . . . api nāmātra kṛtaṁ yasmāt tato jayeyam aham ity evam.

Rv. X, 102, 2 heißt es von der Mudgalānī:

rathir abhūn Mudgalánī gáviṣṭau bháre kṛtám vy àced Indrasená ||

'Wagenlenkerin war die Mudgalānī bei dem Kampfe um Rinder; bei dem Spiele warf Indrasenā den kṛta-Wurf.' Hier ist 'den kṛta-Wurf werfen' bildlicher Ausdruck für 'gewinnen', so wie wir mit dem vom Kartenspiel genommenen Bilde etwa sagen könnten: 'sie spielte den Trumpf aus'. Man beachte vor allem, daß im Pali die Wendungen kalim vicināti, ubhayattha kaliggaho, ubhayattha kaṭaggaho, wie die auf S. 147 angeführten Stellen zeigen, in genau derselben Weise bildlich gebraucht werden. Was bhara betrifft, so hat schon Geldner (Ved. Stud. I, 119) bemerkt, daß es zunächst 'Gewinn, Sieg, Preis', und dann 'wobei Gewinn, Preis, Sieg auf dem Spiel steht, ἀγών als Wettkampf und Schlacht', aber das letztere viel seltener, bezeichne.

Hierher gehört ferner Rv. V, 60, 1:

ile agním svávasam námobhir ihá prasattó ví cayat kṛtám naḥ |4)

Graßmann übersetzt, indem er für diese Stelle wieder eine neue Bcdeutung von krta annimmt: 'Den güt'gen Agni preis' ich mit Verehrung, hierher gesetzt verteil' er unser Opfer'; Ludwig: 'Ich flehe Agni an, der große Huld hat, mit Anbetung, hier niedersitzend verteile er unseren Ge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Es ist interessant zu sehen, daß Roth ursprünglich dem Richtigen näher war als später. Im Jahre 1848 erklärte er *kṛta* hier und in Ḥv. X, 43, 5 als Würfelnamen: siehe ZDMG. II, 124, Anm.

<sup>2)</sup> Vgl. Rv. VIII, 75, 12: samvárgam sám rayim jaya.

<sup>3)</sup> Sollte nicht dāyānām aus āyānām oder ayānām verderbt sein?

<sup>4)</sup> Die Strophe findet sich mit Abweichungen, die hier nicht von Bedeutung sind, auch Maiträyanis. IV, 14, 11 (nach Bloomfield); Taittiriyabr. II, 7, 12, 4.

winn'; aus dem Kommentar geht hervor, daß er unter Gewinn die 'dakṣiṇā' versteht. Ich übersetze: 'Den hilfreichen Agni flehe ich an mit Verehrung; möge er gut gelaunt in dieser Sache den kṛta-Wurf für uns tun.' Da die Anrufung Agnis die Einleitung zu einem Liede an die Maruts bildet, so kann es sich hier nicht um ein Gebet um Glück im Spiele handeln; der Ausdruck ist auch hier wieder bildlich gemeint. Die Bewerbung um die Gunst der Maruts durch Lieder wird als Würfelspiel gedacht, und der Sänger bittet Agni. ihm zu helfen, den höchsten Wurf in diesem Spiele zu tun. Daß dies die richtige Auffassung ist, wird durch die zweite Hälfte der Strophe bewiesen:

ráthair ira prá bharc rájayádbhih pradaksinín marútán stómam rdhyām || Wie mit Rennwagen, die dem Preise zustreben<sup>1</sup>), (mich bewerbend), bringe ich (mein Lied) dar; rechtsgewendet möchte ich Gelingen haben mit meinem Lobliede für die Maruts. Wie vorbin der Kampf der Sänger als ein Würfelspiel dargestellt wurde, so wird er hier mit einem Wagenrennen verglichen; die beiden hüchsten Vergnügungen, die der vedische Inder kennt, erseheinen auch hier im Bilde vereint. ráthair ira rājayádbhih ist einer der bekannten abgekürzten Vergleiche. Und daß die Inder selbst zu einer Zeit, als das Verständnis der vedischen Sprache noch nicht erloschen war, den Ausdruck kytam vici in der von mir augenommenen Bedeutung faßten, scheint mir aus dem Umstande hervorzugehen, daß die Strophe in dem Atharvaliede VII. 52 erscheint (Str. 3)2). Gewiß ist, wie schon das Metrum zeigt, die Strophe in diesem Liede unursprünglich, ebenso wie die Strophen 4 (= Rv. 1. 102. 4), 6 und 7  $(= Rv. X, 42. 9. 10)^3$ ; daß sie aber überhaupt in dieses Lied, das nichts weiter als ein Gebet um Glück im Würfelspiele ist, aufgenommen wurde, kann nur darin seinen Grund haben, daß man die Worte ri cayat kṛtám naḥ in dem Sinne nahm: 'möge er den kṛta-Wurf für uns werfen'; bei der Erklärung Graßmanns und Ludwigs fehlt ja jegliche Anspielung auf das Würfelspiel in der Strophe. Bemerkenswert ist, daß Sayana auch in diesem Falle wieder im Atharvaveda die richtige Erklärung gibt: kṛtam kṛtaśabdavācyam lābhahetum ayam vi cayat vicinotu karotv ity arthah.

Bildlich zu nehmen ist der Ausdruck kṛtam vici auch in den beiden letzten Stellen. Rv. IX, 97, 58 heißt es:

tváyā vayám pávamānena soma bháre kṛtám ví cinuyāma śáśvat |

Ich bezweifle, daß die Rsis erst der Hilfe des Soma bedurften, um 'stets die in der Schlacht gemachte Beute zu verteilen' (Graßmann) oder 'alles im Kampfe gewonnene aufzuhäufen' (Ludwig). bhara ist wie oben 'der Wettstreit', und ich kann auch hier nur übersetzen: 'Durch dich, den

<sup>1)</sup> Über vājayāt vgl. Pischel, Ved. Stud. II, 71.

<sup>2)</sup> Varianten sind svávasum, prasaktáh, vājáyadbhih und pradakṣiṇám.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die ursprünglichen Strophen sind in Anustubh, die unursprünglichen in Tristubh; siehe Bloomfield, Atharvaveda, S. 49.

sich klärenden, o Soma, mögen wir immerdar beim Wettstreit<sup>1</sup>) den krta-Wurf werfen.'

Rv. I, 132, 1 schließt:

asmín yajñé ví cayemā bháre kṛtám vājayánto bháre kṛtám || Auch hier kann nicht von einem 'Verteilen der im Kampf gemachten Beute' (Graßmann) oder von einem 'Entscheiden des Gewinnes in der Schlacht'2) (Ludwig) die Rede sein. Das ganze Lied I, 132 ist überhaupt kein Lied vor oder nach der Schlacht; es handelt sich vielmehr um einen Wettkampf priesterlicher Sänger. Darauf weist schon das vājayántah, 'nach dem ausgesetzten Preise strebend'; in V. 1 heißt es weiter, daß der Sänger pürvye dháne durch Indras Kraft unterstützt war, was nicht 'in dem alten Kampfe' (Graßmann) oder 'in früherer Schlacht' (Ludwig) bedeutet, sondern 'bei dem früheren (Wettstreit um den) Preis'. Ebenso heißt es in V. 5, daß unter Indras Beistand dháne hité taruşanta śravasyávah, 'bei ausgesetztem Preise', nicht etwa 'in geordneter Schlacht' (Ludwig), 'die ruhmbegierigen siegen'3). Die Worte yajñé bháre nehme ich im Sinne eines rūpaka, das im klassischen Sanskrit durch das Kompositum yajñabhare ausgedrückt werden würde; vgl. V, 32, 5: yád īm . . . támasi harmyé dhāḥ, 'als du ihn in das Verließ, das Dunkel, tatest'; IV, 51, 2 vy ū vrajásya támaso dvárocchántīr avran, 'die leuchtenden (Morgenröten) öffneten die Torflügel der Höhle, des Dunkels' usw.4). Ich übersetze daher: 'Mögen wir bei diesem Opferwettstreit den krta-Wurf werfen, nach dem Preise strebend, den krta-Wurf beim Wettstreit.'

Wenn, wie ich zu zeigen versucht habe, krta in der Verbindung mit vici den krta-Wurf bedeuten muß, so werden wir dem Worte auch an den Stellen des Rg- und Atharvaveda, wo es in anderem Zusammenhange erscheint, dieselbe Bedeutung beilegen müssen. Beginnen wir mit den Stellen aus dem Atharvaveda, die fast alle völlig klar sind. Av. IV, 38, 1—3:

udbhindatīm samjáyantīm apsarám sādhudevínīm | gláhe kṛtáni kṛṇvānám apsarám tám ihá huve || 1 || vicinvatīm ākirántīm apsarám sādhudevínīm | gláhe kṛtáni gṛḥṇānám apsarám tám ihá huve || 2 || yáyaiḥ parinṛtyaty ādádānā kṛtám gláhāt |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ich halte es aber nicht für ausgesehlossen, daß *bhara* hier geradezu das Würfelspiel bedeutet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Im Kommentar bemerkt Ludwig: 'entseheiden' eig. 'verteilen' im vornhinein durch Verspreehen an diejenigen, die hauptsächlichen Anteil am Siege haben werden, und zwar asmin yajñe.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ieh bin überzeugt, daß auch an vielen anderen Stellen des Rgveda, wo die früheren Übersetzer an Krieg und Schlachten denken, in Wahrheit von weniger blutigen Kämpfen die Rede ist, von Rennen und Würfelspiel und Wettgesängen.

<sup>4)</sup> Vgl. die bei Pischel-Geldner, Ved. Stud., im Index unter 'Asyndeton' angeführten Stellen, besonders II, 280ff.

sá nah kṛtáni sīṣatī prahám āpnotu māyáyā | sá nah páyasvaty aítu má no jaiṣur idám dhánam || 3 ||

'Die siegende¹), gewinnende Apsarā, die gutspielende²), die die *kṛta*-Würfe in dem Wurfe (*glaha*)³) macht, die Apsarā rufe ich hierher.'

'Die werfende, streuende Apsarā, die gutspielende, die die kṛta-Würfe in dem Wurfe (glaha) faßt, die Apsarā rufe ich hierher.'

'Die mit den Würfen (ayas) umhertanzt, den kṛta-Wurf nehmend aus dem Wurfe (glaha), die möge, für uns die kṛta-Würfe werfend<sup>4</sup>), den Preis erlangen durch ihre Zaubermacht. Mit Fülle möge sie zu uns kommen; nicht mögen (die Gegner) diesen unseren Einsatz gewinnen.'

Sāyaṇa erklärt in allen Fällen kṛta richtig als aya. Mit dem Ausdrucke gláhe kṛtắni gṛhṇānắm vergleiche man die Ausdrücke der Pali Gāthā: kalim aggahesi, kaṭam aggahī. In der dritten Strophe liest Sāyaṇa und eine Handschrift ādádhānā (S ādadhānaḥ) und śeṣantī. Bloomfield nennt diese Lesarten schlecht<sup>5</sup>), was aber die zweite betrifft, so ist doch darauf hinzuweisen, daß in Av. VII, 114, 5 die Handschriften der Vulgata, soweit ich sehe, ohne Ausnahme lesen:

yó no dyuvé dhánam idám cakára yó akṣāṇām gláhanam śéṣaṇam ca | '(Der Gott) der uns zum Spiele dieses Geld schenkte, das glahana und das śeṣaṇa der Würfel.' Dies śeṣaṇa ist sicherlich nicht von dem śeṣantī zu trennen, wenn auch seine Bedeutung zunächst dunkel bleibt<sup>6</sup>).

Die Lesart ādádhānā hat andererseits eine Stütze in Rv. X, 34, 6:

akṣāso asya vi tiranti kāmam pratidīvne dādhata ā krtāni ||

Graßmann faßt, wie Sāyaṇa, dádhataḥ als Gen. Sg. und übersetzt: 'Die Würfel steigern höher sein Begehren, was er gewonnen, setzt er ein dem Gegner.' Ludwig übersetzt: 'Die Würfel halten sein Verlangen hin, dem Gegner wenden den Gewinn sie zu.' Er nimmt also dádhataḥ als Nom. Pl., zu akṣāsaḥ gehörig. Diese Auffassung halte ich für richtig. Ich übersetze: 'Die Würfel durchkreuzen seinen Wunsch, dem Gegenspieler zuwendend die kṛta-Würfe', d. h. die gewinnenden Würfe. Auch an unserer Stelle würde ādádhānā kṛtáṁ gláhāt, 'den kṛta-Wurf aus dem glaha zuwendend', einen guten Sinn ergeben.

<sup>1)</sup> udbhid ist ein Spielausdruck, der 'siegen, gewinnen' bedeuten muß. Aus Sāyaṇas Erklärung paṇabandhena dhanasya udbhedanam kurvatīm ist nicht viel zu entnehmen. Man beachte aber, daß nach Āpastamba, Śrautas. XVIII, 19, 5 beim Rājasūya die Würfel den Spielern mit den Worten audbhid yam rājñe weggeschüttet werden.\* Nach Maitr. S. IV, 4, 6 lautete der Spruch: udbhinna rājñaḥ.

<sup>2)</sup> Mbh. V, 30, 28 wird Citrasena sādhudevī matākṣaḥ genannt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Übersetzung leidet unter dem Umstande, daß sich glaha und aya im Deutschen nur durch das eine Wort 'Wurf' wiedergeben lassen.

<sup>4)</sup> Die Bedeutung von sisati ist unsicher; siehe das Folgende.

<sup>5)</sup> SBE. Vol. XLII, p. 413.

<sup>6)</sup> Sāyana erklärt es: svīyānām akṣāṇām jayāhvasthāne 'vaseṣaṇam.

Für glaha verweise ich auf die Bemerkungen auf S. 130ff. Die Grundbedeutung des Wortes, die ich dort auf Grund von Mahābhārata-Stellen zu erweisen versucht habe, 'die Würfel, die man zum Wurf bereit in der Hand gepackt hält, Wurf', stimmt, wie schon aus der Übersetzung hervorgeht, auch hier aufs beste, wenn krta als aya-Name gefaßt wird, und das scheint mir die Richtigkeit dieser Auffassung zu bestätigen.

In Av. VII, 52 findet sich kṛta außer in den unursprünglichen Strophen 3 und 6 in Strophe 2, 5, 8 und 9:

turāṇām áturāṇām visām ávarjuṣīṇām |
samaítu visváto bhágo antarhastám kṛtám máma || 2 ||
ájaiṣam tvā sámlikhitam ájaiṣam utá samrúdham |
ávim vṛko yáthā máthad evā mathnāmi te kṛtám || 5 ||
kṛtám me dákṣiṇe háste jayó me savyá āhitaḥ |
gojíd bhūyāsam aśvajíd dhanamjayó hiraṇyajít || 8 ||
ákṣāḥ phálavatīm dyúvam dattá gām kṣīríṇīm iva |
sám mā kṛtásya dhārayā dhánuḥ snāvneva nahyata || 9 ||

'Möge der Besitz der Leute, seien sie reich oder nicht reich, ohne daß sie es abwenden können (?), von allen Seiten (bei mir) zusammenkommen; (möge) der kṛta-Wurf in meine Hand (kommen).'

'Ich gewann dir das samlikhita ab, ich gewann auch die samrudh'). Wie ein Wolf ein Schaf zerzaust, so zerzause ich dir den kṛta-Wurf').'

'Der kṛta-Wurf ist in meine rechte Hand, Sieg in meine linke gelegt. Möge ich Kühe gewinnen, Rosse gewinnen, Geld gewinnen, Gold gewinnen.'

'Ihr Würfel, gebt erfolgreiches Spiel wie eine milchreiche Kuh. Versehet mich mit dem Strome des kṛta-Wurfes³) wie (man) einen Bogen mit der Sehne (versieht).'

Auch hier erklärt Sāyaṇa in allen Fällen kṛta als Namen des aya. Es bleiben, da Rv. X, 34, 6 schon oben behandelt ist, noch zwei Stellen aus dem Rgveda. Rv. I, 100, 9 lautet:

sá savyéna yamati vrádhatas cit sá daksiné sángrbhītā kṛtắni | sá kīríṇā cit sánitā dhánāni marútvān no bhavatv Índra ūtí ||

Die Strophe ist von Pischel, Ved. Stud. I, 218ff., behandelt worden. Er hat die Bedeutungen von vrådhatah, sånigrbhītā und kīrinā festgestellt. Ich fasse auch hier krtāni als 'die krta-Würfe' und übersetze: 'Er bezwingt mit der Linken auch die Prahler, er faßt in der Rechten die krta-Würfe, er verschafft die Preise auch durch ein schlechtes (Pferd). Indra mit den Maruts gewähre uns Hilfe.' Krieg, Würfelspiel und Wagenrennen, die drei Dinge, mit denen der vedische Inder seine Sportlust befriedigte, sind hier also nebeneinander genannt.

<sup>1)</sup> Die Bedeutung von samlikhita und samrudh ist völlig unklar.

<sup>2)</sup> D. h. durch mein Zauberlied hindere ich dich, den krta-Wurf zu tun.

<sup>2)</sup> D. h. mit einer ununterbrochenen Reihe von krta-Würfen.

Diese Strophe scheint mir für die Auffassung von zwei anderen Stellen des Rgveda von Bedeutung zu sein. Rv. VIII, 81, 1 wird Indra angerufen:

á tú na Indra ksumántam citrám grābhám sám grbhāya | mahāhastī dáksiņena ||

und Rv. IX. 106. 3 heißt es von demselben Gott:

asycd Indro mádest á grābhám grbhnīta sānasím |

Die Ähnlichkeit der Ausdrücke in diesen Strophen und Rv. I, 100, 9 ist augenfällig, und ich glaube daher, daß der glänzende oder gewinnbringende 'Griff', den Indra greifen soll, nichts weiter ist als der glaha, der den krta-Wurf enthält. Die Aufforderung, diesen 'Griff' für den Sänger zu tun, die hier au Indra gerichtet wird, wird in Rv. V, 60, 1, wie wir sahen, au Agui gerichtet: ihá prasattó ví cayat krtám nah. Daß grābha tatsächlich die augenommene Bedentung haben kann, zeigt der Kommentar zu Gäthä 91 des Vidhurapanditajātaka, wo kalim durch parājayagāham, kaļam durch jayagāham umschrieben wird.

Rv. VIII. 19. 10 wird von dem Manne gesagt, dem Agni zur Seite steht: số árvadbhiḥ sánitā sá ripanyúbhiḥ sá śūraiḥ sánitā kṛtám ||

Da san und seine Ableitungen sehr häufig in Verbindung mit Wörtern wie rāja. dhana. rai erscheinen, so liegt es allerdings nahe, an dieser Stelle die Bedeutung 'Gewinn' für kṛta anzunehmen; es erscheint mir aber sehr bedenklich, um dieser einen Stelle willen eine neue Bedeutung von kṛta aufzustellen, und ich glaube, auch die Übersetzung: 'der erlangt durch Rennpferde, der durch preisende (Lieder?), der durch Helden das kṛta', ist verständlich. Das kṛta, das den Sieg im Würfelspiele bedingt, steht hier eben bildlich für den Sieg selbst 1). Auch Sāyaṇa erklärt kṛtam hier als jayādikam. Wie nahe den vedischen Dichtern immer der Gedanke an das Würfelspiel lag, zeigt außer den angeführten Stellen auch Rv. IV, 20, 3:

śvaghniva vajrint sanáye dhánānām tváyā vayám aryá ājím jayema || 'Mit dir, o Donnerkeilbewaffneter, wollen wir siegen im Kampfe der Nebenbuhlerschaft') wie ein Würfelspieler zur Gewinnung der Preise.'

Daß die rgvedischen Dichter das kṛta als aya-Namen kannten, scheint mir nach dem bisherigen sicher zu sein. Wenn kali, tretā, dvāpara im Rgveda nicht vorkommen, so ist das gewiß nur ein Zufall; denn daß man in rgvedischer Zeit genau so wie zur Zeit der Yajurveden mehrere ayas unterschied, geht aus Rv. X, 116, 9 hervor:

áyā iva pári caranti devá yé asmábhyam dhanadā udbhídas ca || Sāyaṇa sagt zur Erklärung von áyāḥ: ayanti karmakaraṇārtham gacchantīty ayā rtvijaḥ karmakarā vā, Graßmann faßt es als 'Wanderer', Ludwig als 'unablässig'. Das alles sind Bedeutungen, die im wesentlichen auf Grund der Etymologie angesetzt sind. Meines Erachtens kann aya nichts anderes

2) Siehe Geldner, Ved. Stud. III, 91.

<sup>1)</sup> Vgl. die Nebeneinanderstellung von krta und jaya in Av. VII, 52, 8.

sein als was es in der späteren vedischen Literatur ist<sup>1</sup>), der 'Wurf'. Es ist zu übersetzen: 'Wie die Würfe gehen herum die Götter, die uns Geld (oder den Preis) geben und siegreich sind (d. h. Sieg verleihen).' Das tertium comparationis scheint vor allem in der Willkür zu liegen, mit der die Würfe wie die Götter bald diesen, bald jenen begünstigen. Die Prädikate, dhanadāḥ und udbhidaḥ, die die Götter erhalten, passen bei dieser Auffassung auch auf die ayas. Das erstere ist ohne weiteres in seiner Beziehung auf die ayas verständlich; was udbhid betrifft, so verweise ich auf Av. IV, 38, 1; Maitr. S. IV, 4, 6 und Āpastamba, Śrautas. XVIII, 19, 5, wo wir udbhid und Ableitungen davon gerade als technische Ausdrücke des Würfelspieles kennen gelernt haben. 'Wie Quellen sprudelnd' (Graßmann) oder geradezu 'Quelle' (Ludwig) bedeutet udbhid weder hier noch sonst wo im Veda; die alte Rothsche Erklärung 'durchdringend, an die Spitze kommend, überwindend' ist durchaus richtig<sup>2</sup>).

#### Das rituelle Würfelspiel.

Wenn nun kṛta usw. die Namen von Würfen sind, so haben wir uns weiter die Frage vorzulegen, welcher Art diese Würfe waren. Für diese Frage ist zunächst die Beschreibung, die Baudhāyana, Śrautas. II, 8. 9, von dem Würfelspiel beim Agnyādheya gibt, von Wichtigkeit. Eine Übersetzung der betreffenden Stelle hat schon Caland in seiner Abhandlung 'Über das rituelle Sūtra des Baudhāyana', S.173), gegeben. Nach Fertigstellung des adhidevana schüttet man 49 Würfel aus (tad ekānnapañcāśato 'kṣān nivapati). 'Darauf setzen sie sich zu vieren um die Würfel hin, der Vater und die Söhne, der Vater östlich, der älteste Sohn südlich, der zweite Sohn westlich, der jüngste nördlich. Der Vater sondert zwölf Würfel ab (pracchinatti)4); daher gewinnt er. Zwölf (sondert) der älteste Sohn (ab); daher gewinnt er. Zwölf der zweite Sohn; daher gewinnt er. Die Würfel aber, die übrig bleiben, schieben sie dem jüngsten zu (tan kanīyamsam upasamūhanti). Wenn nun (nur) zwei (Söhne) vorhanden sind, so nimmt der Vater zweimal (dvirāyāmaḥ pitā), wenn aber (nur) einer, so ist die Gattin die dritte. Wenn aber gar keine (Söhne) da sind, so nehmen beide, Mann und Frau, zweimal (dvirāyāmau). Dieselbe Spielregel (gilt) bei drei (Spielern), dieselbe bei zweien. Mit den Worten: 'krtam, krtam', machen sie die Absonderung (vyapagacchanti)5). Mit den Worten: 'Die Kuh ist verspielt', stehen sie auf.'

<sup>1)</sup> Ebenso Roth im PW., der aber aya überall als Würfel erklärt.

²) Die Bedeutung 'siegreich' ergibt sich zum Teil sehon aus den danebenstehenden Beiwörtern; Rv. I, 89, 1: å no bhadrāḥ krátavo yantu viśvátó 'dabdhāso áparītāsa udbhidaḥ; Rv. VIII, 79, 1: ayám kṛtnúr ágṛbhīto viśvajid udbhid it sómaḥ; Av. V, 20, 11: śatrūṣāṇ nīṣāḍ abhimātiṣāhó gavéṣaṇaḥ sáhamāna udbhit.

<sup>3)</sup> Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes, Bd. XII, Nr. 1.

<sup>4)</sup> Bhavasvāmin: pṛthak karoti.

<sup>5)</sup> Bhavasvāmin: vyapagacchanti pṛthak kurvanti | vyapagamanam vyavacchedah.

Worauf es bei diesem Spiele ankommt, kann darnach nicht zweifelhaft sein. Das kṛta machen bei vier Spielern der Vater und die beiden ältesten Söhne, die von dem hingeschütteten Haufen je 12 Würfel nehmen, während der jüngste Sohn, der 13 Würfel nachbehält, verloren hat. Bei drei Spielern gewinnt der Vater, der 24 Würfel nimmt, und derjenige Sohn, der 12 Würfel nimmt, während der jüngste Sohn oder die Gattin, die 13 Würfel erhalten, verlieren. Und wenn nur Mann und Frau spielen, so gewinnt wieder der Vater, der 24 Würfel nimmt, während die Frau 25 erhält und verliert1). Weshalb gerade die Zahlen 12 und 24 gewinnen, während 13 und 25 verlieren, geht aus Baudhāyana selbst nicht hervor; hier treten die Erläuterungen, die Rudradatta zu Āpastamba, Śrautas. V, 20, 1, gibt, ergänzend ein. Nach Äpastambas Vorschrift (V, 19, 4)2) werden dem Opferherrn 100 Würfel gegeben; in V, 20, 1 wird dann nur kurz gesagt: 'Der Opferherr gewinnt mit dem krta.' Dazu bemerkt Rudradatta: 'Die Spielweisen, die den Namen krta, tretā, dvāpara, kali führen, werden in der vedischen Stelle: krtam ayanam³), ayas genannt. Wenn die hingeschütteten Würfel in vier Teile geteilt werden, so spricht man von krta in dem Falle, daß alle Teile gleich sind. Wenn aber am Ende drei übrig bleiben, so ist das tretā, wenn zwei übrig bleiben, dvāpara, wenn einer, kali. Und so sagt der Veda: Was die vier Stomas sind, das ist krta, was aber fünf, das ist kali (Taittirīyabr. I, 5, 11, 1). Weil es hier 100 Würfel sind, so gewinnt der Opferherr auf die kṛta-Weise4).' Rudradatta hat also genau dieselbe Art des Spieles im Auge wie Baudhāyana. Wie nach ihm der Opferherr gewinnt, der 100 Würfel hat, weil diese Zahl, durch 4 dividiert, ohne Rest aufgeht, so gewinnt bei Baudhāyana der Vater, der 12 oder 24, und die älteren Söhne, die 12 Würfel haben, während bei dem Spiele mit drei oder zwei Söhnen der jüngste Sohn, bei dem mit einem oder gar keinem Sohne die Frau nach Rudradrattas Ausdrucksweise kali haben, also verlieren, da die Zahlen ihrer Würfel, 13 oder 25, einen Rest von 1 lassen.

Das gleiche Spiel wurde im Ritual offenbar auch beim Rājasūya verwendet. Nach Āpastamba, Śrautas. XVIII, 18, 16ff., schüttet der akṣāvāpa beim Rājasūya über 100 oder über 1000 Würfel auf das adhidevana hin (nivapet); mit diesen sollen ein Brahmane, ein Rājanya, ein Vaiśya und ein Śūdra um eine junge Kuh spielen. In XVIII, 19, 5 heißt es dann: 'Nachdem

<sup>1)</sup> Caland a. a. O. nimmt ein wiederholtes Spielen des Vaters mit seinen Söhnen unter jedesmaligem Ausscheiden des Sohnes, der 13 Würfel bekommen hat, an. Davon vermag ich in der Beschreibung des Spieles nichts zu entdecken. Die Worte yadi dvau bhavatah, yady ekah, yadi naiva bhavanti können sich doch nur auf den Fall beziehen, daß die Familie nur aus dem Vater und zwei, bzw. einem Sohne besteht, oder daß gar keine Söhne vorhanden sind. Die Angaben über die eventuelle Beteiligung der Gattin würden ja sonst ganz unverständlich sein.\*

<sup>2)</sup> Dieselbe Vorschrift findet sich Maitr. Samh. I, 6, 11; Manavaśrautas. I, 5, 5, 12.

<sup>3)</sup> Vgl. Śatapathabr. XIII, 3, 2, 1: kṛtenāyānām.\*

<sup>4)</sup> Vgl. die ähnliche Stelle bei Ludwig im Kommentar zu Rv. X, 34, 6.

er mit den Worten: 'audbhidyam rājne' diesen vierhundert\* goldene Würfel weggeschüttet und gewonnen hat (udupya vijitya), gibt er dem König fünf Würfel mit den Worten: diśo 'bhy ayam rājābhūt. Damit decken sich zum Teil wörtlich die Angaben der Maitrāyanī Samhitā, IV, 4, 6: tataś catuḥśatam akṣān avohyāha || udbhinna: rājnaḥ || iti catvāro vai puruṣā brāhmano rājanyo vaiśyaḥ śūdras teṣām evainam udbhedayati tataḥ pañcākṣān prayacchann āha diśo abhy abhūd ayam iti.

Was zunächst das Hinschütten von mehr als 100 oder mehr als 1000 Würfeln betrifft, so ist daraus für das eigentliche Spiel nichts zu entnehmen. Jene Würfelmenge ist nur der Vorrat, von dem man beliebig viele zum Spiele nehmen konnte. Ähnlich wird in Āpastambas Dharmasūtra II, 25, 12 bei der Beschreibung der Einrichtung der Spielhalle bestimmt, daß man Würfel in gerader Zahl, so viele nötig sind, zum Gebrauch auf den Würfelplatz hinschütten solle (akṣān nivaped yugmān . . . yathārthān). Wenn aber der akṣāvāpa vierhundert Würfel für den König wegschüttet und dadurch gewinnt, so haben wir es unzweifelhaft mit demselben Spiele wie in den beiden vorher erwähnten Fällen zu tun. Auch hier ist es eine durch 4 teilbare Zahl, die den Sieg verleiht.

Es bleibt die Angabe über die Überreichung der fünf Würfel an den König. Sie findet sich auch in Taittirīyabr. I, 7, 10, 5; Śatapathabr. V, 4, 4, 6; Kātyāyana, Śrautas. XV, 7, 5. Was die dabei gesprochenen Worte betrifft, so stimmt natürlich das Taittirīyabrāhmaṇa mit Āpastamba überein; nach dem Śatapathabrāhmaṇa und Kātyāyana lauten sie: abhibhūr asy etās te pañca diśah kalpantām.

Wie schon bemerkt, wollte Weber aus diesen Angaben auf ein Spiel mit fünf Würfeln schließen, meiner Ansicht nach mit Unrecht, da diese fünf Würfel überhaupt nicht zum Spiele benutzt werden. Die Maitrāyaṇī Samhitā und Āpastamba sind in diesem Punkte ganz klar; darnach ist das Spiel ja schon vor der Übergabe beendet und zwar durch die Wegschüttung der 400 Würfel zugunsten des Königs. Nach dem Ritual des weißen Yajurveda findet das Spiel allerdings umgekehrt nach der Übergabe statt, aber diese steht in keinem ursächlichen Zusammenhange mit dem Spiele, denn nach der Übergabe folgen zunächst zwei Zeremonien, die mit dem Spiele gar nichts zu tun haben, die Prügelung des Königs und die Begrüßung als Brahman, und nach Beendigung dieser Zeremonien wird überhaupt erst mit den Vorbereitungen zum Spiele, dem Herrichten des adhidevana und dem Hinschütten der nötigen Würfel, der Anfang gemacht. Überdies wird nach Kātyāyana, Śrautas. XV, 7, 18, dem König bei diesem Spiele das kṛta gesetzt; fünf Würfel aber würden, wie wir sahen, gerade umgekehrt kali für ihn sein. Endlich läßt sich das rituelle Spiel, wie aus den oben angeführten Schilderungen hervorgeht, mit fünf Würfeln garnicht spielen. Wenn daher Mahīdhara zu Vājasaneyis. X, 29 akṣān als pūrvoktapañcākṣān erklärt, so ist er im Irrtum. Meines Erachtens ist die

Übergabe der fünf Würfel, wie auch der Begleitspruch deutlich verrät, lediglich eine symbolische Handlung: die Fünfzahl ist mit Rücksicht auf die fünf Himmelsgegenden, die der König beherrschen soll, gewählt. Sie kehrt auch sonst in diesem Zusammenhange wieder; so redet zum Beispiel der König den Priester fünfmal 'o Brahman' an, was von jenem fünfmal erwidert wird.

Daß die Art des Spieles, die wir für Baudhāyana und Āpastamba ermittelt haben, jedenfalls im Ritnale seit alter Zeit üblich war, wird durch Taittiriyahr. 1. 5. 11. 1: ye vai catvāra stomāḥ kṛtaṁ tat | atha ye pañca kaliḥ saḥ, und Śatapathahr. XIII. 3. 2. 1: parameṇa vā eṣa stomena jitvā | catuṣṭomena kṛṭenāyānām, bewiesen. Die Identifizierung der vier Stomas mit dem kṛṭa, der fünf mit kali läßt sich nur unter dieser Voraussetzung begreifen. Sieherlich bezieht sich auch die Vorschrift des Kauśikasūtra XVII. 17: kṛṭasaṃpannān akṣān āṭṛtāyaṁ vicinoti auf dieses Spiel. Den Ausdruck āṭṛtāyam verstehe ich so, daß der König dreimal spielt, zuerst mit einem Brahmanen, darauf mit einem Kṣatriya und zuletzt mit einem Vaiṣya; vgl. die beiden folgenden Sūtras¹).

Aus den Angaben Baudhäyanas, Āpastambas (V, 20, 1) und Kātyāyanas (NV, 7, 18; 19), ans dem Kausikasūtra und aus Satapathabr. XIII, 3, 2, 1 geht weiter hervor, daß man das krta als den höchsten und damit gewinnenden Wurf betrachtete. An die fünf Würfel, die dem Könige übergeben werden, wird aber, wie wir schon sahen, in Satapathabr. V, 4, 4, 6 die Bemerkung geknüpft: csa vā ayān abhibhūr yat kalir esa hi sarvān ayān abhibharati. dieser kali wahrlich beherrscht die ayas, denn dieser beherrscht alle ayas'. Daß die fünf Würfel als kali bezeichnet werden, würde allerdings mit dem, was wir aus Bandhayana und Apastamba wissen, übereinstimmen2); abweichend ist aber, daß dem kali hier die höchste Stelle unter den ayas zugewiesen wird. Das gleiche ist an zwei anderen Stellen der Fall, in Taittirīyas. IV. 3, 3, 1-2, wo kali geradezu abhibhū genannt wird, und in Vājasaneyis. XXX, 18, wo er unter dem Namen akṣarāja erscheint. Nun ist zu beachten, daß an allen drei Stellen, wo kali an der Spitze der ayas steht, nicht wie gewöhnlich vier, sondern fünf ayas aufgezählt werden; zu kali, kṛta, tretā, dvāpara kommt noch der āskanda hinzu. Daraus scheint mir

<sup>1)</sup> Caland, Altind. Zauberritual, S. 40, meint, der König spiele dreimal, zuerst mit einem Brahmanen, einem Kṣatriya und einem Vaiśya, darauf mit einem Brahmanen und einem Kṣatriya und zum dritten Male mit einem Brahmanen. Diese Erklärung beruht offenbar auf seiner Auffassung von Baudhāyana, Śrautas. II, 9, die ieh, wie sehon gesagt, nicht zu teilen vermag. Dārilas Kommentar ist leider an dieser Stelle so verderbt, daß aus ihm nichts zu entnehmen ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sāyanas Erklärung zu der Stelle: teṣām caturṇām akṣāṇām kṛtasamjñā pañ-cānām kalisamjñā ist durehaus riehtig, und Mahīdharas Bemerkung zu Vājasaneyis. X, 28: caturṇām akṣāṇām kṛtasamjñā pañcamasya kaliḥ besagt dasselbe, denn ob man die fünf Würfel oder den über vier hinausgehenden fünften als kali bezeichnet, bleibt sich im Grunde gleich.

hervorzugehen, daß hier eine Abart des Spieles, das wir vorhin kennengelernt haben, vorliegt; man dividierte die Zahl der Würfel nicht durch 4, sondern durch 5. Ging die Division ohne Rest auf, so war das kali. Bei einem Rest von 4 ergab sich kṛta, von 3 tretā, von 2 dvāpara; für den Fall, daß 1 als Rest blieb, hatte man den neuen Namen āskanda erfunden).

Nachdem wir das rituelle Würfelspiel kennengelernt haben, werden wir vor die Frage gestellt, ob wir diese Form des Spieles auch außerhalb des Rituales überall da anzunehmen haben, wo uns die aya-Namen kṛta usw. begegnen.

# Das vedische Würfelspiel.

Was zunächst das Spiel betrifft, das die Dichter der Lieder des Rgund Atharvaveda im Auge haben, so legt schon die allgemeine Erwägung. daß sich im Rituale Sitten und Bräuche gerade in ihrer ältesten Form zu erhalten pflegen, die Vermutung nahe, daß sich das Spiel der ältesten Zeit prinzipiell nicht von dem rituellen Spiele unterschied. Dafür sprechen aber auch noch eine Reihe von anderen Punkten. In beiden Fällen ist das Würfelmaterial das gleiche; es wird mit Vibhītakanüssen gespielt, und wir haben schon gesehen, daß es ganz unwahrscheinlich ist, daß diese Nüsse je mit Augen versehen oder sonstwie unterschieden waren. Bei einem Spiele mit derartigen Würfeln kann es sich aber in der Tat wohl nur, wie es in dem rituellen Spiele der Fall ist, um die Zahl der geworfenen Würfel handeln. Aus dem Rgveda geht weiter, wie wir sahen, hervor, daß man zum Spiele einer sehr großen Anzahl von Würfeln bedurfte, mag man nun tripañcāśáh in Rv. X, 34, 8 als 53 oder, wie ich vorgeschlagen habe, als 150 fassen. Auch diese große Zahl läßt sich nur verstehen, wenn man ein Spiel nach Art des in den Ritualtexten geschilderten für die vedischen Lieder annimmt. Nach den einheimischen Erklärern bedeutet ferner krta im Rgveda die gleiche Zahl von Würfeln wie in den Ritualtexten. Rv. I, 41, 9 heißt es:

catúrás cid dádamānād bibhīyād á nídhātoḥ | ná duruktāya spṛhayet ||

Zur Erklärung der Strophe bemerkt Yāska, Nir. III, 16: 'Wie man sich vor dem Spieler fürchtet, indem man denkt: 'er hält die vier Würfel', so möge man sich auch vor übler Rede fürchten; niemals möge man nach übler Rede verlangen.' Ihm schließt sich Sāyaṇa an, nach dem zu übersetzen wäre: 'Wie²) man sich vor dem (Manne) fürchtet, der die vier (Würfel)³) in der Hand hält, bis (sie) niederfallen, so (fürchte man sich vor übler Rede und) verlange nicht nach übler Rede.' Ich sehe nicht den geringsten Grund,

<sup>1)</sup> Die Bemerkung, die Taittiriyabr. I, 7, 10, 5 über die fünf Würfel gemacht wird: ete vai sarve 'yāḥ, zeigt, daß auch dem Verfasser dieses Brāhmaņa diese Abart des Spieles bekannt war.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sāyaṇa: cid ity upamārthe vartate; vgl. Geldner, Ved. Stud. II, 159; III, 165.

<sup>3)</sup> Sāyana spricht allerdings anstatt von Würfeln von Kaurimuscheln, was nicht richtig ist; siehe S. 123.

weshalb wir diese Auffassung Yāskas und Sāyaṇas verwerfen sollten. Ludwig versteht unter den 'vieren' Varuna, Mitra, Aryaman und Bhaga und übersetzt: 'Der dürfte fürchten, sogar, wenn er die vier besitzt, sie aus der Hand lassen (zu müssen); nicht dürfte er Lust zu böser Rede haben.' Aber ganz abgesehen von der ungewöhnlichen grammatischen Konstruktion, die er annehmen muß, scheitert seine Erklärung schon daran, daß in dem ganzen Liede von Bhaga nirgends die Rede ist und, so unsicher auch die Zahl der Adityas sein mag, eine Gruppe von vieren, soviel ich weiß, überhaupt niemals vorkommt. Wenn wir aber die Deutung Yaskas akzeptieren, so erliebt sich weiter die Frage, was denn unter den vier Würfeln, vor denen man sich fürchtet, zu verstehen sei. Die richtige Antwort gibt Sävana in seinem Kommentar zu Av. VII, 52, 2: tatra krtasya läbhäd dyūtajayo bhavati | ata eva dāśatayyām labdhakrtāyāt kitavād bhītir āmnāyate caturaś cid dadamānād bibhīyād ā nidhātoļ iti1). Die vier Würfel sind also kṛta, genau wie in den Ritualtexten, und man hat Grund, sie zu fürchten, wenn der Gegner sie in der Hand hält, da sie der gewinnende Wurf sind2).\*

Nur in einem Punkte, glaube ich, müssen wir einen Unterschied konstatieren. Das Spiel ist so, wie es Baudhāyana beschreibt, überhaupt kein rechtes Würfelspiel, da von einem Werfen der Würfel hier gar nicht die Rede ist, sondern aus einem großen Haufen von Würfeln eine Anzahl abgesondert werden. Ob das gleiche Verfahren auch nach Āpastamba und den anderen Ritualtexten angewandt wurde, läßt sich bei der Unbestimmtheit der Angaben nicht mit Sicherheit entscheiden; bei dem Spiele, das die Liederdichter im Auge haben, wurden aber unzweifelhaft die Würfel wirklich geworfen. Im Akṣasūkta (Rv. X, 34) heißen die Würfel wirklich geworfen. Im Akṣasūkta (Rv. X, 34) heißen die Würfel wirklati vrāta eṣām (V.8), 'sie wenden sich nach unten und schnellen wieder in die Höhe', nīcā vartanta upāri sphuranti (V.9), und in Av. IV, 38, 3 heißt die Apsaras 'sie, die mit den ayas umhertanzt', yāyaiḥ parinftyati.

Wie wir uns unter diesen Umständen das Spiel der ältesten Zeit vorzustellen haben, ist schwer zu sagen. Denkbar wäre zum Beispiel, daß der Herausforderer zuerst eine Anzahl von Würfeln auf das adhidevana warf, und daß die Aufgabe des zweiten Spielers darin bestand, sofort eine solche Anzahl von Würfeln dazu zu werfen, daß die Gesamtsumme krta war.\* Für diese Vermutung sprechen einige Angaben über das Spiel der epischen Zeit, die wir noch kennenlernen werden. Es sind aber auch noch andere Möglichkeiten vorhanden, und vielleicht wird es einmal gelingen, in Indien selbst über diesen Punkt Klarheit zu schaffen. Ich halte es jeden-

<sup>1)</sup> Die Stelle findet sich mit geringen Abweichungen auch im Kommentar zu Av. IV, 38, 3.

 <sup>2)</sup> Später hielt auch Ludwig diese Erklärung für möglich; siehe Rigveda, Bd. V,
 S. 593.

falls nicht für ausgeschlossen, daß das alte Würfelspiel noch heutzutage in Indien, wenn auch vielleicht nur als Kinderspiel, lebt.

Daß im allgemeinen in den Liedern des Rg- wie des Atharvaveda das kṛta als der höchste und gewinnende Wurf galt, machen die auf S. 148ff. und S. 160 angeführten Stellen zweifellos. In Av. VII, 114, 1 wird andererseits kali angerufen als derjenige, der über die Würfel gebietet (yó akṣéṣu tanūvaśi). Der Ausdruck klingt, wie schon bemerkt, stark an die oben erwähnten Bezeichnungen des kali als abhibhū und akṣarāja an, und vielleicht hatte der Dichter von Av. VII, 114 die Abart des Spieles, bei der kali die erste Stelle unter den ayas einnahm, im Auge. Dieselbe Form des Spieles könnte möglicherweise auch im Akṣasūkta gemeint sein, denn auch hier wird in V. 12 'der Heerführer der großen Schar, der König, der erste des Haufens' (yó vaḥ senānīr maható ganásya rájā vrátasya prathamó babhūva) angerufen, und es liegt jedenfalls nahe, diese Ausdrücke auf kali als den abhibhū und akṣarāja, also den ersten unter den ayas, zu beziehen. Diese Erklärung wird nur dadurch sehr unsicher, daß in V. 6 der kṛta-Wurf unzweifelhaft als der gewinnende Wurf hingestellt wird.

Das epische Würfelspiel und die Zählkunst.

Ähnlich wie bei den vedischen Liedern liegt die Sache beim Mahābhārata. Auch bei dem epischen Spiele wurden die Würfel unzweifelhaft geworfen; zum Beweise dessen genügt es, auf den Ausdruck akṣān kṣipati in Mbh. II, 56, 3 zu verweisen. Im übrigen aber stimmt alles, was wir ermitteln können, zu dem, was wir über das rituelle Spiel wissen. Auch im Epos ist, wie wir sahen, von 'Haufen von Würfeln' die Rede. In III, 34, 5 werden ferner 'gerade und ungerade' Würfel erwähnt:

akṣāms ca dṛṣṭvā Śakuner yathāvat kāmānukūlān ayujo yujas ca | sakyam niyantum abhavisyad ātmā manyus tu hanyāt puruṣasya dhairyam || Die Ausdrücke yuj und ayuj lassen sich von den Würfeln nur verstehen, wenn man ein Spiel annimmt wie das rituelle, bei dem die Zahl der Würfel von Bedeutung ist.

Bei dieser Annahme würde weiter auch ein Punkt in der Nala-Sage seine Erklärung finden, der mir wenigstens bis jetzt immer unverständlich erschienen ist. Bekanntlich erlangt Nala, der, von Kali besessen, stets Unglück im Würfelspiele hat, die Fähigkeit zu gewinnen wieder, als König Rtuparna ihm das akṣahṛdaya mitteilt. Die näheren Umstände werden in Mbh. III, 72 berichtet. Da wird erzählt, wie Nala in der Gestalt des Wagenlenkers Bāhuka mit König Rtuparna und Vārṣṇeya auf einem Wagen dahinfährt. Von leisem Neide auf Nalas Geschicklichkeit im Rosselenken erfüllt, rühmt sich Rtuparna seiner außerordentlichen Stärke im Zählen (V. 7: samkhyāne paramam balam) und gibt gleich eine Probe seiner Kunst, indem er die Blätter und Früchte eines am Wege stehenden Vibhītaka-Baumes, die sich auf Tausende und Millionen belaufen, im Nu berechnet.

Nala schenkt den Worten des Rtuparņa so ohne weiteres keinen Glauben. Er hält die Pferde an und will absteigen, um den Baum zu fällen und die Früchte nachzuzählen, und erst auf längeres Zureden des Rtuparņa, der zur Weiterfahrt drängt, begnügt er sich damit, an einem Teile eines Zweiges eine Stiehprobe zu machen. Es ergibt sich, daß Rtuparņas Berechnung richtig ist. Nala ist aufs höchste verwundert über diese Kunst; Rtuparņa sagt ihm zur Erklärung: Wisse, daß ich das Geheinnis der Würfel kenne und erfahren bin im Zählen (V. 26):

viddhy akşahrdayajnam mām samkhyāne ca višāradam ||

Und nun beschließen sie auf Nalas Vorschlag, ihr gegenseitiges Wissen auszutauschen: Nala verspricht dem Rtuparna das aśvahrdaya, das Rossegeheinnis, mitzuteilen und empfängt dafür selbst sofort von Rtuparna das tiefe Geheinnis der Würfel (V. 29: akṣāṇām hṛdayam param). Kaum aber ist er im Besitze desselben, als Kali aus seinem Körper heraus und in den Vibhītaka-Baum fährt. Nala aber ist nun wieder imstande, im Würfelspiel zu siegen. Heimgekehrt fordert er noch einmal den Puṣkara heraus und gewinnt sein verlorenes Reich zurück.

Die Erzählung läßt keinen Zweisel darüber, worin das akşahrdaya besteht: es ist die Fähigkeit, im Augenblick eine größere Anzahl gleichartiger Dinge zu zählen. Daß diese Fähigkeit bei einem Spiele, wo es auf die Zahl der geworsenen Würsel ankam, von dem größten Nutzen sein mußte, leuchtet ohne weiteres ein. Wenn es zum Beispiel galt, wie ich vorhin vermutet habe, die Zahl der vom Gegner geworsenen Würsel auf eine durch 4 teilbare Zahl zu bringen, so mußte der Sieg natürlich dem Spieler zufallen, der imstande war, die hingeworsenen Würsel im Nu zusammenzuzählen.).

Eine Andentung der Beziehung der Zählkunst zum Würfelspiele findet sich auch im Sabhäparvan. Dort preist Sakuni den guten Spieler (II, 59, 7):

yo vetti samkhyäm nikṛtau vidhijñas ceṣṭāsv akhinnaḥ kitavo 'kṣajāsu |

mahāmatir yas ca jānāti dyūtam sa vai sarvam sahate prakriyāsu |

Nach dem Petersburger Wörterbuch soll samkhyā hier soviel wie Berechnung',

¹) Im JRAS. 1904, S. 355ff. hat Grierson Rtuparnas Kunst mit der der modernen kaniyās, der Absehätzer des Ertrages von Getreidefeldern und Obstgärten, vergliehen. So interessant dieser Hinweis auch ist, so scheint er mir doch eine eigentliche Erklärung nicht zu liefern, da der innere Zusammenhang zwisehen der Zählkunst und der Würfelkunst dadurch noch nicht aufgeklärt wird. Grierson freilich scheint diesen Zusammenhang, der doch aus der ganzen Erzählung und insbesondere aus V. 26 deutlich hervorgeht, gar nicht anzuerkennen. Auch in einigen kleineren Punkten kann ich mich Griersons Auffassung nicht anschließen. Er meint, Rtuparna habe Nala zu einem Spiele 'Gerade oder Ungerade' herausgefordert, aber von der Herausforderung zu einem Spiele kann doch gar nicht die Rede sein. Ebensowenig glaube ich, daß Rtuparna den Vibhitakabaum für die Demonstration seiner Zählkunst auswählt, weil er im Würfeln geschickt war. Die Zählkunst hätte Rtuparna auch an jedem anderen Baume zeigen können; der Vibhitakabaum wird hier deshalb genannt, weil Kali nachher in ihn einfährt.

d. h. 'genaue Erwägung des pro und contra' sein¹), allein es scheint mir zweifellos, daß samkhyā in diesem Zusammenhange dasselbe ist wie das samkhyāna, das nach Mbh. III, 72, 26 der Würfelspieler verstehen muß. Ich übersetze die Strophe daher: 'Der Spieler, der das Zählen versteht, im Falle eines Betruges die Regeln kennt, unermüdlich ist in den durch die Würfel verursachten Tätigkeiten, der Kluge, der das Spiel kennt, der vermag alles bei den (verschiedenen) Arten (des Spieles)²).'

Wenn ich recht sehe, so ist sogar schon im Veda einmal von dem Zählen beim Würfelspiel die Rede. Av. IV, 16, 5 wird von Varuṇa gesagt:

sámkhyātā asya nimiṣo jánānām akṣán iva śvaghnī ní minoti táni || Die Bedeutung der beiden letzten Worte ist unsicher. Ich glaube, daß trotz aller Schwierigkeiten, die das Geschlecht bereitet, zu táni aus dem Vorhergehenden ein Begriff wie 'die Liderbewegungen' zu ergänzen ist, und möchte ní minoti, wie im Petersburger Wörterbuch vorgeschlagen wird, als 'ermessen, berechnen' fassen und übersetzen: 'Er hat gezählt die Bewegungen der Augenlider der Menschen'); wie ein Spieler die Würfel, berechnet er diese.' Was immer aber auch der wahre Sinn von ní minoti táni sein mag, jedenfalls wird Varuṇa hier einem Würfelspieler verglichen, und wenn es im Zusammenhange damit heißt, daß er 'zähle', so kann dieses Zählen doch unmöglich etwas anderes sein als das Zählen, das nach der Darstellung des Mahābhārata beim Würfelspiele eine so wichtige Rolle spielt.

Noch ein anderer Punkt verdient hier besprochen zu werden. Jedem Leser von Mbh. II, 60ff. 76 wird die Beschreibung des Spieles, wie sie dort gegeben wird, zunächst sehr merkwürdig, ja unverständlich erscheinen. Sakuni, der für den Duryodhana spielt, und Yudhisthira sitzen sich gegenüber. Yudhisthira nennt zuerst seinen Einsatz; darauf gibt Duryodhana für seinen Stellvertreter an, was er dagegen zu setzen hat. Dann fährt der Erzähler fort (II, 60, 9):

tato jagrāha Śakunis tān akṣān akṣatattvavit | jitam ity eva Śakunir Yudhiṣṭhiram abhāṣata ||

'Dann ergriff Sakuni, der die wahre Kunst der Würfel kannte, die Würfel. 'Gewonnen', sagte Sakuni zu Yudhisthira.'

Yudhisthira nennt sofort einen neuen Einsatz. Wiederum heißt es in unmittelbarem Anschluß daran (II, 61, 3):

Kauravāṇāṁ kulakaraṁ jyeṣṭhaṁ Pāṇḍavam acyutam | ity uktaḥ Śakuniḥ prāha jitam ity eva taṁ nṛpam ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ähnlich ist die Erklärung Nīlakaņthas: samkhyām samyak khyānam jayat parājayadvāravivekam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nīlakantha erklärt *prakriyāsu* durch *dyūtakriyāsu*; Böhtlingk übersetzt im PW. 'bei seinem Prae'.

<sup>3)</sup> Sāyaṇa faßt sámkhyātā als Nom. Sing. von samkhyātṛ und verbindet damit nimiṣaḥ als Genitiv, zu asya gehörig.

Dasselbe wiederholt sich 17 mal. Yudhisthira setzt nacheinander seine sämtlichen Schätze, seine Brüder und sich selbst ein; die Entscheidung wird jedesmal in der gleichen kurzen Formel berichtet:

jitam ity era Šakunir Yudhisthiram abhāṣata || Nur der Vordersatz wird kurz variiert; II, 61, 7, 11, 14, 24, 28, 31; 65, 5, 7, 9, 11, 16, 22, 26, 29 heißt es:

etac chrutvā¹) vyavasito nikṛtim samupāśritaḥ | 11, 61, 18:

ity evain vädinain Pärthain prahasann iva Saubalaḥ | 11. 61. 21:

ity evam ukte vacane kṛtavairo durātmavān | 11, 65, 14:

evam uktrā tu tān akṣāũ Chakuniḥ pratyadīvyata²) |

Endlich fordert Śakuni den Yudhisthira auf, um die Draupadī zu spielen. Yudhisthira willigt ein. Wieder heißt es nur (II, 65, 45):

Saubalas tv abhidhāyaivain jitakāšī madotkaļaļ. | jitam ity eva tān akṣān punar evānvapadyata ||

Ebenso wird der Vorgang beim zweiten Spiele beschrieben. Sakuni formuliert genan die Bedingung, unter der sie spielen: daß der verlierende Teil zwölf Jahre im Walde und ein Jahr unerkannt unter Menschen leben solle; dann wird wieder kurz gesagt (II. 76, 24):

pratijagrāha tam Pārtho glaham jagrāha Saubalaķ | jitam ity eva Sakunir Yudhisthiram abhāṣata ||

Man könnte aus dem völligen Schweigen des Textes über das Würfeln des Yudhisthira vielleicht schließen, daß dieser bei dem ganzen Spiele überhaupt niemals zum Wurfe gekommen wäre, aber ich glaube, daß dieser Schluß doch nicht gerechtfertigt ist. Auch von Sakuni wird in 17 von 21 Fällen nicht ausdrücklich gesagt, daß er würfelte, und doch wird das, was ihn betrifft, niemand in Abrede stellen. In einem Falle (II, 65, 14) heißt es indessen von Sakuni, daß er 'dagegen spielte' (pratyadīvyata), und das scheint mir deutlich zu zeigen, daß Yudhisthira vor ihm die Würfel geworfen hatte. Die ganze Darstellung des Mahābhārata würde sich, wenn die vorhin geäußerte Vermutung über den Gang des Spieles richtig sein sollte, vortrefflich erklären: Yudhisthira nennt seinen Einsatz und wirft unmittelbar darauf eine Anzahl von Würfeln; Sakuni wirft sofort soviele Würfel dazu, daß die Gesamtzahl kṛta ist.

Was die Bewertung der einzelnen ayas im epischen Spiele betrifft, so scheint krta stets die erste Stelle einzunehmen, während kali die niedrigste zukommt. Das letztere geht klar aus dem Nalopākhyāna hervor: Nala verliert beständig, weil er von Kali, dem personifizierten Unglückswurfe,

<sup>1)</sup> In II, 61, 7: evam śrutvā.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Worte evam uktvā beziehen sich auf die kurze höhnische Bemerkung, die Sakuni macht, als Yudhisthira anfängt, seine Brüder einzusetzen.

besessen ist. Hierin stimmt also das epische Spiel mit der Art, die wir auch für die vedische Zeit als die gewöhnliche erkannt haben, überein.

Nach alledem scheint mir die Identität des epischen und des vedischen Spieles gesichert zu sein. Eine Ausnahme ist nur für das Virāṭaparvan zu konstatieren, dessen Verfasser, wie ich S. 125f. gezeigt habe, an ein Spiel mit pāśakas dachte. Wahrscheinlich ist sogar das mit dem Brettspiel kombinierte Würfelspiel, auf das wir später eingehen werden, gemeint. Auch der Ausdruck vṛṣa in Mbh. III, 59, 6. 7 würde auf das pāśaka-Spiel schließen lassen, wenn wir darunter wirklich einen Wurfnamen verstehen müßten, denn nach allem, was wir wissen, hat ein solcher Name nur bei dem Spiele mit pāśakas, nicht aber bei dem Spiele mit Vibhītakanüssen seine Stelle. Ich glaube aber, daß dieser Schluß nicht berechtigt ist, und verweise auf die Argumente, die ich schon oben gegen die Auffassung von vṛṣa als Wurfnamen geltend gemacht habe. Wer trotzdem vṛṣa so ansehen will, der muß schon annehmen, daß der Dichter des Nala-Liedes in III,59,6.7 ein ganz anderes Spiel im Auge hatte als in den übrigen Teilen seines Werkes, etwas, was mir höchst unwahrscheinlich erscheint.

# Das Würfelspiel in der Chandogya-Upanisad und im Mrechakatika.

Was kṛta usw. in der Chāndogya-Upaniṣad (IV, 1, 4.6) und im Mṛccha-kaṭika (II, 9.12a) betrifft, so dürfen wir ihnen wohl die gleiche Bedeutung zuschreiben, die sie in der vedischen Literatur und im Epos haben. Daraus würde folgen, daß das Spiel mit Vibhītakanüssen noch zur Zeit des Mṛccha-kaṭika gebräuchlich war; die Wurfnamen gaddahī und śattī (II, 1) weisen andererseits darauf hin, daß daneben das pāśaka-Spiel bestand, da sich diese Wurfnamen, wie gesagt, nur bei dem pāśaka-Spiele nachweisen lassen.

In der Chandogya-Upanisad wird ferner, wie oben bemerkt, die Spielregel mitgeteilt, daß dem krta die niedrigeren ayas zufallen. Später, in IV, 3, 8, wird das kṛta mit den fünf Naturgewalten, Wind, Feuer, Sonne, Mond, Wasser, und den fünf Organen, Odem, Stimme, Auge, Ohr, Manas, also im ganzen zehn Dingen, identifiziert (te vā ete pañcānye pañcānye daśa santas tat kṛtam). Augenscheinlich hängt diese Gleichsetzung von kṛta mit jener Regel zusammen; welcher Art aber der Zusammenhang ist, geht aus den Worten der Upanisad selbst nicht hervor. Auch was Samkara zur Erklärung anführt, hilft nicht viel weiter; er berechnet nur die vier ayas der Reihe nach auf 4, 3, 2, 1, die zusammengezählt 10 ergeben: dasa santas tat kṛtam bhavati | te caturanka ekāyah | evam catvārah | tryankāyah | evam trayo 'pare | dvyankāyaḥ | evam dvāv anyau | ekānkāyaḥ | evam eko 'nya iti. Der wirkliche Sachverhalt geht aber klar aus zwei Notizen bei Nīlakaṇtha hervor. Zu Harivamsa II, 61, 39 führt er die Spielregel an: ubhayor dhane pratyekam dasadhā kṛte yadi vādy ekānkam pātayet tadaikam amsam dhanād dharet | dvyankapāte pūrveņa saha trīn amšāms tryankapāte pūrvais tribhih

saha şad amsams caturankapate pürvaih şadbhih saha dasapy amsan hared iti. Nīlakantha denkt allerdings hier wie in der folgenden Stelle an das pāśaka-Spiel: seine Angaben können aber ebensogut auf das Vibhītakaspiel bezogen werden. Es wurde darnach der Einsatz in zehn Teile zerlegt. Beim kali-Wurfe gewann man einen Teil, beim dvāpara-Wurfe drei, beim tretā-Wurfe seehs und beim krta-Wurfe zehn Teile, da stets der Gewinn der niedrigeren ayas dem höheren aya zugerechnet wird. Das alles stimmt aufs genaueste mit den Andeutungen der Upanisad überein. Eine in Einzelheiten abweichende, im Prinzip aber damit identische Spielweise beschreibt Nilakantha im Kommentar zu Mbh. IV, 50, 24 in folgenden Worten: tatra dyste pried sriyāh pried parakiyās ca dinārādayah sthāpyante | tad itah přísapraksepe nady ekänka upary äyäti tarhi sviyesv eka eva jito bhavati | yadi dran tadā parakīyani dināradrayani sviyas caiko1) jitah (yadi tryanka upri pitet tadā parakīyam trayam svīyam ca trayam jitam (caturankasyoparipatane sarve pi sviyāķ parakiyās ca jitā bhavanti | tathā ca kalipāte jayo nāsti drāparādipāta uttarottaraviddhyā jayo 'sti. Auch hier zerfällt der Einsatz in zehn Teile: jede der beiden Parteien hat fünf beigesteuert. Beim kali-Wurse gewinnt der Spieler einen Teil des eigenen Einsatzes, beim drāpara-Wurfe außerdem noch zwei Teile des Einsatzes des Gegners, also im ganzen wie vorhin drei Teile. Beim tretā-Wurfe gewinnt er drei Teile des gegnerischen und drei Teile des eigenen Einsatzes, also wie vorhin im ganzen sechs Teile. Beim krta-Wurfe endlich gewinnt er wie vorhin alle zehn Teile. Vermutlich war es speziell diese letztere Spielart, die der Verfasser der Upanisad im Sinne hatte, da bei dieser die Parallelität der zehn Teile des Einsatzes, die das krta gewinnt, mit den zehn dem krta gleichgesetzten Dingen auch darin zutage tritt, daß beide aus zwei Gruppen von je fünf (pañcānye pañcānye) bestehen.

## Das Würfelspiel in der Pali-Literatur.

Für die Beurteilung des Würfelspieles in der Pali-Literatur kommt vor allem eine Stelle im Päyäsisuttanta des Dīghanikāya, XXIII, 27, in Betracht. Hier wird dieselbe Geschichte erzählt, die wir schon oben aus dem Littajātaka (91) kennengelernt haben, aber mit einer wichtigen Abweichung. Während nach dem Jātaka der Falschspieler, so oft er verliert, einen Würfel in den Mund steckt und dadurch den Abbruch des Spieles herbeiführt, verschluckt er nach der Darstellung des Pāyāsisuttanta jeden kali, der sich einstellt (āgatāgatam kalim gilati) und entscheidet dadurch offenbar das Spiel zu seinen Gunsten, da sein Gegner ihm vorwirft, daß er ausschließlich gewinne (tvam kho samma ekantikena jināsi). Die Angaben des Jātaka sind, auf das pāśaka-Spiel bezogen, vollkommen verständlich, nicht aber die des Pāyāsisuttanta. Der Verfasser des Suttanta kann nur das Vibhītakaspiel im Auge haben und muß unter kali den bei der Division durch 4 als Rest

<sup>1)</sup> Die Ausgabe liest svīyais caiko.

bleibenden einen Würfel verstehen, durch dessen Beseitigung der Wurf allerdings aus dem schlechtesten in den besten verwandelt wird. Dazu stimmt auch, daß in der dazugehörigen Gāthā an Stelle des Verschluckens des kali von dem Verschlucken eines Würfels gesprochen wird (gilam akkham)<sup>1</sup>).

Nach dieser Stelle ist weiter auch Dhammapada 252 zu beurteilen, wo es heißt, daß man die eigenen Fehler verberge wie ein Betrüger den kali vor dem Spieler verbirgt\*:

paresam hi so vajjāni opunāti yathā bhusam | attano pana chādeti kalim vā kitavā saṭho²) ||

Unter dem Verbergen des *kali* sind sicherlich Manipulationen wie die im Pāyāsisuttanta geschilderte zu verstehen. Es ist also auch hier an das Vibhītakaspiel zu denken, und *kali* hat die Bedeutung, die ihm in diesem Spiele zukommt.

Eine ganz andere Bedeutung als in den bisherigen Fällen scheint kata (kṛta) und kali in Gāthā 91 des Vidhurapaṇḍitajātaka zu haben, da es sich hier ja anscheinend ebenso wie in den Prosaerzählungen dieses und der übrigen Jātakas um das Spiel mit pāśakas handelt. Wenn es hier heißt, daß der König den kali, Punnaka das kata erlangte, so scheint das nichts weiter zu bedeuten, als daß Punnaka den vorherbestimmten Wurf richtig zustande brachte, während des Königs Würfel falsch fielen. kata würde hier also einfach 'der richtige Wurf', kali 'der falsche Wurf' sein. Daß kaţa und kali dazu kommen konnten, diese Bedeutung anzunehmen, wäre bei der Stellung, die sie in dem alten Spiel mit Vibhītakanüssen einnehmen, leicht verständlich, doch beruht diese ganze Erklärung auf der Voraussetzung, daß das Spiellied, das sich nicht in den von Fausbøll benutzten singhalesischen Handschriften findet, ebenso alt ist wie die Gäthä, denn nur in jenem Liede, nicht in der Gāthā selbst, tritt die Beziehung auf das pāśaka-Spiel deutlich zutage. Die Prosaerzählung beweist bekanntlich für die Gāthās gar nichts. Sollte also das Spiellied jünger und später eingeschoben sein, so könnten die Ausdrücke kata und kali ohne weiteres auch auf das Vibhītakaspiel bezogen werden wie in den beiden vorhergenannten Stellen, und es würde dann sehr wahrscheinlich sein, daß es sich in der kanonischen Literatur des Pali stets um das Vibhītakaspiel handelt und

<sup>1)</sup> Danach ist das auf S.114, Anm. 4 in bezug auf Rv. I, 92, 10; II, 12, 5 Gcsagte zu berichtigen. Die Möglichkeit, beim Vibhītakaspiel durch das Verschwindenlassen eines Würfels den Sieg herbeizuführen, läßt sich nicht in Abrede stellen. Gleichwohl kann meiner Ansicht nach in jenen Stellen nicht von solchen Betrügereien die Rede sein, da der Spieler dort krinu genannt wird, und ich halte daher im übrigen an der angegebenen Bedeutung von vijah fest.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Fausboll liest in der zweiten Auflage kitavāsatho und betrachtet es als Kompositum. [Ich ziehe es vor, kitavā als Ablativ zu fassen, wie es auch der Kommentator tut, dessen Erklärungen im übrigen aber völlig verfehlt sind.]\* Für satha vergleiche die auf S. 111 angeführten Stellen.

das pāšaka-Spiel nur in den Prosastücken der Jātakas und im Spielliede erwähnt wird.\* Eine endgültige Entscheidung der Frage läßt sich nur auf Grund eines größeren handschriftlichen Materiales treffen.

Die übrigen auf S. 146f, augeführten Stellen aus dem Pali und Dhammapada 2021) bieten keine positiven Anhaltspunkte für die Ermittlung der Spielweise. Es läßt sich nur behaupten, daß in allen Fällen kafa als der beste, kali als der sehlechteste Wurf gilt.

## Die Etymologie der Aya-Namen.

Zum Schlusse möchte ich darauf hinweisen, daß die Bedeutung der aya-Namen, die wir auf Grund der Augaben der Ritualtexte gewonnen haben, zum Teil auch durch ihre Etymologie bestätigt wird. krta, das 'Gemachte', 'Gelungene', ist als Bezeichnung für den besten Wurf, dessen Zustandebringen die Aufgabe des Spielers war, ohne weiteres verständlich2); chenso treta, 'die Dreiheit', als Name des Wurfes, bei dem ein Überschuß von drei Würfeln war, oder auch dieser drei Würfel selbst. Weniger klar auf den ersten Blick ist drapara. Einen Fingerzeig für die Erklärung des Ausdrucks gibt uns die Regel Päninis, II, 1, 10, die wir sehon oben kennen gelernt haben. Nach Pänini sagte man beim Würfelspiel ekapari, dvipari usw., 'um eins anders', 'um zwei anders' usw. Ebenso wie pari konstruierte man nun offenbar auch das zu pari gehörige Adjektiv para; wenn Pāṇini und seine Nachfolger das nicht lehren, so liegt das vermutlich daran, daß in der Sprache ihrer Zeit dieser Gebrauch nicht mehr lebendig war. Das Wort drāpura ist also eigentlich ein Adjektiv, zu dem aya zu ergänzen ist; es ist 'der (Wurf, der) um zwei (Würfel) anders ist (als das krta)', und bezeichnet dann auch wohl die beiden überschüssigen Würfel selbst. Für tretā hätte man ebenso auch \*tripara sagen können, für kali3) ekapara, und dieser letzte Ausdruck ist im Rgveda in dieser Bedeutung tatsächlich belegt.

Im Akṣasūkta sagt der unglückliche Spieler (X, 34, 2):

akṣāsyāhām ekaparāsya hetor ānuvratām āpa jāyām arodham ||
Sāyana erklärt hier ekaparāsya durch ekah parah pradhānam yasya tasya.

<sup>1)</sup> Siehe die Nachträge.

<sup>2)</sup> Mit dieser Erklürung lassen sich die Bedeutungen, die Geldner, Ved. Stud. I, 119ff., für ved. kārā, kārīn, kṛtnú und kṛtvya aufgestellt hat, nämlich 'Sieg', bzw. 'siegreich', ohne Schwierigkeit vereinigen. Was speziell kṛtnú betrifft, so ist es meiner Ansicht nach ursprünglich 'derjenige, der (den kṛta-Wurf) zustande bringt'; so deutlich in der Verbindung mit śvaghnin, Rv. I, 92, 10. Bildlich oder in der erweiterten Bedeutung 'siegreich' wird es dann in bezug auf jeden Wettstreit gebraucht. Ich verweise insbesondere auf Rv. VIII, 79, 1, wo kṛtnú neben zwei anderen Spielausdrücken viśvajit und udbhid erscheint:

ayám krtnúr ágrbhīto visvajid udbhid it sómah.

<sup>3)</sup> Bei dem Spiele, in dem kali als höchster Wurf galt, würde natürlich askanda an die Stelle von kali treten.

Das größere P.W. setzt, mit Verweisung auf ekapari, als Bedeutung von ekapara an: 'wobei ein Auge den Ausschlag gibt'; ihm folgt Graßmann. Ludwig übersetzt 'der Würfel allein, der mir über alles ging', und bemerkt, es könne damit auch der kali gemeint sein, und ihm schließt sich das kleinere Petersburger Wörterbuch an. Meines Erachtens ist es zweifellos, daß ekapara hier soviel wie kali ist, und daß wir übersetzen müssen:

'Um des Würfels willen, der um eins anders war, (d. h. um des kali willen) verstieß ich die treue Gattin.'

So paßt der Vers vortrefflich in die Situation. Der Spieler hat in seiner Leidenschaft die eigene Gattin als Preis eingesetzt; er hat kali geworfen und damit die Gattin verspielt, genau so wie Yudhiṣṭhira die Draupadi verspielte¹). Daher heißt es in V. 4, daß andere nun seine Gattin berühren (anyé jāyām pāri mṛṣanty asya). Er geht dann noch weiter und verspielt sich selbst, wieder genau wie Yudhiṣṭhira sich mitsamt seinen Brüdern verspielte²). Darum sagen Vater, Mutter, Brüder, die er anfleht ihn auszulösen: 'Wir wollen nichts von ihm wissen. Führt ihn gebunden fort' (V. 4):

pitá mātá bhrátara enam āhur ná jānīmo náyata baddhám etám || Und darum geht er verschuldet, voll Furcht, Geld suchend, bei Anbruch der Nacht in das Haus von Fremden, nämlich derer, in deren Dienst er nun geraten ist (V.10). Wenn Ludwig sagt, daß er sich die Gattin 'entfremdete', und daß andere sie nun 'trösten', so sind das Ausdrücke, die viel zu zart sind und die den wahren Sachverhalt verdunkeln.

Das mit dem Brettspiel kombinierte Würfelspiel.

Endlich muß hier noch einer Abart des Spieles gedacht werden, die einen etwas komplizierteren Apparat als das eigentliche Würfelspiel erforderte. Dieses Spiel hatte offenbar der Verfasser des Harivamsa bei seiner Schilderung des Würfelturniers zwischen Rukmin und Baladeva im Auge. Man benutzte dazu Würfel von zweierlei Farbe, schwarze und rote;

enam samparigṛhṇiṣva pātayākṣān narādhipa | kṛṣṇākṣāl lohitākṣāms ca dese 'smims tv adhipāmsule ||

<sup>1)</sup> Ganz ähnlich wird Majjhimanik. 129 (Bd. III, S.170) von dem Spieler gesprochen, der durch den kali-Wurf Sohn und Gattin verliert (kaliggahena puttam pi jiyetha dāram pi jīyetha). Auch im Nalopākhyāna fordert Puṣkara den Nala auf, um die Damayantī zu spielen (Mbh. III, 61, 3), und bei dem letzten Spiele setzt Nala sie auch tatsächlich ein (III, 78, 5). In der Jaina-Version der Nala-Sage im Kathākośa verspielt Nala sogar die Davadantī und alle seine anderen Weiber; siehe Tawnoys Übersetzung, S. 202.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. auch Av. V, 18, 2: akṣádrugdho rājanyàḥ pāpá ātmaparājitáḥ. Auch in der eben angeführten Stelle des Majjhimanikāya heißt es von dem Spieler, daß er schließlich durch den kali-Wurf in die Sklaverei gerate (anubandham nigaccheyya) und in der Gāthā, Suttanip. 659, usw., daß er seine ganze Habe samt der eigenen Person (sahāpi attanā) verspiele. Kathāsaritsāgara LXXIV, 180 wird ebenfalls von einem Spieler erzählt, der mit seinen fünf Genossen um die eigene Person spielt.

ruft Baladeva dem Rukmin zu (II, 61, 37). Man brauchte dazu ferner ein Schachbrett mit 64 Feldern. Als Rukmin dem Baladeva abstreitet, daß er gewonnen habe, springt dieser voller Wut auf, ergreift das goldene aṣṭāpada und erschlägt damit den Gegner: vgl. II, 61, 45, 46:

Samkarşanas tadotthāya sauvarnenorunā balī | jaghānāṣṭāpudenaira pramathya Yadupumgavaḥ || und H. 61, 54;

> sa Rāmakaramuktena nihato dyūtamaņdale | astāpadena balarān rājā Vajradharopamaļ ||

Auf dieselbe Art des Spieles wird augenscheinlich auch Mbh. IV, 1, 25 angespielt, wo Yudhisthira erklärt:

kṛṣṇākṣāl lohitākṣāms ca nirvartsyāmi¹) manoramān || Weitere Aufsehlusse gewährt uns eine Strophe Bhartṛharis (Vairāgyasataka 39):

yatrānekah kvacid api grhe tatra tisthaty athaiko yatrāpy ekas tadanu bahavus tatra cānte na caikah | itthum cemau rajunidivasau dolayan dvāv ivākṣau Kālah Kalyā saha bahukalah krīdati prāṇisāraih ||

In dem Hause (oder Felde), wo einmal viele waren, da weilt nachher nur einer, und wo einer war, da sind darnach viele, und zum Schlusse ist dort auch nicht ein einziger. Und so spielt mit vielen Künsten, Tag und Nacht hier wie zwei Würfel werfend, Käla mit Kalī mit den Menschen als Steinen.

Wenn Tag und Nacht mit Würseln verglichen werden, so läßt das darauf schließen. daß auch hier an rote und schwarze Würsel zu denken ist und somit dieselbe Art des Spieles gemeint ist wie in den beiden letztgenannten Stellen. Wir können aus der Strophe weiter entnehmen, daß man mit zwei Würseln spielte. Wahrscheinlich ist daher dies auch das Spiel, das Mayūra in einer vakrokti, die uns in Vallabhadevas Subhāṣitāvali 123—129 erhalten ist, den Siva und die Pārvatī spielen läßt²). Hier sagt Pārvatī: 'Der dreiäugige (tryakṣa) ist geschickt im Gewinnen; ich bin nicht imstande mit ihm zu spielen', und Siva antwortet: 'Ich bin allerdings geschickt im Gewinnen, aber nicht mit drei Würseln (tryakṣa). Zwei Würsel sind hier in meiner Hand³).' Natürlich sind unter diesen zwei Würseln pāśakas zu verstehen.

<sup>&#</sup>x27;) Auch dieser Ausdruck kehrt im Harivamsa wieder (II, 61, 39):

cāturakṣe tu nirvṛtte nirjitaḥ sa narādhipaḥ |
nirvṛt heißt aber nicht 'die Würfel aus dem Becher herausrollen lassen', wie das PW.
angibt, sondern sie 'aus der Hand rollen lassen'. cāturakṣe wird von Nīlakaṇṭha durch
caturaṅkāṅkite 'kṣe erklärt.

<sup>2)</sup> Daß Siva und Pārvatī Würfel miteinander spielen, wird häufiger erwähnt;
z. B. Kathāsaritsāgara, CX, 55 (wo sie mit selbsttätigen Würfeln spielen); CXXI, 99.

<sup>3)</sup> Die übrigen Anspielungen auf das Spiel sind zu allgemein gehalten, als daß sich daraus über die Spielmethode etwas entnehmen ließe.

Mit großer Wahrscheinlichkeit läßt sich ferner eine Strophe aus Dhanapālas Ŗṣabhapañcāśikā (32)¹) hierher stellen, in der ähnlich wie in der Strophe Bhartrharis die Wesen mit Steinen verglichen werden, die durch die Würfel in Bewegung gesetzt werden:

sārivvi bamdhavahamaraṇabhāiṇo jiṇa na humti paim diṭṭhe | akkhehim vi hīramtā jīvā samsāraphalayammi ||

'Steinen gleich, von den Sinnen fortgerissen (oder durch Würfel in Bewegung gesetzt) auf dem Brette des Samsāra, werden die Wesen nicht der Gefangenschaft, des Tötens und Sterbens teilhaftig, wenn sie dich (oder das Feld) erblickt haben, o Jina.' Das einzige, was die Beziehung auf das in Rede stehende Spiel unsicher macht, ist der Umstand, daß im Kommentar, der aber nicht von Dhanapāla selbst herrührt, die Worte des Textes auf das Würfelschach (caturanga) gedeutet werden.

Teils bestätigt, teils ergänzt werden die bisherigen Ergebnisse durch die Beschreibung des Würfelspieles zwischen Sakuni und Yudhisthira in Amaracandras Bālabhārata, II, 5, 10ff. Auch hier handelt es sich sicherlich um das mit dem Brettspiel kombinierte Würfelspiel. In V.11 ist wie bei Bhartrhari und Mayūra von zwei Würfeln (akṣau) die Rede, und diese werden aṣṭāpadāṣṭāpadamūrdhni pātyamānau genannt. Darnach würde also jeder Spieler je einen Würfel und je ein astāpada benutzen, und das letztere, wie das phalaka der Jātakas, als Würfelbrett dienen. Diese Angaben über das aṣṭāpada sind sehr auffällig. An und für sich würde es jedenfalls näher liegen, das astāpada als das Brett zu betrachten, auf dem die Steine gezogen werden, doch scheinen mir die Worte des Textes völlig klar zu sein und eine andere Interpretation nicht zuzulassen<sup>2</sup>).\* Die Steine selbst werden mehrfach erwähnt, und sie galten offenbar als so wesentlich für das Spiel, daß es in V.10 geradezu heißt, Duryodhana habe sich angeschickt, mit dem Sohne des Dharma mit Steinen zu spielen (sārai rantum). Aus V.13 und 14 geht weiter hervor, daß sie zur Hälfte schwarz, zur Hälfte rot waren; sie stimmten also in der Farbe mit den dazugehörigen Würfeln überein. In V.12 wird von dem Geklapper gesprochen, das die Steine beim Ziehen in ein anderes Feld (grhantararopana) verursachen, und in V.14 werden sie mit Königen verglichen, da sie wie diese aufgestellt, gezogen (oder erhöht), festgesetzt und wieder befreit werden:

utthāpitāropitabaddhamuktaiķ syāmais ca raktais ca nṛpair ivaitau | sārair vicikrīdatur ekacittau gamam care 'py ādadhatāv alakṣam') ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe Klatt, ZDMG. Bd. 33, S. 465ff., und A. van der Linde, Quellenstudien zur Geschichte des Schachspiels, S. 4ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Macdonell, JRAS. 1898, S. 122, hält es für höchst unwahrscheinlich, daß das aṣṭāpada bei einem anderen Spiele außer einer Form des Schach gebraucht worden sei. Er muß demnach annehmen, daß im Harivamsa wie im Bālabhārata eine Art von Würfelschach gemeint sei, was mir wiederum nach der ganzen Schilderung, die uns dort von dem Spiel gemacht wird, äußerst unwahrscheinlich erscheint.

<sup>3)</sup> Der letzte Pāda ist mir unverständlich, doch möchte ich darauf hinweisen,

Die Erwähnung der Steine, die nach dem Ergebnisse des Wurfes von einem Felde auf das andere gezogen wurden, zeigt deutlich, daß wir es mit einer Abart und vermutlich sogar dem Urbilde unseres Puff oder Trictrac und des modernen indischen Pacisi und Caupur zu tun haben1). Die Art der Züge war offenhar ähnlich wie heutzutage, wenigstens wenn wir. wie das nahezu sicher erscheint, die Angaben Patañjalis zu Pān. V, 2, 9 auf das in Rede stehende Spiel beziehen dürfen2). In der genannten Regel lehrt Pāṇini, daß an ayānaya kha, d. i. das Taddhita-Suffix ina im Sinne von 'dahin zu ziehen' trete. Dazu bemerkt Patañjali: ayānayam neya ity ucyate tatra na jñāyate ko 'yaḥ ko 'naya iti | ayaḥ pradakṣiṇam | anayaḥ prasavyanı | pradaksinaprasavyagāminām sārānām yasmin paraih padānām asamārešah so 'yānayah | ayānayam neyo 'yānayīnah sārah. 'Es heißt zum ayānaya zu zieheu. Da weiß man nicht: was ist aya, was ist anaya? Der aya geht nach rechts, der anaya nach links3). Wenn die Felder der nach rechts und links gehenden Steine von den feindlichen (Steinen) nicht besetzt werden, so ist das ayānaya. Der zum ayānaya zu ziehende Stein heißt ayānayīna 1).

daß gama und eara nach Henneandra. Anekürthasningraha II, 313, 405 im Sinne von dyütableda, bzw. dyütaprableda, gebrancht werden.

- 1) An diese modernen Spiele denkt offenbar Muhesvara, wenn er im Kommentar zu Amara II, 10, 45 akşa, devana und pāšaka als drei Synonyma für den Würfel erklart, 'der die Zuge des Steines veraulußt' (śāripariņayane hetubhūtasya pāšasya).
- 2) Nach Macdonell, a. a. O. S. 121, wäre das Spiel sogar genau dasselbe gewesen wie das heutige. Er sagt: This game . . . is thus described in the Mahābhāṣya by Patañjali: 'Two opposed parties move with their pieces (śāra) to the right, and then, after traversing the places or squares (pada) on their own side, turn to the left and try to move into the position of the adversary.' Wer diese Übersetzung mit dem unten augeführten Text vergleicht, wird sehen, daß sie mit dem Original wenig gemein hat; sie deckt sich aber merkwürdigerweise mit den Worten, mit denen Weber Ind. Stud. XIII, 472f., das deutsche Trietrnespiel besehreibt: 'Die Angabe des Bhāshya... und die Erklärung Kaiyaṭas dazu... lassen keinen Zweifel darüber, daß es sich hier . . . einfach um nuser Trietrae handelt, in welchem ja auch die beiden feindlichen Parteien erst rechts vorgehen, dann nach Übersehreitung der auf der eigenen Seite befindlichen Felder sieh links wenden und in die Position des Gegners einzurücken suchen.'
- <sup>3</sup>) Weber, der Ind. Stud. XIII, 472f. wohl als erster auf den Zusammenhang der Stellen im Mahübhüşya und bei Bhartrhari hinwies, meint, diese Erklärung von aya und anaya sei wohl einfach abzuweisen, und übersetzt ayānayīna durch '(Figur, die) auf Glück und Unglück, d. i. aufs Geratewohl, ausgesetzt wird', allein es liegt auch nicht der geringste Grund vor, der Erklärung Patañjalis zu mißtrauen. Macdonell a. a. O. geht noch weiter und behauptet, das Spiel habe 'Glück und Unglück' geheißen ('this game, ealled ayānaya, 'luck und unluck'); wie die oben angeführten Worte des Textes zeigen, spricht sich aber Patañjali über den Namen des Spieles überhaupt nicht aus.
- 4) Aus Kaiyyaṭas Erläuterungen sei hier noch speziell die Spielrege langeführt, die sieh völlig mit unserer heutigen deckt:

sasahāyasya śārasya parair nākramyate padam | asahāyas tu śāreṇa parakīyeṇa bādhyate ||

Wir können somit dieses Spiel bis in die Zeit Pāṇinis zurück verfolgen. eleichwohl erscheint es mir ausgeschlossen, daß es etwa im Mahābhārata emeint sei außer in der angeführten Stelle des vierten Buches und vieleicht in IV, 68, 29ff., wo, wie wir schon oben sahen, wahrscheinlich von inem Spiele mit pāśakas die Rede ist. In späterer Zeit scheint das Trictracpiel — wenn man es so bezeichnen darf — sehr geblüht und das alte Würfelpiel vielfach in den Hintergrund gedrängt zu haben. So ersehen wir zum Beispiel aus der gelegentlichen Äußerung des Apahāravarman im Daśakunāracarita (BSS. S. 48): 'ich lachte ein wenig, als ein Spieler einen Stein machtsam zog (pramādadattasāre kvacit kitave)', daß es dieses Spiel war. as zu Dandins Zeit als das gewöhnliche Würfelspiel in den öffentlichen Spielhäusern betrieben wurde. Bezeichnend ist auch, daß nicht nur im Bālabhārata, sondern auch in der Version der Nala-Sage im Kathākośa lieses Spiel an die Stelle des alten Nüssespieles getreten ist, wie die Äußerung then the cruel Kūvara again slew Nala's pieces' (Tawneys Übersetzung, S. 201) zeigt.

### Das Würfelschach.

Auch mit dem Schach hat man in Indien das Würfelspiel verbunden, o daß ein Spiel entstand, das in der Methode mit dem eben besprochenen riele Ähnlichkeiten hatte. Es ist dies die sogenannte Cāturājī, das Vierschach, on dem wir eine eingehende Darstellung in Raghunandas Tithitattva beitzen¹). Näher auf dieses Spiel und insbesondere auf sein Verhältnis zum Zweischach einzugehen, ist hier nicht der Ort²); ich möchte hier nur den inen Vers des Tithitattva hervorheben, der von den Würfen, nach denen lie Züge zu erfolgen haben, handelt (5b; 6a):

pañcakena vaṭī rājā catuṣkeṇaiva kuñjaraḥ |
trikeṇa tu calaty aśvaḥ Pārtha naukā dvayena tu ||
Danach rückt, wenn fünf geworfen wird, der Bauer und der König, wenn
rier, der Elefant, wenn drei, das Pferd, wenn zwei, das Boot vor. Es scheint
laher, daß man zu dem Spiele einen pāśaka, dessen vier Seiten mit 5, 4,

#### Nachträge.

3, 2 bezeichnet waren, benutzte.

- S. 110. Die in Anm. 4 vorgeschlagene Konjektur mātānukampito wird bestätigt lurch Dīghanik. XVI, 1, 31: devatānukampito poso sadā bhadrāni passati.
- S. 113 f. Einen weiteren Beleg für *jūtamaṇḍala* bietet das Kākātijātaka (327), II, 91, 11. S. 114, Anm. 4 ist nach S. 168, Anm. 1 zu berichtigen.
- S.115. Das adhidevana wird auch Maitr. S. IV, 4, 6; Mānavaśrautas. I, 5, 5, 7 rwähnt. Man vergleiche ferner den Ausdruck madhyādhidevana, der Kāṭh. VIII, 7, flaitr. S. I, 6, 11 und nach L. v. Schroeder in verschiedenen Kasus in der Kapiṣṭhala-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Herausgegeben von Weber, Monatsberichte der Kgl. Preuß. Ak. der Wissu Berlin 1872, S. 63ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich verweise auf A. van der Linde, Geschichte und Literatur des Schachpieles, Bd. I, S. 79ff. und Beilage I; Macdonell a. a. O. S.139f.

sandard er chemt. Auch Mänavakrautas, 1, 5, 5, 9 ist unber nicht madhyc 'dhidevane, sandern mit allen Handschriften madhyadhidevane zu lesen.

S. 124. Der von Såyana ungefuhrte Vers wird sehon in der Kūšikū zu Pūņ. II,
 1. 10 ratiett.

8.124. Die Filikā wird nuch in der Kāšikā zu Pāņ. II, 3, 59 erwähnt. Der Ausdruck all ha ibatta er scheint im Pali noch öfters. Dighanik. XXIII, 27; Mujjhimanik. 129 (Bd. III, 8.170); Suttanip. 106; Jāt. 545, 45, 46.

8.128. Zu den Belegen für die Funfzuhl der Würfel beim Rüjasüya füge noch Maitt. S. IV. 4. 6 haru. Zu den hohen Würfelzahlen vergleiche nuch Münavaśrautas. I. 5. 5. 7. venach beim Agnyadheya 400 Würfel auf das adhiderana geschüttet werden, Maitt. S. I. 6. 11; Mänavaśrautas, I. 5. 5. 12, wonneh dem Opferherrn dabei 100 Würfel übstreicht werden, und Maitt. S. IV. 4. 6. wonneh heim Rüjasüyu 400 Würfel weggeschuttet werden.\*

S. 147. Wurfname ist kali auch in Dhannanpada 202:

w attle wyasamu aggi n' attle dosasamo kali [

He Uber etrer faven das Wort her allerdings meist als Felder ader Sünde auf, nur M. Muller absolctet: 'there is no losing throw like hatred', and dem richtigen Gefühl beraus, dass hier em wurklicher Vergleich gefordert werde. Die angeführten Stellen aus dem Kanen reigen, daß man pewöhnt war, kali in diesem Zusammenlung zu rebruichen. The Worte n' attle derasame kali sind nichts weiter als eine kurze Zusammenfarung der Inhaltes der zweiten der angeführten Güthüs, in der ebenfalls der Haß gegen Gute imt dem kali-Wurf verglichen wird (ayam era mahantataro kali perugatera vorwera padasaye). Für die Richtigkeit dieser Erklärung von kali tritt aber noch weiter die von Fausbell angeführte Parallelstelle, Dhammapada 251, ein:

n' ottle rigaremo aggi n' attle dosasamo galo |
Her uber etri Fau bell galo in der ersten Auflage durch captivitas, in der zweiten
un Anschluß an den Kommentar durch vorator, Weber durch Fessel, Müller durch
slagt. L. v. Schweeler durch Krokodil, Neumann durch Fallstrick. Meiner Ansicht
unch kann er aber keinem Zweifel unterliegen, duß galo, wenn es für kali eintritt,
der Wurf', speziell der kaliggalo ist. Die hildliche Verwendung nuch dieses Ausdruckes
war, wie die angeführten Stellen zeigen, dem Inder ganz geläufig.

## Eine indische Speiseregel.

Im Mahāsutusomujātaka (537) tadelt Sutasoma den König Kammā-sapāda, der die Gewohnheit hatte, Menschenfleisch zu essen, mit den Worten (G. 58);

pañca pañcanakhā bhakkhā khattiyena pajānatā | abhakkham rāja bhakkhesi tasmā adhammiko tuvam ||

Für die erste Hälfte dieses Śloka bietet der Kommentator zwei Erklärungen. Im ersten Falle zerlegt er pañcanakhā in drei Wörter pañca na khā, betrachtet khā als eine Nebenform von kho und erklärt: 'Fünf, fünf, d. h. zehn Geschöpfe wie Elefanten usw. dürfen von einem, der das Gesetz der Kṣatriyas kennt, nicht gegessen werden!).' Im zweiten Falle faßt er pañcanakhā als ein einziges Wort; der Sinn würde dann nach ihm

<sup>1)</sup> Der Text ist zum Teil verderbt. Ich glaube, daß zu lesen ist: samma porisāda khattiyadhammam jānantena pañca pañcā 'ti hatthiādayo das' eva sattā mamsamayena (1) na khā bhakkhā na kho khāditabbayuttakā | na kho t' eva vā pāṭho.

sein: 'Unter den fünfkralligen Geschöpfen dürfen nur die folgenden fünf Geschöpfe, der Hase (sasaka), der Igel (sallaka), die Eidechse (godhā)¹), die sāmi²) und die Schildkröte (kumma), von einem Kṣatriya, der das Gesetz der Kṣatriyas kennt, gegessen werden, aber keine anderen.' Fausbøll hat sich, da er in seiner Ausgabe pañca na khā als drei Wörter druckt, augenscheinlich der ersten Erklärung angeschlossen; es kann aber keinem Zweifel unterliegen, daß nur die zweite richtig ist und daß die ganze Strophe zu übersetzen ist:

'Fünf fünfkrallige (Tiere) darf ein Kṣatriya, der (das Gesetz) kennt, essen. Du, o König, ißt das, was nicht gegessen werden darf; du handelst daher gegen das Gesetz.'

Den Beweis liefert eine Stelle des Mahābhārata, XII, 141, 70. Dort sagt der Śvapaca, der den Viśvāmitra abhalten will, Hundefleisch zu essen:

 $pa\~nca~pa\~ncanakh\=a~bhakṣy\=a~brahmakṣatrasya~vai~viśaḥ~|$  yath¬āśastram pramāṇam te mābhakṣye mānasam kṛth¬āḥ~||

'Fünf fünfkrallige (Tiere) dürfen von Brahmanen, Ksatriyas und Vaisyas gegessen werden. Richte dich nach dem Gesetze (und) wende nicht den Sinn auf das, was zu essen verboten ist.'

In genau der gleichen Form begegnet uns der Rechtssatz in der Einleitung des Mahābhāṣya³). Dort wird die Frage aufgeworfen, ob in der Grammatik die richtigen oder die falschen Formen oder beide zu lehren seien; Patañjali weist die dritte Möglichkeit zurück und bemerkt zur Erläuterung: 'Aus der Einschränkung des Eßbaren wird das Verbot des Nicht-Eßbaren erschlossen. Wenn gesagt worden ist: 'Fünf fünfkrallige (Tiere) sind eßbar, (pañca pañcanakhā bhakṣyāḥ), so schließt man daraus, daß andere als diese nicht zu essen sind.'

Die Vorschriften der Gesetzbücher stimmen mehr oder weniger genau mit unserem Spruche überein, wenn auch der Wortlaut in keinem einzigen Falle derselbe ist. Yājñavalkyas Regel (I, 177) steht ihm am nächsten: bhakṣyāḥ pañcanakhāḥ sedhāgodhākacchapaśallakāḥ | śaśaś ca. Auch Vasiṣṭha (XIV, 39) erwähnt fünf Tiere: śvāvicchalyakaśaśakakacchapagodhāḥ pañcanakhānāṃ bhakṣyāḥ. Gautama (XVII, 27) fügt der Liste das Rhinozeros hinzu: pañcanakhāś cāśalyakaśaśaśvāvidgodhākhaḍgakacchapāḥ, und das gleiche tut Manu (V, 18): śvāvidhaṃ śalyakaṃ godhāṃ khaḍgakūrmaśaśāṃs tathā | bhakṣyān pañcanakheṣv āhuḥ. Āpastamba (I, 5, 17, 37) nennt sogar noch ein siebentes, sonst unbekanntes Tier, den pūtikhaṣa: pañcanakhānāṃ godhākacchapaśvāviṭcchalyakakhaḍgaśaśapūtikhaṣavarjam. Wir wissen aber aus Vasiṣṭha und Baudhāyana, daß die Ansichten in betreff des Rhinozeros geteilt waren. Der erstere sagt in einer späteren Regel (XIV, 47): khaḍge tu rivadanty agrāmyaśūkare ca, und Baudhāyana, der zunächst wie Gautama

<sup>1)</sup> So ist natürlich mit den singhalesischen Handschriften zu lesen.

<sup>2)</sup> So Cks; Bds sāci.

<sup>3)</sup> Bd. I, S. 5 der Kielhornschen Ausgabe; Weber, Ind. Stud. XIII, 458.

und Manu die fünf gewöhnlich genannten Tiere und das Rhinozeros aufzählt, fügt hinzu: 'mit Ausnahme des Rhinozeros' (I, 5, 12, 5): bhakṣyāḥ svāviḍgodhāśaśaśalyakakacchapakhaḍgāḥ khaḍgavarjāḥ pañca pañcanakhāḥ. Govinda weist darauf hin, daß die eigentümliche Fassung des Sūtra andeuten solle, daß die Gelehrten über die Eßbarkeit des Rhinozeros uneinig seien¹). In der Viṣṇusmṛti (LI, 6) hat andererseits gerade das Rhinozeros das Stachelsehwein vollständig verdrängt: śaśakaśalyakagodhākhaḍgakūrmavarjaṇ puñcanakhamāṇsāśane saptarātram upavaset.

Die Beschränkung auf die fünf Tiere war offenbar die gemeinindische Ausicht und die Dharmaśästras, die die Liste der Tiere erweitern, haben auf lokale Sitten Rücksicht genommen. Wie fest der Spruch von den fünf Tieren im Volke wurzelte, geht auch daraus hervor, daß er im Kūrmapurāṇa (S. 572) sogar dem Manu zugeschrieben wird, während das Mānava Dharmašāstra doch tatsächlich, wie oben bemerkt, von sechs eßbaren Tieren spricht:

godhā kūrmaķ šašaķ švāvit sallakī ceti sattamāķ | bhakṣyāḥ pañcanakhā nityaṃ Manur āha prajāpatiķ ||

Wichtiger aber ist, daß sich die Fassung des Spruches in der Gāthā so vollkommen mit der des Mahābhārata deckt, weil wir daraus schließen dürfen, daß die Gāthā-Poesie auch in bezug auf die Dharma-Elemente, die sie enthält, genau auf dem gleichen Boden steht wie das Epos und aus den gleichen Quellen geschöpft hat wie jenes.

Bei dieser Gelegenheit möge es gestattet sein, auch auf den Namen des Tieres einzugehen, das im Pali-Kommentar als sāmi bezeichnet wird. Aus der Vergleichung der Liste des Kommentars mit denen der Dharmasästras ergibt sich, daß damit das im Sanskrit gewöhnlich śvāvidh genannte Tier, also das Stachelschwein, gemeint ist, und mit sk. śvāvidh läßt sich sāmi auch lautlich vereinigen: der Abfall des auslautenden Konsonanten ist durchaus regelrecht und zu dem Übergang des v in m läßt sich p. Damiļa für sk. Dravida u. ähnl. vergleichen²).

Dem śvāvidh entspricht bei Yājñavalkya sedhā. Dieses sedhā findet sich auch im Kommentar zu Kātyāyanas Śrautasūtra V, 2, 15, wo śalalī durch sedhāśalākā und śvāvidroma erklärt wird, und in Kullūkas Kommentar zu Manu V, 18, wo śvāvidham durch sedhākhyam prānibhedam wiedergegeben wird. Diese Stellen machen es unzweifelhaft, daß sedhā und śvāvidh ein und dasselbe Tier bezeichnen. Die Etymologie des Wortes sedhā ist nach Uhlenbeck³) noch nicht gefunden. Kittel⁴) hält es nicht für unmöglich, daß es aus dem dravidischen ēdu, 'Stachelschwein', entstanden sei. Allein

<sup>1)</sup> Bühler, SBE. XIV, S.184.

<sup>2)</sup> Vgl. Pischel, Grammatik der Prakrit-Sprachen, § 261. Die Lesart der birmanischen Handschriften sāci ist sicher falsch.

<sup>3)</sup> Etymologisches Wörterbuch der altindischen Sprache, S. 341.

<sup>4)</sup> Kannada-English Dictionary, Preface, p. XXII.

ganz abgesehen von anderen Schwierigkeiten, würde der Antritt des s im Anlaut des Wortes im Sanskrit völlig unerklärlich sein 1). Meiner Ansicht nach ist sedhā nichts weiter als die Prakritform von śvāvidh. Ein feminines Kompositum von śvan und vidh mußte, mit Überführung in die ā-Deklination, notwendigerweise \*savidhā und weiter sedhā werden, wie sk. sthavira im Pali zu thera geworden ist. sedhā gehört also zu den zahlreichen Wörtern im Sanskrit, die bei der Übernahme aus den Volkssprachen keine Sanskritisierung erfuhren, weil sie etymologisch nicht mehr durchsichtig waren. Zu beachten ist, daß in Yājñavalkyas Regel auch zwei andere Tiernamen, śallaka und kacchapa, keine reinen Sanskritformen zeigen 2).

Als Bedeutung von sedhā wird im PW. 'Igel oder Stachelschwein' angegeben; daß es aber nur das letztere bezeichnet, geht schon aus seiner Identität mit śvāvidh hervor und wird durch die oben angeführte Stelle aus dem Kommentar zu Kātyāyanas Śrautasūtra bestätigt, da hier von den 'dreimal-weißen' Stacheln des Tieres die Rede ist. Das Stachelschwein aber führt den Namen des 'Hundespießers' mit Recht. Sportsleute und Reisende wissen genug von Hunden zu erzählen, die Stachelschweine aufstöberten und mit Stacheln gespickt zurückkehrten. So sagt z. B. Cave, Picturesque Ceylon, Bd. III, S. 60, von den Stachelschweinen: 'They are rather a nuisance to sportsmen who hunt with dogs, for if a hound turns up a porcupine, he will follow it only to return with a number of quills in his head, neck and chest, the victim of an ingenious ruse by which he is inveigled into a hole to be rammed at close quarters by the porcupine, who backs into him and leaves his dart sticking in his body.' Weitere Berichte hat Brehm in seinem Tierleben, Bd. II, S. 561, und Liebrecht, Zur Volkskunde, S. 102, gesammelt. Es ist leicht begreiflich, wie sich aus der angeführten Tatsache der bei Plinius bezeugte Glaube entwickeln konnte, das Stachelschwein könne durch Zusammenziehen seiner Haut seine Stacheln auf seinen Angreifer abschießen (H. N. VIII, 53): 'Hystrices generat India et Africa spina contectas ac herinaceorum genere, sed hystrici longiores aculei et,

buch tut.

<sup>1)</sup> Eher wäre es möglich, daß kan. tel. ēdu umgekehrt auf sk. sedhā zurückginge. Was den Abfall des s beim Übergang aus den arischen in die dravidischen Sprachen betrifft, so ist er im Tamil bei den Lehnwörtern der älteren Schicht regelrecht; vgl. āyiram, 'tausend' = sk. sahasra, ūśi, 'Nadel' = sk. sūci, aravu, 'Schlange' = sk. sarpa usw., und es erscheint mir nicht ausgeschlossen, daß das Wort durch das Tamil hindurch ins Kanaresische und Telugu eingedrungen ist. Eine Parallele würde das im Tamil und Kanaresischen vorhandene ēṇi, 'Leiter', bilden, das auf p. seṇi, sk. śreṇi zurückgeht.

²) Bei Āpastamba lesen einige Handschriften, bei Baudhāyana alle bis auf eine śvāviṭ, bzw. śvāviḍ, mit auslautendem Cerebral, und Haradatta im Kommentar zu Āpastamba erklärt diese Lesart für richtig: śvāviṭcchalyaka iti yuktaḥ pāṭhaḥ. Eine Parallele zu dieser Cerebralisierung gewährt die Sindhi-Form sēḍho, sēḍha. Natürlich sind auch die modernen Hindi-Formen sēh, sīh, sīṃh aus sedhā, śvāvidh entstanden und nicht von sk. śallakī abzuleiten, wie es Platts in seinem Hindustani-Wörter-

cum intendit cutem, missiles. Ora urgentium figit canum et paulo longius iaculatur<sup>1</sup>).' Ähnliche Angaben macht Oppian, Cyn. III, 391ff., und auch er hebt hervor, wie gefährlich das Tier deshalb für die Hunde sei (V. 402ff.):

δηθάκι δ' έκτεινεν κύνα κάρχαρον· διδέ κε φαίης αἰζηὸν τόξων δεδαηκότα τοξεύεσθαι. τοϋνεκεν δηπότε μιν θηρήτορες διπήσωνται, οϋτι κύνας μεθιασι, δόλον δ' ἐπετεκτήναντο.

## Sanskrit muktā, muktāphala, phala.

Sk. muktā, 'Perle', wird im PW. als 'die von der Perlenmuschel Abgelöste, Befreite' erklärt, und diese Etymologie hat Uhlenbeck in seinem Wörterbuch wiederholt. In lautlicher Beziehung läßt sich gegen die Ableitung des Wortes von muc allerdings nicht das geringste einwenden, inhaltlich aber befriedigt sie keineswegs. Daß sie sich von naturwissenschaftlichem Standpunkte aus kaum rechtfertigen läßt, würde freilich nichts ausmachen; sie verstößt aber gegen den Grundsatz, daß indische Wörter, die erst im Sonderleben des Indischen entstanden sind, aus indischen Anschauungen heraus erklärt werden müssen.

Die Ansicht, die der Inder in nachvedischer Zeit über die Entstehung der Perlen hegte, ist durch Herders Gedicht 'Verschiedener Umgang'2), das auf der nachher angeführten Strophe Bhartrharis beruht, allgemein bekannt geworden. Man glaubte, daß sich ein Regentropfen in der Muschel zur Perle verdichte. Belege³) bieten Mālavikāgnimitra I, 6; Mrcchakatika V, 45; Bhartrhari II, 67; Rājataranginī III, 202; Karpūramanjarī III, 3; Sārngadharap. 477. Nach einigen tritt der Vorgang nur bei günstigem Sternbilde ein. Nach Bhartrhari muß die Sonne in Svāti stehen, eine Anschauung, die auch in dem von Lanman angeführten Marāthī Sprichworte⁴) hervortritt. Rājaśekhara nennt anstatt dessen Citrā. Der letztere beschreibt auch ausführlich, wie die Muscheln aus dem Meere emportauchen und die Regentropfen trinken. Die Perle heißt deshalb geradezu rasodbhava (Hemacandra, Abhidhānac. 1068 nach PW.; Kommentar zu Kādambarī, N.S.P., S.10).

<sup>1)</sup> Liebrecht a. a. O., wo auch andere Belege für diese Sage angeführt werden

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sämtliche Werke, herausg. von Suphan, Bd. XXVI, 406. Vgl. auch die beiden Gedichte 'Die Perle', ebd. S. 400, und Bd. XXIX, 88.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Stellen aus der indischen Literatur ebenso wie die Angaben griechischer, römischer und arabischer Schriftsteller sind zuletzt gesammelt von Pischel, ZDMG. XXXVI, 136. Eine Ergänzung dazu bietet Lanman in seiner Übersetzung der Karpūramañjarī, S. 264, und in seinen Noten zu Whitneys Übersetzung des Atharvaveda I, 161.

<sup>4)</sup> Manwaring, Marāthī Proverbs, Nr. 1291.

Auf Grund dieser Vorstellungen hat Lassen, Indische Altertumskunde I, 244, Note 1; III, 307 muktā als 'die von der Regenwolke losgelassene' erklärt. Mir erscheint diese Herleitung ebenso unbefriedigend wie die des PW. Das Losgelassensein an und für sich ist doch nicht charakteristisch für die Perle, sondern höchstens das Losgelassensein von der Wolke; der etztere Begriff tritt aber in dem Worte gar nicht zutage. Auf diese Weise schafft die Sprache keine neuen Namen.

Ich möchte daher eine ganz andere Erklärung von *muktā* vorschlagen. Ich sehe darin eine falsche Sanskritisierung des mittelindischen *muttā*, das nicht 'die Gelöste' bedeutet, sondern 'die Erstarrte', von *mūrchati*, das überaus häufig vom Gerinnen der Milch, des Quecksilbers usw. gebraucht wird¹).

Diese Erklärung setzt voraus, daß muktā kein Wort der alten Sprache st. Tatsächlich kommt es auch im Veda nicht vor. Der Veda hat vielmehr ein ganz anderes Wort für Perle, das im Rg- und Atharvaveda häufiger belegte kṛśana. Das Wort stirbt später vollständig aus²); an seine Stelle ritt muktā, für das das PW. als früheste Belege Stellen aus dem Mahābhārata und Manu verzeichnet.

Nachweisen läßt sich \*mūrtā in der Bedeutung Perle nicht. Im Gegenteil, es läßt sich zeigen, daß ein solches Wort in der alten vedischen Sprache garnicht existiert haben kann, weil die Vorstellung, auf der es beruht, in der vedischen Zeit nicht vorhanden war.

<sup>1)</sup> Daß 'Gerinnen' die ursprüngliche Bedeutung von mūrchati ist und daß sich laraus erst im Indischen die Bedeutung 'starr werden beim Ohnmachtsanfall', 'ohnnächtig werden' entwickelt hat, dürfte wohl keinem Indologen zweifelhaft sein. Schon aus diesem Grunde ist meines Erachtens die Erklärung, die Johansson IF., II, 39 von dem Wort gibt, völlig verfehlt. Johansson sucht mürchati mit márdhati, mlecchati isw. zu vereinigen, indem er es auf meledh und schließlich auf ein Element mele zurückführt, das 'reiben, zermalmen, mahlen', 'schwach, schlaff, lässig werden', 'weich, sanft, mild werden' bedeuten soll. Er hält also gerade die jüngste Bedeutung von nūrchati für die ursprüngliche. Aber auch lautlich ist die Zurückführung auf meledh ınmöglich. Zu mūrchati lautet das Partizip mūrtá, das nomen actionis múrti; aus \*mįdh-to-, \*mįdh-ti- aber hätten nur \*mūrddha, \*mūrddhi entstehen können. Sk. nūrkhá ist mit Bartholomae, Stud. I, 45 als indische Neubildung zu mūrchati aufzuassen (siehe auch Wackernagel, Altind. Gr. I, 154); die Bedeutungsentwicklung von starr zu stumpfsinnig ist ähnlich wie bei jaḍa. Ist das aber richtig, so ist der Vergleich mit lett. mulkis, 'Dummkopf', got. malsks in untilamalsks, 'προπετής', as. malsk, 'übermütig', unstatthaft. Ganz abzulehnen ist weiter der Zusammenhang mit gr. μαλακός, 'weich, sanft', und ebenso unmöglich ist 'entfernter' Zusammenhang nit mlåyati, 'welkt', obwohl er nach Uhlenbeck 'kaum zu leugnen' ist. Die Grundbedeutung von mūrkhá ist damit unvereinbar. Richtig dagegen erscheint mir der uch von Prellwitz, Etym. Wörterbuch der griech. Sprache angenommene Vorschlag von Bugge, KZ. XIX, 446, mūrtá mit gr. βρότος, 'geronnenes Blut', zusammenzubringen; siche auch W. Schulze, KZ. XXIX, 257. Es liegt also eine Wurzel mit idg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In der Sütraliteratur begegnet es noch Kauś. Sütra 58, 9, aber hier ist es durch das Mantra an die Hand gegeben.

Über die ältere Auschauung vom Ursprung der Perlen sind wir durch ein Lied des Atharvaveda (IV, 10) unterrichtet, das von einer als Amulett umgehängten perlenhaltigen Muschel handelt. In diesem Liede wird beständig mit dem Gedanken des doppelten Ursprunges der Perle gespielt. Sie stammt einerseits aus dem Meere (samudrád ádhi jajñisé 2; samudrajáh 4; samudrāj jātāļ 5), andererseits aus himmlischen Höhen, denn sie ist aus dem Winde geboren, aus dem Luftraum, aus dem Leuchten des Blitzes (rátāj jātó antárikṣād vidyúto jyótiṣas pári 1), sie stammt aus der Höhe der Lichter (agrató rocanánām 2), sie ist im Himmel geboren (diví jātáh 4). sie ist die aus Vrtra, der Wolke, geborene Sonne (vrtraj jató divakaráh 5), sic ist aus dem Soma geboren (sómāt trám ádhi jajñise 6), sie ist goldgeboren (hiranyajáh 1. 4), eins der Golde (hiranyanam ékosi 6). Pischel a. a. O. hat daraus den Schluß gezogen, daß nach vedischem Glauben Donner und Blitz zur Entstehung der Perlen nötig seien; ob auch Regen, folge aus unserer Stelle nicht mit Sicherheit. Lanman hält es sogar für sicher, daß in dem Liede dieselbe Vorstellung über den Ursprung der Perlen herrsche wie in der späteren Literatur. Meines Erachtens ist das aber geradezu ausgeschlossen. In dem ganzen Liede ist nicht eine einzige Angabe, die auf die Entstehung der Perle aus dem Wassertropfen hinwiese. Alles, insbesondere aber die Angaben in V. 1, 2 und 5 und der Ausdruck hiranyajá, spricht vielmehr dafür, daß der vedische Inder sich die Perle als aus dem Blitze entstanden dachte, ähnlich wie es in der von Pischel zitierten Stelle aus Aelian, De natura animalium X, 13 heißt, daß sie entstünden, örar raig κόγχαις ανεωγμέναις επιλάμψωσιν αί αστραπαί. Was aus dem bisher angeführten wahrscheinlich war, wird durch zwei andere Punkte zur Gewißheit erhoben.

In V. 7 des Atharva-Liedes heißt es nämlich: 'Der Knochen der Götter ward zur Perle; beseelt lebt er in den Wassern' (devånām ásthi kýsanam babhūva tád ātmanvác caraty apsv àntáh). Pischel möchte damit eventuell zwei Stellen aus der griechischen Literatur, Chares bei Athenaeus III, 45 und Arrian, Indike VIII, 12, in Verbindung bringen. Aber dort werden die Perlen nur als die Knochen (ὀστέα) der Muscheltiere bezeichnet. Knochen der Götter hat damit nichts zu tun; er ist vielmehr Indras Blitzkeil, der aus den Knochen des Dadhyañc oder Dadhīca besteht. Im Mahābhārata III, 100 wird erzählt, wie Dadhīca den durch Vṛtra und die Kālakeyas bedrängten Göttern auf ihre Bitte seine Knochen schenkt. Tvastr verfertigt aus ihnen den Donnerkeil, mit dem dann Indra den Vrtra erschlägt. Mit geringen Abweichungen wird die Sage noch an zwei anderen Stellen des Mahābhārata erzählt: IX, 51 und XII, 342. Sie ist aber auch schon in rgvedischer Zeit vorhanden gewesen. Rv. I, 84, 13 heißt es, daß Indra mit den Knochen des Dadhyañc neunundneunzig Vrtras erschlug. Das PW. (unter asthisambhava) verweist ferner auf Mbh. I, 33, 20f., wo erzählt wird, wie der somaraubende Garuda, als Indra seinen Blitzkeil auf

ihn schleudert, eine Federfallen läßt mit den spöttischen Worten: 'Ich werde dem Ŗṣi Verehrung erzeigen, aus dessen Knochen das vajra entstanden ist (vajram yasyāsthisambhavam), und dem vajra und dir, o Indra.' Die Strophe findet sich schon im Suparṇādhyāya 27, 6. Im Sabdakalpadruma wird asthija daher geradezu als Synonym von vajra aufgeführt.

Zweitens aber wird es nun verständlich, warum die Perlenmuschel überhaupt als unheilabwendendes, lebenschützendes Amulett verwendet werden kann, warum man mit ihr die Rakṣas töten und die Fresser überwinden kann (śankhéna hatvá rákṣāmṣy attrino ví ṣahāmahe 2), warum sie vor dem Geschoß von Göttern und Dämonen schützt (só asmánt sarvátaḥ pātu hetyá devāsurébhyaḥ 5). Die Perle hat diese Zaubermacht, weil sie der Blitz Indras ist, der in unzähligen Kämpfen die Dämonen vernichtet hat.

Auch in der Strophe Av. XIX, 30, 5, die Pischel a. a. O. zuerst richtig gedeutet hat, wird ausdrücklich der Blitz neben dem Ozean als der Ursprung der Perle genannt:

yát samudró abhyákrandat parjányo vidyútā sahá | táto hiraņyáyo bindús táto darbhó ajāyata ||

'Daß der Ozean brüllte, Parjanya mit dem Blitze, daraus entstand der goldene Tropfen<sup>1</sup>), daraus das Gras.'

Wir müssen also zwei Vorstellungen unterscheiden, eine ältere vedische, nach der die Perle der in die Muschel gefahrene vajra des Indra, der Knochen des Dadhyañc, ist, und eine jüngere, nach der sie durch Erstarrung eines hineingefallenen Regentropfens entsteht. Nach allem, was wir ermitteln können, hat sich die letzte Vorstellung zu einer Zeit gebildet, als das Sanskrit aufgehört hatte, eine lebende Sprache zu sein. Das neue Wort für Perle, muttā, ist daher nicht im Sanskrit, sondern erst im Mittelindischen aufgekommen; ein altes \*mūrtā hat nie bestanden.

Für die hier vorgeschlagene Erklärung von muktā spricht endlich auch noch eine Erscheinung in den Prakrit-Dialekten, auf die schon Pischel, Grammatik der Prakrit-Sprachen § 270, 566 hingewiesen hat. Das Partizip Praet. Pass. von muc lautet im Pali mutta und, wenn auch seltener, mukka (aus \*mukna); in den Prakrit-Dialekten ist mukka sogar die gewöhnliche Form, wenn auch Hemacandra II, 2 daneben mutta erwähnt. Die Perle heißt dagegen überall im Pali und Prakrit nur muttā, muttika, mottia. Auch das zeigt, daß dieses Wort mit dem Partizip von muc nichts zu tun hat. Weshalb muttā fälschlich durch muktā wiedergegeben wurde, ist schwer zu sagen. Möglicherweise hat dabei der Anklang an das häufig neben muttā erscheinende, oft auch im Kompositum mit ihm verbundene sutti, sk. śukti, 'Muschel'), mitgewirkt. Der Fehler ist jedenfalls kaum größer, als wenn

<sup>1)</sup> Mit diesem Ausdruck vergleiche das im PW. aus dem Nighantuprakāša angeführte binduphala 'Perle'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Siehe z. B. Karpūramanjarī III, 3ff.

pabbhāra zu prāgbhāra sanskritisiert wird1), dohada zu daurhṛda2), aggala zu argala3) usw.4).

Zur Stütze meiner Erklärung läßt sich nun aber noch ein weiterer Punkt anführen. Wohl ebenso häufig wie das einfache muktā ist in der klassischen Literatur das Kompositum muktāphala 'Perle'. Über das hier im zweiten Gliede erscheinende phala, das natürlich mit phala 'Frucht' identisch ist, bemerkt das PW.: 'Wenn phala auf 1 phal (d. h. phal 'bersten') zurückgeht, dann bezeichnet das Wort ursprünglich die geborstene, d. i. reife Frucht.' Uhlenbeck, IF. XIII, 214, bezeichnet diese Etymologie als sicher. Schon die vorsichtige Ausdrucksweise des PW. läßt aber erkennen, daß sie ihrem Urheber selbst keineswegs so erschien. Mir ist sie aus zwei Gründen ganz unwahrscheinlich. Erstens ist es eine Annahme, die sich durch nichts beweisen läßt, daß phala ursprünglich die reife Frucht bedeutete<sup>5</sup>). Zweitens aber ist doch auch nur bei einer sehr beschränkten Gattung von Früchten das Bersten ein charakteristisches Zeichen der Reife, und es würde daher völlig unbegreiflich bleiben, wie phala, die geborstene Frucht, zur Bezeichnung der Frucht schlechthin werden konnte.

<sup>1)</sup> Zachariae, Beiträge zur ind. Lexicographie, S. 60ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Auf die Einwände, die Böhtlingk, ZDMG. LV, 98; Ber. Sächs. Ges. Wiss. Phil. Hist. Cl. LIII, 17, gegen die Zurückführung von dohada auf dvihrd erhoben hat, brauche ieh wohl nicht einzugchen. Böhtlingks eigene Erklärung von dohada als des Milch gebenden' Gelüstes ist, ganz abgeschen davon, daß sie die Formen dohala, dohala, dunkel läßt, wiederum schon deshalb völlig unmöglich, weil sie nicht mit den indisehen Anschauungen übereinstimmt. Nirgends findet sieh auch nur die leiseste Andeutung, daß man an einen Zusammenhang der dohadas mit der Entstehung der Milch glaubte, was übrigens auch sehr wunderbar wäre, da sieh die dohadas während der Schwangerschaft einstellen, die Milch aber, wenigstens in auffälliger Weise, doch erst nach der Geburt auftritt. Auf die alberne Erklärung in der Abhidhänappadipikäsüei ist natürlich, wie Böhtlingk selbst bemerkt hat, nicht das mindeste Gewicht zu legen. Ich würde auf diese verfehlte Etymologie überhaupt nicht zurückgekommen sein, wenn Böhtlingk nicht mitgeteilt hätte, daß sie die Billigung mehrerer Fachgenossen gefunden hätte.

<sup>3)</sup> Kielhorn, Gött. Nachr. 1903, S. 307f.

<sup>4)</sup> Erwähnen will ich auch, daß Gundert, ZDMG. XXIII, 529 und Kittel, Kannada-English Dictionary, S. XXI muktā als Lehnwort aus dem Dravidischen (tam. kanar. muttu) betraehten. Die Frage nach dem dravidischen Ursprung des Wortes wäre zu erwägen, wenn muttu sich aus dem Dravidischen heraus befriedigend erklären ließe. Das ist aber nicht der Fall. Die von Gundert und Kittel vorgeschlagenen Deutungen als des 'ersten' oder 'besten' (der Juwelen) oder des 'eingetauchten' sind unmöglich. Es ist mir daher unzweifelhaft, daß muttu umgekehrt aus dem Indo-Arischen entlehnt ist, und zwar in der Prakrit-, nicht in der Sanskritform, was wiederum durchaus zu der oben geäußerten Ansicht über die Priorität der Prakritform stimmt.

<sup>5)</sup> Rv. III, 45, 4, wo von einer reifen Frucht die Rede ist, wird pakvá hinzugefügt. Rv. X, 146, 5 wird von einer süßen (svādú) Frucht gesprochen. An den anderen Stellen des Rv., wo das Wort oder Ableitungen davon erscheinen, IV, 57, 6; X, 71, 5; X, 97, 15, bedeutet es Frucht im allgemeinsten Sinne.

'In den Söhnen oder in den Enkeln, wenn man es nicht an sich selbst erfährt, verdichtet sich sicherlich die Sünde wie schwer verdauliche Speise im Bauche.' Die Grundbedeutung von *phalati* tritt hier meines Erachtens noch deutlicher zutage als in der ersten Strophe, obwohl man das Wort auch hier offenbar schon früh nicht mehr verstanden hat. Sonst wäre die verwässernde Umgestaltung kaum begreiflich, die die Strophe bei Manu (IV, 173) erfahren hat:

yadi nātmani putreșu na cet putreșu naptṛṣu | na tv eva tu kṛto 'dharmaḥ kartur bhavati niṣphalaḥ ||

In späterer Zeit wird *phal* 'gerinnen' speziell in bezug auf Lichterscheinungen gebraucht. Der Inder faßt die Reflexion des Lichtes als ein Gerinnen, ein Fest- oder Dichtwerden der einfallenden Strahlen auf. Beispiele (nach dem PW.) bieten Raghuv. XVI, 18:

kālāntarašyāmasudheṣu naktam
itas tato rūḍhatṛṇāṅkureṣu |
ta eva muktāguṇašuddhayo 'pi
harmyeṣu mūrchanti na candrapādāḥ ||

'Auf den Palästen, an denen der Stuck im Laufe der Zeit schmutzig geworden ist und auf denen hier und dort Grasbüschel wachsen, werden die Mondstrahlen, obwohl sie weiß sind wie Perlenschnüre, nicht fest (d. h. sie werden nicht reflektiert).'

Śakuntalā (ed. by Pischel) V. 218:

chāyā na mūrchati malopahataprasāde suddhe tu darpaņatale sulabhāvakāśā ||

'Ein Bild wird nicht fest (nicht reflektiert) auf einer Spiegelfläche, wenn ihre Klarheit durch Schmutz getrübt ist; wenn sie aber rein ist, so erscheint es leicht.'

Bṛhatsamhitā IV, 2:

salilamaye sasini raver dīdhitayo mūrchitās tamo naisam | kṣapayanti darpaṇodaranihitā iva mandirasyāntaḥ ||

Die Sonnenstrahlen vernichten das nächtliche Dunkel dadurch, daß sie in dem aus Wasser bestehenden Monde fest (d. h. reflektiert) werden, ebenso wie (die Sonnenstrahlen) in einem Hause (das Dunkel vernichten), wenn sie in das Innere eines Spiegels eingedrungen sind.

Bṛhatsamhitā XXXIV, 1:

sa mmūrchitā ravīndvoķ kiraņāķ pavanena maņdalībhūtāķ | nānāvarņākṛtayas tanvabhre vyomni pariveṣāķ ||

'Wenn bei leicht bewölktem Himmel die verdichteten Strahlen der Sonne und des Mondes infolge des Windes zu einem Ringe werden, so (entstehen) die Höfe, die mannigfache Farben und Formen haben.'

Und Kirātārj. V, 41 spricht Bhāravi von den Lichtmassen der Sonne, die sich mit den Strahlenmengen der Silberwände verdichten, d. h. die

von den Silberwänden zurückgestrahlt werden (sammūrchatām rajata-bhittimayūkhajālaih ... gharmadyuteh ... patalāni dhāmnām)1).

Genau so wie mūrchati wird nun auch phalati gebraucht. Kirātārj. V, 38 heißt es:

iha navašukakomalā maņīnām ravikarasamvalitāļ phalanti bhāsaļ ||

'Auf diesem (Berge) verdichten sich die Strahlen der Edelsteine, die eine zarte (Farbe) haben wie junge Papageien, wenn sie sich mit den Strahlen der Sonne mischen.' Gemeint ist natürlich wiederum, daß die Sonnenstrahlen von den Edelsteinen reflektiert werden. Mallinätha erklärt phalanti durch sammürchante | vardhanta iti yāvat.

Häufiger noch ist in der gleichen Bedeutung pratiphalati. Mallinätha erklärt na märchanti in Raghuv. XVI, 18 durch na pratiphalanti, der Kommentar zu Brhatsanh. IV, 2 märchitäh durch pratiphalitäh. Šiśupālav. IV. 67 sagt Māgha in der Beschreibung des Raivataka:

darpaņanirmalāsu patite ghanatimiramuși

jyotişi raupyabhittişu purah pratiphalati muhuh | ırıdam asammukho 'pi ramanair apahıtavasanāh kāncanakandarāsu tarunır iha nayati ravih ||

'Auf diesem (Berge) bewirkt die Sonne, daß sich die Mädchen in den goldenen Höhlen schämen, wenn ihre Liebhaber ihnen das Gewand heruntergerissen haben, auch ohne daß sie sie direkt bescheint, wenn (nämlich) ihr die dichte Finsternis verscheuchendes Licht auf die vor (den Höhlen) befindlichen spiegelklaren Silberwände fällt und wiederholt (in die Höhlen) zurückgestrahlt wird.' Auch hier gibt Mallinätha pratiphalati durch sammurchati wieder.

Śiśupālav. IX, 37:

amalātmasu pratiphalann abhitas taruņīkapolaphalakesu muhuļ | visasāra sāndrataram indurucām adhikāvabhāsitadišām nikaraļ ||

'Dadurch, daß sich die Fülle der Strahlen des Mondes wiederholt auf den fleckenlosen Wangenflächen der Mädchen spiegelte, breitete sie sich noch dichter aus und erhellte (daher) die Himmelsgegenden in noch höherem Grade.'

Und Śrīharṣa braucht Naiṣadhīya IV, 13 denselben Ausdruck, wenn er von dem gesenkten Antlitz (mukham) der Damayantī spricht, das sich auf ihrer tränenüberströmten Brust spiegelt:

hṛdi Damasvasur aśrujharaplute pratiphalad virahāttamukhānateḥ ||

¹) Ebenso wird übrigens auch die Reflexion der Schallwellen aufgefaßt; vgl. Raghuv. VI, 9: pradhmätaśańkhe parito digantäms tūryasvane mūrchati mangalārthe; XVI, 64: śrotreşu sammūrchati raktam äsām gītānugam vārimṛdangavādyam; Kathāsarits. LX, 21: śrutvā cāśrutapūrvam tam tannādam dikşu mūrchitam.

Zwei andere Stellen führt das PW. aus dem Kommentar zu Hemacandras Abhidhānac. 101. 179 an (sikatāsv arkakarāḥ pratiphalitāḥ; megha pratiphalitāḥ ... sūryaraśmayaḥ). In allen diesen Fällen liegt aber meines Erachtens nicht, wie das PW. angibt, die Wurzel phal 'bersten' vor, sondern die nur lautlich damit zusammengefallene Wurzel phal, die sich in der Bedeutung mit mūrch deckt. Ob sich insbesondere die späteren Autoren dessen noch bewußt waren, muß allerdings zweifelhaft bleiben. Es scheint, wie schon oben bemerkt, daß phalati 'gerinnt 'frühzeitig außer Gebrauch kam — wahrscheinlich wurde es durch mūrchati verdrängt — und ich halte es daher für sehr wohl möglich, daß man im Sprachgefühle der späteren Zeit phalati und pratiphalati in der Bedeutung 'reflektiert werden' zu phal 'bersten' stellte.

Durch die Erkenntnis der Wurzel phal 'gerinnen' wird nun mit einem Schlage auch eine ganze Reihe von Wörtern klar, die bisher teils unerklärt, teils falsch gedeutet sind, und von denen die meisten sprachgeschichtlich noch besonders interessant sind, weil sie einen unter dem Einflusse eines ursprünglichen l entstandenen Cerebral aufweisen. Hierher gehören:

- 1. phaṇa, m. Taitt. Brāhm. III, 10, 1, 4 nach dem PW. etwa 'Rahm' oder 'Schaum'. Ein Denominativum dazu ist phāṇayati in der Lāṭy. Śrautas. X, 4, 10 belegten Bedeutung 'abschäumen, abrahmen, abschöpfen'. Das Partizip phāṇita bezeichnet substantivisch gebraucht den verdickten Saft von Pflanzen, insbesondere des Zuckerrohres. Belege liefern Suśruta und das Mahābhārata. Daneben erscheint bei Lexikographen und Mahāvastu II, 204, 19; Lalitav. 331, 61) phāṇi, f. 'Melasse' und 'Brei'. Dazu weiter phāṇṭa, m. n. 'die beim Ausrühren des Rahmes sich bildenden ersten Butterflocken', Śat. Brāhm. III, 1, 3, 8; 'Infusum', Kauś. S. XXV, 18; XXVIII, 14 usw.; 'anāyāse', Pāṇ. VII, 2, 18 usw. In allen diesen Wörtern tritt die Grundbedeutung von phal 'gerinnen, dick werden' noch deutlich zutage.
- 2. phaṇḍa, m.; phāṇḍa, n. 'Bauch', Ujjvaladatta zu Uṇādis. I, 113. Die von Berneker, IF. IX, 363, vorgeschlagene Zusammenstellung des Wortes mit lat. fendicae 'Kaldaunen, eßbare Tiereingeweide' läßt sich weder lautlich<sup>2</sup>) noch begrifflich rechtfertigen. phaṇḍa, phāṇḍa bezeichnet den 'sich verdickenden' Teil des Körpers.
- 3. In derselben Weise erklärt sich auch *phaṇa*, m. in der bei Suśruta belegten Bedeutung 'Nasenflügel'.
- 4. Hierher stelle ich ferner die in der epischen und klassischen Literatur überaus häufig vorkommenden Wörter für 'Schlangenhaube', phaṭa, m., phaṭā, f., phaṇa, m., phaṇā, f. Fortunatov, BB. VI, 217 leitet sie von phal 'bersten' ab; Bechtel, Hauptprobleme, S. 384; Wackernagel, Altind. Gr. I, 169 und Uhlenbeck vergleichen noch weiter sphaṭati, sphuṭati 'spaltet

<sup>1)</sup> Siehe Senart, Maliavastu II, 534.

<sup>2)</sup> Siehe Uhlenbeck, IF. XIII, 214.

sich' 1). Die Bedeutung spricht aber auch hier entschieden für die Zurückführung auf phal 'sich verdicken'; es ist jedenfalls schwer einzusehen, inwiefern die Schlangenhaube, die Anschwellung des Schlangenkörpers unterhalb des Kopfes, etwas mit Bersten oder Spalten zu tun haben kann²). Bei Lexikographen und in der späteren Literatur erscheint daneben, aber selten. auch phuta, phutā (Pañcatantra Kosegarten 174, 11), sphaţa, sphaţā (Amara I. S. 9; CII. III, 259; Komm. zu Abhidhānac. 1315), sphuţa, sphuţā (Abhidhānac. 1315; Lesart zu Ind. Spr. 2 3770). Ob man berechtigt ist, die Formen mit u direkt auf ein altes \*phlto- zurückzuführen, ist mir zweifelhaft. phuta kann auch erst im Mittelindischen aus phata entstanden sein und sein u dem vorausgehenden Labial verdanken; vgl. die bei Pischel, Gramm. der Prakritspr. § 104 angeführten Fälle. Ebenso ist es mir zweifelhaft, ob wir aus den letzten vier Formen schließen dürfen, daß die Wurzel ursprünglich mit s anlautete. Da die Formen mit s in keinem alten Texte belegt sind, ist es mir wenigstens ebenso wahrscheinlich, daß wir es mit Hypersanskritismen zu tun haben, die in Anlehnung an sphatati, sphutati entstanden3).

- 5. So erklärt sich auch *phala*, n. in der Bedeutung 'Hoden', die im Epos und bei Suśruta erscheint und nach Caland, Altind. Zauberritual, S. 70, vielleicht auch Kauś. S. XXV, 17 vorliegt.
- 6. Zu diesem phalati gehört endlich natürlich auch phala, n. 'Frucht', als das sich verdickende Gebilde. Es ist dieselbe Vorstellung, die auch bei puṣpa, n. 'Blume', von puṣ 'dick werden', zugrunde liegt. muktāphala ist also eigentlich eine tautologische Verbindung wie unser Windhund, Sauerampfer usw. Wahrscheinlich bezeichnete ursprünglich phala auch für sich allein die Perle, und als dies ungebräuchlich wurde, wurde der Verdeutlichung wegen muktā davorgesetzt; vergleiche das schon oben angeführte binduphala 'Perle'4).

Von phala 'Frucht' ist dann wiederum ein Denominativum phalati 'bringt Frucht', im eigentlichen und übertragenen Sinne, gebildet. Dies liegt unzweifelhaft in solchen Stellen vor wie Hariv. III, 46, 17:

akāle pādapāḥ sarve puṣpanti ca phalanti ca ||
In vielen anderen Fällen aber, wie z. B. Mbh. III, 183, 78:
tatrāsya svakṛtaṁ karma cchāyevānugataṁ sadā |
phalaty atha sukhārho vā duḥkhārho vātha jāyate ||

<sup>1)</sup> Bechtel gibt allerdings als Bedeutung von sphaţati 'breitet sich aus' an, aber diese Bedeutung beruht nur auf einer falschen Lesart im Dhātupāṭha, visaraṇe für visaraṇe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wenn in der klassischen Literatur die *phaṇā* mit einem *phalaka*, 'Brett' (von *phal*, 'sich spalten'), verglichen wird (Bhartṛhari, Nītiś. 35), so beweist das natürlich nichts für die Etymologie, da bei jenem Vergleich nur an die sekundäre, nicht an die etymologische Bedeutung von *phalaka* gedacht worden ist.

<sup>3)</sup> Gar kein Gewicht ist auf sphota, 'Schlangenhaube' zu legen, das im PW. aus dem Sabdārthak. bei Wilson angeführt wird.

<sup>4)</sup> Vgl. Wackernagel, Altind. Gr. II, 1, 251.

oder dem bekannten buddhistischen Verse (Avadānas. I, 80; 86; Divyāvad. 131; 191 usw.):

na praṇaśyanti karmāṇi kalpakoṭiśatair api | sāmagrīm prāpya kālam ca phalanti khalu dehinām || läßt es sich kaum entscheiden, ob wir es mit dem ursprünglichen Verbum oder dem Denominativum zu tun haben.

In den verwandten Sprachen vermag ich sk. phal 'gerinnen' mit Sicherheit nicht nachzuweisen. Die alte, von O. Hoffmann, BB. XVIII, 155 verteidigte und früher auch von Prellwitz, Et. Wb. d. gr. Spr., angenommene, in der zweiten Auflage des Werkes wieder aufgegebene Zusammenstellung von phalati, phala, mit ἀφέλλω 'mehre', ὄφελος 'Nutzen, Gewinn' wird auch in der neuen Beleuchtung von phalati nicht viel wahrscheinlicher.\* Die von Berneker, IF. IX, 363 versuchte Heranziehung von lat. felix wird von Uhlenbeck, IF. XIII, 214 und Walde, Lat. Et. Wb., mit Recht abgelehnt. Ebensowenig kann lat. folium hierher gehören, denn von lautlichen Schwierigkeiten ganz abgesehen, ist der ursprüngliche Begriff, der in phal lag, eben nicht 'sprießen, hervorkommen', wie Berneker annimmt'). Eher könnte man an Verwandtschaft mit gr. φαλλός denken. Schon Sütterlin, IF. IV, 104, wollte das griechische Wort auf eine Wurzel \*phel 'spalten' zurückführen; die Ableitung von \*phel 'gerinnen, erstarren, dick werden' würde der Bedeutung nach, wie mir scheint, ungleich besser stimmen. Andererseits wird es aber doch schwer, φαλλός von air. ball 'membrum', hessisch bille 'penis', nd. bulle, die auf eine mit bh anlautende Wurzel weisen, zu trennen; vgl. J. Schmidt, Idg. Vok. II, 225; W. Schulze, KZ. XXIX, 263; Bezzenberger, BB. XIX, 248.

# Das Śāriputraprakaraņa, ein Drama des Aśvaghoṣa.

Auf Grund verschiedener Erwägungen habe ich am Schlusse meiner Abhandlung über die Bruchstücke buddhistischer Dramen<sup>2</sup>) (S. 65) die Ansicht ausgesprochen, daß wir ihren Verfasser in dem Dichterkreise suchen müßten, dessen Mittelpunkt Aśvaghoṣa war. Schneller als es zu hoffen war, ist das bestätigt worden. Ich kann jetzt nachweisen, daß wenigstens eines der uns in jenen Bruchstücken vorliegenden Dramen von Aśvaghoṣa selbst herrührt.

Ich habe auf S. 12 meiner Abhandlung bemerkt, daß das Fragment 116 in zentralasiatischen Charakteren geschrieben sei, und daran die Vermutung

<sup>1)</sup> Ich möchte noch bemerken, daß das Wort phalya, n. 'Blume', das mit lat. folium direkt verglichen zu werden pflegt, im Sk. keineswegs alt und gut bezeugt ist. Wir kennen es vorläufig nur aus der Sabdacandrikā, nach einem Zitat im Sabdakalpadruma.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Königlich Preußische Turfan-Expeditionen. Kleinere Sanskrit-Texte. Heft 1. Bruchstücke buddhistischer Dramen. Herausgegeben von Heinrich Lüders. Berlin 1911.

geknüpft, daß ein ganzes Blatt der ursprünglichen Handschrift verloren gegangen und von dem späteren Restaurator durch ein neues ersetzt worden sei. Diese Vermutung war nicht richtig; es hat sich vielmehr gezeigt, daß das Fragment 116 einer anderen Handschrift angehört. Meine Frau hat unseren ganzen Bestand an Palmblattbruchstücken noch einmal durchgesehen und dabei ein größeres und 17 kleinere Stücke gefunden, die in derselben Schrift wie jenes Fragment geschrieben sind. Einige dieser Stücke paßten direkt aneinander, so daß sich die Zahl der einzelnen Fragmente auf 9 verringerte. Diese 9 und das früher gefundene Fragment 116 ließen sich weiter auf Grund des Textes und der äußeren Beschaffenheit zu drei Blättern zusammenordnen. Von dem ersten Blatte sind uns vier, von dem zweiten und dritten Blatte je drei Stücke erhalten. Keines der drei Blätter ist also vollständig, doch fehlt von dem dritten Blatte nicht allzuviel. Der erhaltene Teil dieses Blattes mißt ungefähr 34,5 cm. In der dritten Zeile der Rückseite steht eine Vamsastha-Strophe, von der 6 Aksaras fehlen. Dahinter muß außerdem noch niskräntäh oder iti niskräntäh gestanden haben. 9 Aksaras erfordern ungefähr 5 cm, 11 ungefähr 5,5 cm. Als Gesamtlänge des Blattes ergibt sich also 39,5-40 cm. Auf dieselbe Zahl führt die Berechnung der Länge der beiden anderen Blätter. Das erste Blatt enthält in Z. 2 und 3 der Vorderseite eine Upajäti-Strophe, in Z.1 und 2 der Rückseite eine Särdūlavikrīdita-Strophe und in Z. 2 und 3 der Rückseite einen Śloka, die eine Bestimmung der fehlenden Akṣaras und dadurch die Berechnung des Abstandes zwischen den einzelnen vier Stücken ermöglichen<sup>1</sup>). Das ganze Blatt muß danach 39,5—40 cm lang gewesen sein. Von den drei Stücken des zweiten Blattes, dessen Schrift leider stark abgerieben ist, gehören zwei dicht aneinander. Sie messen zusammen ungefähr 15 cm. Auf der Rückseite stehen Reste einer Śārdūlavikrīdita-Strophe. Es fehlen am Ende der zweiten und am Anfang der dritten Zeile 45 Akşaras, die ungefähr 25 cm erfordern. Die Länge des ganzen Blattes muß also 40 cm betragen haben.

Die Schrift ist im wesentlichen identisch mit der Schrift des Revisors der alten Dramenhandschrift, wie ich sie in meiner Abhandlung S. 12ff. beschrieben habe. Nur das ya zeigt hier rundere Formen. Die a. a. O. ausgesprochene Ansicht, daß diese Schrift nicht in Indien selbst entstanden, sondern die älteste Repräsentantin der zentralasiatischen Brähmi sei, wird durch die neuen Fragmente, wie mir scheint, vollständig sichergestellt. Deutlicher noch als in der Schrift des Revisors tritt hier der zentralasiatische Charakter in der Ähnlichkeit des ta und des na, des va und des ca hervor. Diese Buchstaben sind hier bisweilen schon ebenso schwer zu unterscheiden wie in der späteren zentralasiatischen Brähmi. Besonderes Interesse bietet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Tafel gibt den Abstand zwischen den einzelnen Stücken nicht genau wieder. Um eine zu starke Verkleinerung zu vermeiden, sind die Stücke etwas näher aneinandergerückt.

das Zeichen des Jihvāmūlīya (in nauhkarnnadhārāya CIV, 4, duhkham CIV, 3), das mit dem späteren Guptazeichen identisch ist, und das Zeichen des Upadhmānīya (in śiṣyaih pari CI, 2), das hier wie in der Kuṣana-Schrift aus einem Kreise mit eingesetztem Kreuze zu bestehen scheint.

Daß man in Zentralasien Palmblätter als Schreibmaterial verwendete, ist zunächst auffallend. Ich will nicht bestreiten, daß man besonders in den ersten Jahrhunderten n. Chr. auch präparierte Palmblätter aus Indien importiert hat; in unserem Falle aber liegt die Sache anders. Die Handschrift, der die drei uns vorliegenden Blätter angehören, ist ein Palimpsest. Die alte Schrift ist an verschiedenen Stellen noch sichtbar, am besten auf der Rückseite des ersten und auf der Vorderseite des letzten Blattes. Sie war bedeutend größer als die neue Schrift und scheint aus der Kusana-Zeit zu stammen. Wir haben hier also ein tatsächliches Beispiel für das Vorkommen von Palimpsesten, das für Indien, wie ich a. a. O. S. 12' bemerkt habe, durch Aśvaghoṣa bezeugt wird.

Der Inhalt der neuen Blätter ist von großem literargeschichtlichem Werte: diese drei Blätter sind die Reste einer Handschrift, die wenigstens eines der von mir behandelten buddhistischen Dramen enthielt. Ich gebe im folgenden zunächst den Text der neuen Fragmente in zentralasiatischer Schrift (C) und dann den entsprechenden Text der Fragmente der Handschrift aus der Kuṣana-Zeit (K). Der Vergleich mit C zeigt, daß K 26, 64, 68, 75, 101 und zwei kleine noch nicht veröffentlichte Fragmente und K 23, 50, 89, 112 zu je einem Blatte gehören. Ein kleines noch nicht veröffentlichtes Fragment läßt sich ferner wegen der äußeren Beschaffenheit mit großer Wahrscheinlichkeit zu dem zweiten Blatte stellen. In den Noten zum Texte von C habe ich auch die Ergänzungen angeführt, die sich mit Hilfe von K machen lassen.

## C 1.

#### Vorderseite.

| 1 | $\ldots \ldots y \ldots y \ldots c = [\bar{a}] nnyadr[s] ti[to] de[h] \ldots dh].$                        |
|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | $[u]^1$ )                                                                                                 |
| 3 | nabalena²) kuryyur = na yoginā[m] duṣkaram = asti .i³) [\$]āri — tasmād = ātmasam.ā sya⁴) ka $[m] U]y.⁵)$ |

 <sup>1)</sup> Ergänze Buddha—Upatişya (?).
 2) Ergänze nach K °ñ=ca vāyoḥ ātmeśvaraddhyāna°.
 3) Ergänze kiñcit —.

<sup>4)</sup> Ergänze Osaṃsārasya. 5) Ergänze Buddhaḥ || Upatiṣya.

<sup>6)</sup> Ergänze uttamavāryyam.

| ı ryyam = āryam [v]iga[ta] bhayadam saranam = a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| nauhkar $n[n]$ adhārāya $^1$ ) bhavisyate dharmasenapata[ye] $^2$ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Rückseite.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1 Mandga    mohāndhasya [r]šanakaram³) nastasya sa [s]ya saṃvi[t]karam⁴) mṛ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| dramāļi $n_i = n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_i \cdot n_$ |
| ti[s]           [n]āma j       bbhyantaraņ varṣaśatān = na bhaviṣyat = īty = e-          [pr]       bbhya etān = tāvad = viśuddhasya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| manaso $\tau \bar{a}^s$ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| C 2.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Vorderseite.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 4 madhughṛtā[mcddhyapay] spṛṣṭaṃ [yat = tat = priya]m = api dahaty = apriya [h].tty = eva viṣa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 5 [na] eva viṣa[y] [śar]ī[r]e [pradahati madāji] [ma]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1) Lies naukarņņa <sup>o</sup> (?). 2) Lies <sup>o</sup> senāpataye. 3) Ergünze, teilweise nach K, janasya daršana <sup>o</sup> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 4) Ich habe dies früher fragend blyāsāmdiccharam gelesen. Die falsehe Lesung erklärt sieh daraus, daß die Buehstaben zum Teil abgerieben und verstümmelt sind                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| und bei dem Fehlen des Zusammenhanges der Sinn nicht zu erkennen war.  5) Ergänze jäänappratisthäkaram vande.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 6) Lies tribhis. 7) Ergänze Buddha—Upatisya. 8) Ergänze nach K rāgam = alpena yatnena. 9) Lies parānmukhīo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 10) Ergünze, größtenteils nach K, $r$ = $dav\bar{a}gniparigatam$ = $iva$ $n\bar{\imath}[adruman$ = $gaga$ - $natalavipprasthitasya$ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <sup>11</sup> ) Ergänze <i>trailokyam</i> . <sup>12</sup> ) Ergänze <i>sukhānām</i> . <sup>13</sup> ) Lies <sup>0</sup> karāṇām.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| • 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

# Rückseite.

| 3 | y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|---|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | krta] $yor = yuvayor = a$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|   | C 4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|   | Vorderseite.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1 | $va \ldots nno \ bh\bar{a}v\bar{a}t \ so \ldots [k si] \ldots y \ldots nop\bar{a} \ldots e[vam \ hi] \ sati \ [i] \ldots [n] = tu^3) \ yat[n]ena \ j\tilde{n}\bar{a}[yat\bar{a}m] \ldots heki \ldots yy \ldots na[hi] \ldots \ldots$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 2 | $r\bar{\imath}[ra]nirmuktam^4) = \bar{a}[tma]sa[m]j\tilde{n}akam = buddhis[au]kṣmyaṃ tat — sūkṣmatvāc = c = aiva doṣāṇām = avyāpārāc = ca cetasaḥ .[i] [d5) = \bar{a}]yuṣaś = c = aiva mokṣa [pa]rikalpyate6) — Śāri — van7) asya dharmasya$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 3 | thātmagrāhe sata $^8$ ) na naiṣṭhikī nirvṛttir $^9$ ) = bhavati nairātmyādarśanāc $^{10}$ ) = ca bhavati tadyathā [nadī]srotaso varttamāna[sya] pra[t]yu [śya].e $^{11}$ ) ddhya sminn $^{12}$ ) = uparate = sy = 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 4 | prāptam tac = ca yathā nimnagatam = bhavati tatr = ādau srota uparatam vinaṣ[ṭ]am = iti [bhava]ti [evam = a]sām sarī[r]endriy buddhisrotaso varttamā[na]\(^{13}\)) bhagavat = ādhi[ga]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 5 | ve kalyam kriyata 14) tatkṛto = hetukasya $n$ = otpadyate bījadakap[ṛ]-thiv.r.m 15) .ai [eva] $\dot{n}$ = [h] tasmin = na [ya] mān [a] smim 16) vi 17)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|   | Rückseite.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|   | $karmm\bar{a}^{18}$ ) $k$ setram = $b\bar{i}jam$ = $utpatticetas$ = $tr$ s $n\bar{a}$ $k$ ledacch $\bar{a}$ dana $\bar{n}$ = $c$ = $\bar{a}[p]y$ = $[ava] \cdot ya[m]^{19}$ ) = $\dots \cdot [k] \cdot [s] \cdot y \cdot [v] \cdot j^{20}$ ) = $j[\bar{a}]yam\bar{a}noj\bar{n}\bar{a}n\bar{a}-ditye \cdot \dots \cdot t \cdot - [B] \cdot l^{21}$ ) $\dots \cdot \dots \cdot \dots \cdot l^{2n}$                                                                                                                                                                                                                                             |
| 2 | $vinar{\imath}tayor^{22}$ ) = $ya[t]idharmmeṇa$ $krtaparikarmmaṇoḥ$ $asmar{a}t$ $siddhar{a}nta$ -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|   | 1) Ergänze etwa spṛṣṭaṃ yath = āśīviṣaiḥ.  2) Ergänze pūrvakarmma°.  3) Ergänze idan = tu.  4) Ergänze śarīra°.  5) Ergänze dīrghatvād.  6) Ergänze mokṣas = tu pari°.  7) Ergänze bhagavan.  8) Lies sati.  9) Lies nirvṛtir.  10) Lies nairātmyada°.  11) Das śa ist unsicher.  12) Lies asminn.  13) Ergänze nach K °mānasya.  14) Lies kriyate (?).  15) Lies nach K bījodakaṃ pṛthivyart. · m.  16) Lies asmin.  17) Ergänze, größtenteils nach K, vinaṣṭe mukta iti niścayaḥ kṛtaḥ.  18) Lies karmma.  19) Ergänze avandhyam.  20) Ergänze nach K evaṃ lokaḥ sasyavaj.  21) Ergänze Buddhaḥ—.  22) Davor stand nach K gatena mārggeṇa. |

- $prativedh\bar{a}d = uddhrtavividhadrs[t]i[sa]lyayo[h] = s[u]d[dha]manasor = yuva . .h¹) yad = e . . m . .dhavādijñā[nasy²) = ā] . .$
- 3 šistam duhkham srotasi nirvvāņasya varttate tat atah param jñānam = idam yatendriyau nirantaram = bhāvayatum³) vimuktaye śi . . su bhi-kṣam⁴) = akhilām = aka . . . . nirāmay[au pā]tu . .
- 1 sarvve  $\ni$  || Śāriputraprakaraņe navamo = nkaḥ 9 āryya-Suvarņņākṣiputrasy = āryy-Āśvaghoṣasya kṛtiś = Śāradvatīputrapprakaraṇaṃ samāptaṃ [sa]māptāni c = ānkāni nava . . . . gyam = anu[sṭubhe] ccha . .

#### KI.

## Vorderseite.

| Vorderseite.                                                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 $[k]$ rt.sv. — Mtr. $^5$ ) $m$ $\tilde{n}$ = ca $v\bar{a}yoh$ $\bar{a}tmesvaradh[y]\bar{a}nabalena$ |
| $kuryyur = nna^6$ ) $[y]$                                                                             |
| 3 ryyam municaryyam 7) = anivāryyam = a[ryya]8) [ya] daṃ śa                                           |
| 4 [pa]taye — $Maudga^9$ ) — $moh\bar{a}ndhasya^{10}$ ) $janasya$ $na$ - $s!asya^{11}$ ) $sa$          |
| 5 [k].[r]. — B.d.a — s. $\bar{a}gatam^{12}$ )                                                         |
| Rückseite.                                                                                            |
| 1 [B]u[d]dh[aḥ] — U[p].[t].[ṣ]y.¹³) [y]                                                               |
| 3 pari 16) iśais = tais = taiḥ svajanagata[m] ryyanti                                                 |
| * [rda]vāgniparigatam = iva n[ī]ļa[d]ru[m]an = gaganatala[v]i                                         |
|                                                                                                       |
| 1) Ergänze yuvayoḥ. 2) di ist unsicher. Es kann vi sein. 3) Lies bhāvayituṃ. 4) Lies bhikṣām.         |
| 5) Unter der Zeile vor tra ist tişya nachgetragen, das zu Upatişya zu ergänzen ist.                   |
| 6) ātme — nna ist später nachgezogen.                                                                 |
| 7) Das erste von mir als undeutlich bezeichnete akṣara ist ein nachgetragenes                         |
| zentralasiatisches mu. Auch ni ist nachgetragen; Reste des alten ni sind sichtbar.                    |
| 8) Lies āryyam. 9) Das au ist später nachgezogen.                                                     |
| 10) mohā, das dha und das sa sind später nachgezogen.                                                 |

getilgte akṣara scheint in Zeile 1 zu gehören.

15) Ergänze viśuddhe = ddhyāśayc.

16) Der i-Strich ist später nachgezogen.

12) Die Zeile ist später nachgezogen. Ergänze Okaram — Buddha — svägatam.

14) Ergänze viśuo. Das unter der Zeile nachgetragene, später vielleicht wieder

<sup>17</sup>) Die Lesung ist unsicher. <sup>18</sup>) Ergänze sukhānām.

11) Das na, das şa und das sa sind später nachgezogen.

<sup>13</sup>) Das u ist später nachgezogen. Ergänze Upatisya.

- 19) Das akşara vor dā ist verstümmelt und unsicher.
- <sup>20</sup>) Das sa ist nicht sicher. <sup>21</sup>) Ergänze <sup>O</sup>ghṛtāmeddhya<sup>O</sup>.

### KIV.

# Vorderseite1).

| 1 | $[dh]ymna\dot{n} = gatam = bhava[t].^2)$                                                                               |
|---|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| _ | r $r$                                                                                                                  |
| 2 | isrotaso $[v]$ $[m]$ .n.sy. $bhaga[v]$ . $^3$ )                                                                        |
| 3 | $n = .ina$ s.e $m.[k]$ . $[i]$ ti $ni$ s.aya $h$ $k.ta h^{6}$ ) $[k]$ $[m]$ $[s]$ . $x$ $b$ $u$ . $[p]$ $t$ . $^{7}$ ) |
| 4 | $\dots \dots [ga]$ tena mārgge $[na] \dots \dots na$ kṛtaparikarmaṇoḥ $[a] \dots [d] \dots [y]$ o $^8$                 |
| 5 | re                                                                                                                     |
|   | Rückseite.                                                                                                             |
| 1 | $\dots \dots ya[v]\dots ya[v]\dots$                                                                                    |
| 2 | $vyam = iti \ a \ldots yam \ amanen = as[m]i \ sres[th]iput[r]e^{9}) \ldots [s] \ldots [s] \ldots [s] \ldots$          |
| 3 | d = idānīn = tatr = aigacchāmi¹º) parikkramya                                                                          |
|   | $tanti\ dh\bar{\imath}ti[k]$ $ni[ha]stai^{12})\ sam[v]i[h\bar{a}]$ - payanti $vandhak\bar{\imath}m = a$                |
|   | $$ $\dot{n} = kila \ up\bar{a}[sa]$ .                                                                                  |
|   |                                                                                                                        |

Was zunächst die Anordnung der Blätter betrifft, so geht aus der Tatsache, daß die Worte niladruman gaganatalavio und madhughrtämeddhyaois) in K auf dem ersten, in C auf dem zweiten Blatte stehen, mit Sicherhe hervor, daß C 2 wirklich das unmittelbar auf C 1 folgende Blatt ist. Zigleich ist damit die Unterscheidung von Vorder- und Rückseite für C C 2 und K I gegeben. Schwieriger ist die Frage, wie sich C 4 zu C 2 vehält. Inhaltlich steht C 4 den Blättern C 1, C 2 allerdings sehr nahe; de Kolophon macht es außerdem zweifellos, daß es hinter jene Blätter gehör Zwischen C 2 und C 4 scheint aber noch ein Blatt gelegen zu haben. Di Blätter C 1 und C 4 tragen nämlich am linken Rande Blattzahlen, und zwei

<sup>1)</sup> Fast sämtliche Buchstaben dieser Seite sind später nachgezogen.

<sup>2)</sup> Ergänze nimnan = gatam = bhavati.

<sup>3)</sup> Ergänze buddhisrotaso varttamānasya bhagavatā0.

<sup>4)</sup> Ergänze Ohetukasya n = otpadyate.

<sup>5)</sup> Die Lesung ist durch C gesichert; meine frühere Lesung ist falsch.

<sup>6)</sup> Ergänze asmin = vinaște mukta iti niścayah kṛtah.

<sup>7)</sup> Ergänze karmma kṣetram = bījam = utpatticetas. 8) Ergänze odṛṣṭiśalyayoḥ

<sup>9)</sup> Ergänze oputrena. 10) Ergänze tatr = aiva gao.

<sup>11)</sup> Ergänze mahanto. 12) Lies Ohastaih (?).

Das Fragment von K, das dieses Wort enthält, muß ein Stück vom unterer Rande eines Blattes sein und daher zu KI gehört haben.

Gelegentlich finden sich auch Varianten im Texte von C und K. Die Lesung nimnagatam in C  $4^{\text{V}}$ , 4 gegenüber (ni)mnan gatam in K IVV, 1 ist unerheblich. Über  $b\bar{\imath}/jo^*/dakaprthiv(ya)r^\circ$  in C  $4^{\text{V}}$ , 5 gegenüber  $b\bar{\imath}/jodakam$  prthivyart° in K IVV, 2 läßt sich nichts sagen, da der Zusammenhang unklar ist. Wichtig aber ist die Lesung avinivāryyavīryyam in C  $1^{\text{V}}$ , 3f., wofür K IV, 3 nur anivāryyam bietet. Die Steigerung des Anuprāsa in C¹) läßt kaum einen Zweifel, daß hier die bessere Lesart vorliegt. Es bestätigt sich also, was schon nach den zahlreichen späteren Textänderungen in K zu vermuten war, daß K trotz ihres hohen Alters keine sehr sorgfältige Handschrift war. Eine andere Stelle, in der die Handschriften auseinandergehen, liegt vielleicht in C  $2^{\text{V}}$ , 3; K  $1^{\text{R}}$ , 5 vor. C liest .  $[kh\bar{a}$  .  $[m = a]trptikar[\bar{a}^*]n\bar{a}m = parid\bar{a}h\bar{a}tmak\bar{a}n\bar{a}m$ , während K sukh $\bar{a}n[\bar{a}]$  . . . . .  $[d\bar{a}]n\bar{a}m$  [s] . . . hat. Bei der Verstümmelung des Textes in K ist aber ein sicheres Urteil nicht möglich.

Eine fortlaufende Übersetzung des Stückes, das uns in C und KI, KIVV vorliegt, läßt sich bei der Lückenhaftigkeit des Textes nicht geben. Über den Inhalt im allgemeinen aber kann kein Zweifel bestehen. Die hier vorliegenden Fragmente enthalten die Szene der Aufnahme des Śāriputra und des Maudgalyāyana durch den Buddha. Redend scheinen in der ganzen Szene nur die vier Personen aufzutreten, der Buddha, Śāriputra, Maudgalyāyana und die Person, die den Buddha mit seinen drei Schülern in einem Verse verherrlicht; gerade aus diesem Verse geht aber hervor, daß der Buddha noch von einem Mönche begleitet war²).

Zunächst rühmt eine Person, wahrscheinlich Maudgalyāyana<sup>3</sup>), die Macht der *rddhis*, die durch Erkenntnis und Askese erlangt werden. Er schließt mit einer Upajāti-Strophe<sup>4</sup>):

□□□□□□□□□□□□□□□□□□ □□□□□□ n ca vāyoḥ |
ātmeśvaradhyānabalena kuryur na yogināṃ duṣkaram asti (k)i(ṃcit) ||
'. und des Windes b) . . . dürften sie wohl durch die Kraft des Nachdenkens über den Ātman und den Īśvara machen; es gibt nichts, was einem Yogin schwer fiele.'

Sāriputra erwidert kurz, worauf der Buddha zunächst ihn auffordert, 'den von den Besten zu wählenden Wandel eines Weisen, den edlen, unwiderstehlich-gewaltigen, zu wandeln'. Sāriputra willigt ein, und der

<sup>1)</sup> Es ist etwa zu lesen (ca)ryyam utta(mav)āryyam municaryyam avinivāryyav vīryyam āryam.

<sup>2)</sup> Daß die beiden ungenannten Personen ein Sramana und Kaundinya waren, wird später gezeigt werden.

<sup>3)</sup> Darauf weist das M. in KIV, 1.

<sup>4)</sup> Ich gebe die Strophen in normalisierter Schreibung. Eingeklammerte Buchstaben und Silben sind ergänzt.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Sicherlich war hier vom Wandeln 'auf dem Pfade des Windes', 'paranapathena', wie es Buddhac. 1, 85 heißt, die Redc. Die Fähigkeit zu fliegen wird in dem allegorischen Drama an erster Stelle unter den rddhis genannt; siehe a. a. O. S.17f.

# h Bhṛgusattamo v nibhṛtair yattā v . .ai v ..... v kṛtaṃ bhṛśaviṣaiḥ spṛ(s)ṭ(aṃ yathā)śīviṣaiḥ ||

- 4) Vgl. Foeshoshing-foun-king 1407; 'and then with Brahma's voice profound and sweet, he forthwith bade them ,welcome.'
  - 3) Dharmacenāpati war bekauntlich später der Beiname des Śūriputra.
  - 2) Šárdálavikridita.
- 4) Maudgalyāyamı galt später als ein Meister der pddhis; s. Buddhacarita 17, 19; Fosshoshingstransking 1406; Schiefner, Eine tibetische Lebensbeschreibung Çakyamunis, Mém. Ac. Imp. St-Pétershaurg, T. VI, S. 256.
  - <sup>2</sup>) Der dritte Schüler ist Kunndinyn; s. S. 407f.

Dann wendet sich der Buddha an die beiden neu gewonnenen Schüler, 'die durch ihre früheren Taten vorbereiteten, von Egoismus freien'. Von dem folgenden Gespräche ist aber so gut wie nichts erhalten, da, wie oben bemerkt, hinter C 2 ein ganzes Blatt fehlt und auch die letzte Zeile von C 2 und die erste von C 4 nahezu völlig verloren ist. Wahrscheinlich waren in Rede und Gegenrede philosophische Fragen behandelt. Insbesondere scheint sich der Buddha gegen die Lehre vom Ātman gewendet zu haben, wie sie im Buddhacarita dem Ārāḍa Kālāma zugeschrieben wird. Er schließt seine Ausführungen mit einem Śloka ab: 'Diese Feinheit der Buddhi, die vom Körper befreit ist, die als Ātman bezeichnet wird, diese' —

sūksmatvāc caiva dosāņām avyāpārāc ca cetasaķ |

(d)ī(rghatvā)d āyuṣaś caiva mokṣ(as tu) parikalpyate ||

'wird, weil die Unvollkommenheiten gering sind, das Denken ruht und die Lebensdauer lang ist, (fälschlich) für die Erlösung gehalten.'

Sāriputra erwidert in längerer Rede. Er erkennt rückhaltlos die Argumente des Meisters an: 'Solange man am Ātman festhält, gibt es kein vollständiges Nirvāṇa; durch die Erkenntnis der Ātmanlosigkeit tritt es ein.' Er vergleicht dann das allmähliche Schwinden der Buddhi¹) mit dem Versiegen eines Flusses. Die Einzelheiten des breit ausgeführten Bildes werden bei der mangelhaften Überlieferung allerdings nicht klar. Den Schluß seiner Rede bildet wiederum eine Strophe, im Sālinī-Metrum:

karma kṣetraṃ bījam utpatticetas

tṛṣṇā kledacchādanaṃ cāpy ava(ndh)yam | evaṃ lokaḥ sasyavaj jāyamano

 $j\tilde{n}\bar{a}n\bar{a}ditye - \circ - - \circ - t \circ \parallel$ 

Noch einmal wendet sich der Buddha an die beiden Schüler, die er preist als 'die nach der Weise der . . . . erzogenen, durch den Dharma der Asketen gereinigten, die klaren Sinnes sind, da der Stachel der mannigfachen falschen Lehren herausgezogen ist infolge dieses Erfassens der Wahrheit'. Dann spricht er den Segenswunsch<sup>2</sup>):

ataḥ paraṃ jñānam idaṃ yatendriyau nirantaraṃ bhāvayituṃ vimuktaye |

ši — su bhikṣām akhilām aka ∨ nirāmayau pātu ∨ — ∨ — ∨ — ||

'Um von nun an dies Wissen gezügelten Sinnes ständig zu pflegen mit der Erlösung als Ziel, . . . . vollständiges Almosen . . . . frei von Krankheit, schütze euch beide . . . . '

Damit treten alle ab.

<sup>1)</sup> Buddhi ist hier offenbar dasselbe wie Vijñāna.

<sup>2)</sup> Im Vamsastha-Metrum.

Nach dem Kolophon<sup>1</sup>) bildet diese Szene den Schluß des neunten und letzten Aktes des Śāriputra- oder Śāradvatīputraprakaraṇa, eines Werkes des Aśvaghoṣa, des Sohnes der Suvarṇākṣī. Suvarṇākṣīputra ist der Beiname, der dem berühmten buddhistischen Dichter auch in dem Kolophon des vor einiger Zeit entdeckten Saundarānandakāvya²) und in dem Kolophon der tibetischen Übersetzung des Buddhacarita gegeben wird³). An der Identität der Personen ist also nicht zu zweifeln. Der Dichter hat überdies gewissermaßen dem Werke selbst seine Signatur gegeben: der oben erwähnte Śloka sūkṣmatvāc caiva doṣāṇām usw. ist ein wörtliches Zitat aus seinem Buddhacarita (12, 73)⁴).

Aśvagliosas Bedeutung für die Geschichte der vorklassischen Literatur wird durch den neuen Fund in noch helleres Licht gerückt. Die Tradition rühmt seine Vielseitigkeit. Sie stellt ihn ebenso hoch als Gelehrten, der das ganze brahmanische Wissen seiner Zeit besaß, wie als Musiker und Komponisten, der mit seinen Liedern die Leute auf den Märkten von Puspapura so zu bewegen wußte, daß sie die Heimat mit der Heimatlosigkeit vertauschten. Wir kennen ihn als Verfasser von Epen und Erzählungen, die einst ganz Indien las und die zu dem Besten gehören, was uns an Kāvya-Poesie erhalten ist, als Metaphysiker, der den Grund zu der Lehre des Mahāyāna legte, die bis auf die Gegenwart einen großen Teil der buddhistischen Welt beherrscht hat, als Theologen, der mit den Waffen einer oft spitzfindigen Dialektik für seinen Glauben kämpft<sup>5</sup>). Von dem Dramatiker Aśvaghosa aber hatten wir bis jetzt keine Kunde. Zu einem Urteil über den Wert seiner Leistungen auf dem Gebiete des Dramas reicht das uns Erhaltene nicht aus. Die Tendenz, zu belehren und zu erbauen, die bei ilm, dem buddhistischen Mönch, allerdings nie ganz fehlt und in der er selbst sicherlich in erster Linie die Berechtigung seiner Dichtung gesehen hat, tritt jetzt durch die Schuld der mangelhaften Überlieferung wahrscheinlich viel stärker hervor, als es der Fall sein würde, wenn wir das ganze Werk vor uns hätten. In der uns erhaltenen Szene war das Vorherrschen des lehrhaften Elementes schon durch den Stoff bedingt. Welch eine falsche Vorstellung würden wir uns aber vom Buddhacarita machen, wenn uns davon zum Beispiel nur die Begegnung des Buddha mit Arāda Kālāma im zwölften Gesange überliefert wäre! An einer Stelle läßt sich aber doch erkennen, daß Aśvaghosa ein feines Empfinden für das dramatisch Wirksame besaß. Die Tradition war, daß der Buddha, als er Säriputra und

<sup>1)</sup> Hinter dem eigentlichen Schlusse samāptāni cānkāni nava stand offenbar noch ein Schreibervers.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Haraprasād Shāstrī, Journ. Proc. As. Soc. Beng. Vol. 5, p. 165ff.

<sup>3)</sup> Thomas, Ind. Ant. Vol. 32, p. 350.

<sup>4)</sup> Ähnlich verweist Aśvaghosa auch in seinem Sūtrālamkāra zweimal auf das Buddhacarita; siehe S. Lévi's in der nächsten Note angeführte Abhandlung, p. 79.\*

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Für die Nachweise im einzelnen siehe S. Lévi's ausgezeichnete Abhandlung 'Açvaghoşa, le Sûtrâlamkâra et ses sources', Journ. As. S. X, T. 12, p. 57ff.

Maudgalyāyana von ferne kommen sah, sich an die Mönche in seiner Umgebung wandte und prophezeite, daß sie seine besten Jünger, 'das gesegnete Paar' (bhadrayuga), werden würden. So heißt es Mahāvagga I, 24, 3: addasakho bhagavā te Sāriputta-Moggallāne dūrato 'va āgacchante | disvāna bhikkhū āmantesi | ete bhikkhave dve sahāyakā āgacchanti Kolito Upatisso ca | etam me sāvakayugam bhavissati aggam bhaddayugan ti¹). Ebenso erzählt Aśvaghoṣa die Begebenheit in seinem Epos (17, 19)²); nur ist der Inhalt der Weissagung hier noch bestimmter: 'Als Bhagavat, der große Rṣi, von der Schar seiner Schüler umgeben, die beiden von ferne erblickte, sprach er zu den Bhikṣus: 'Hier kommen meine beiden gesegneten (bhadra) Jünger, die besten unter den Weisheitsbegabten (prajñāvat) und unter den Wunderkräftigen (rddhimat)'³).' In dem Drama aber läßt er den Buddha die Prophezeiung bei der Aufnahme direkt an die beiden Jünger richten. Er hat sich also nicht gescheut, um der Bühnenwirkung willen die Tradition zu verlassen.

Das Stück wird ein Prakarana genannt. Nach den Theoretikern<sup>4</sup>) ist der Stoff des Prakarana dem bürgerlichen Leben entnommen und von dem Dichter frei erfunden, und der Held ist ein Minister, ein Brahmane oder ein Kaufmann, stets aber ein fester und ruhiger Charakter (dhīraprašānta), der trotz aller Hindernisse das Ziel seines Strebens auf dem Gebiete des Dharma, Artha oder Kāma erreicht. Die Heldin gehört den besseren Ständen an (kulastrī, kulajā) oder ist eine Hetäre. In einem Punkte, in der Stellung und dem Charakter des Helden, stimmt jedenfalls unser Prakarana mit dieser Definition überein. Wieweit der Stoff von dem Dichter selbständig erfunden war, läßt sich nicht sagen; die Anlehnung an historische Ereignisse, wie wir sie in der Schlußszene und, wie wir sehen werden, überhaupt in den letzten Akten finden, schließt nicht aus, daß die eigentliche Fabel des Stückes auf freier Erfindung beruht. Die Frage, wer die Gegenspielerin war, läßt sich nicht beantworten. Die in den Fragmenten von K so häufig

<sup>1)</sup> Die Geschichte wird dann noch einmal erzählt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Diese und die S. 406 angeführte Stelle aus der tibetischen Übersetzung des Buddhacarita hat mir Hr. Dr. Siegling freundlichst aus seiner Abschrift des Werkes mitgeteilt.

<sup>3)</sup> slob . mahi . sder . bcas . de . ñid . rgyañ . ma . nas . gzigs . nas . bcom . ldan . drañ . sroñ . chen . pos . dge . sloñ . rnams . la . gsuñs . śes . rab . can . dañ . rdsu . hphrul . ldan . pa . rnams . kyi . gtso . kho . bohi . mchog . gi . slob . ma . hdi . gñis . hdir . hoñs . so .

Vgl. Fo-sho-hing-tsan-king 1405f. In Schiefners tibetischer Lebensbeschreibung, a. a. O. S. 256, tritt der Punkt, auf den es hier ankommt, nicht deutlich hervor: 'Darauf wurden sie samt ihren Schülern von Bhagavant aufgenommen, welcher den Çāriputra den vorzüglichsten der mit Weisheit Begabten, den Maudgaljājana den vorzüglichsten der mit Wunderkraft Begabten, beide aber das glückliche Musterpaar nannte.'

<sup>4)</sup> Bhār. 18, 96ff.; Sāh. 511f.; Daś. 3, 35ff.

genannte Hetäre gehört, wie später gezeigt werden wird, einem anderen Drama an.

Das Śārīputraprakaraṇa war in 9 Akte geteilt. Auch diese große Zahl von Akten stimmt mit der Praxis der klassischen Zeit überein. Die späteren Prakaraṇas, Mṛcchakaṭikā, Mālatīmādhava, Mallikāmāruta, haben je 10 Akte. Bemerkenswert ist übrigens, daß hier ebenso wie in den beiden anderen Aktschlüssen von K kein besonderer Titel des Aktes angegeben wird.

Für die Sprache und Metrik ergeben die Fragmente von Cnichts Neues. Daß der Buddha und seine Schüler Sanskrit sprachen, hatte ich schon aus den Resten von K geschlossen (a. a. O. S. 30). Nicht unwichtig für die Entwicklungsgeschichte der dramatischen Technik ist aber der Schluß unseres Prakarana. Der Ausgang des klassischen Dramas ist an ganz feste Formen gebunden. Eine Nebenperson fragt den Helden, ob sie ihm noch etwas Liebes erweisen könne<sup>1</sup>). Mit der stereotypen Formel atah param api priyam asti2) versichert der Held, daß er keinen Wunsch mehr hege als den einen, dem er dann in der Prasasti oder Bharatavākya genannten Schlußstrophe Ausdruck gibt<sup>3</sup>). Dieser Segenswunsch ist gewöhnlich ganz allgemein gehalten; nur selten, wie z. B. in der Sakuntalā, im Mālavikāgnimitra, im Mudrārākṣasa, nimmt er auf die Personen und Verhältnisse des Dramas Bezug. Die Praśasti hat nun auch Aśvaghosa, und wenn sie auch nicht vollständig überliefert ist, so geht doch aus den Dualen yatendriyau und nirāmayau mit Sicherheit hervor, daß sie nur den beiden Jüngern galt. Aber sie ist nicht dem Helden in den Mund gelegt, und vor allem fehlt die typische Überleitung, obwohl sie sich in dem Gespräch zwischen dem Buddha und Śāriputra mit Leichtigkeit hätte herstellen lassen. Wir dürfen daraus wohl schließen, daß sie in dem vorklassischen Drama noch nicht gebräuchlich war.

Es bleibt endlich noch eine Frage zu beantworten: Wir haben gesehen, daß einige Bruchstücke von K einer Handscharift des Śāriputraprakaraṇa angehören; können wir auch die übrigen Bruchstücke von K diesem Drama zuweisen? Für diese Frage ist das Blatt K IV von entscheidender Bedeutung. Die eine Seite dieses Blattes enthält, wie der Vergleich mit C 4 zeigt, den Schluß des Śāriputraprakaraṇa. Auf der anderen Seite aber findet sich nichts dem Text von C Entsprechendes, obwohl der Text auch dieser Seite zweifellos aus einem Drama stammt. Daraus folgt, daß diese Seite die Rückseite ist und daß hier ein neues Drama begann. Es bestätigt sich also, was ich schon aus anderen Gründen vermutet hatte (a. a. O. S. 16), daß K eine Sammelhandschrift war. Eine Personenangabe ist uns zufällig in K IV<sup>R</sup> nicht erhalten; den einzigen Anhaltspunkt für die Be-

<sup>1)</sup> Meist lautet die Formel: kim te bhūyah priyam upakaromi.

<sup>2)</sup> Sie wird nur sehr selten variiert, z. B. im Venīsamhāra.

<sup>3)</sup> Im Mudrārākṣasa wird jene Versicherung und der Segenswunsch zwischen Candragupta und Rākṣasa geteilt.

stimmung des zweiten Dramas bieten daher die Worte (ma)hanto khu āmodo ganikākule1). Da hier von einer Hetäre die Rede ist, so ist anzunehmen, daß auch die übrigen Fragmente von K, in denen die Hetäre Magadhavatī auftritt oder erwähnt wird, diesem Drama angehören. Nun erscheint aber die Hetäre zusammen mit dem Nāyaka (4, 8, 16, 29, 51), mit Dhānañjaya (8, 16, 29), dem Bösewicht (4, 37), dem Vidūṣaka (4, 29), Mādha° (38) und der Dienerin (44); in 16 spricht sie von Somadatta. Es müßten also auch alle Fragmente, in denen diese Personen genannt werden, und damit nahezu das gesamte Material außer den paar Stücken, die durch C als Teile des Sāriputraprakaraņa beglaubigt sind, aus dem Hetärendrama stammen. Das ist an und für sich nicht unmöglich; ein Umstand spricht sogar entschieden dafür. Der Held, der Nāyaka, wie er in diesem Stück stets genannt wird, kann kaum Śāriputra gewesen sein; sein Name war vielmehr wahrscheinlich, wie ich a. a. O. S. 19 bemerkt habe, Somadatta. Auch wird Sāriputra in C in den Bühnenanweisungen immer mit seinem Namen genannt, und es ist nicht anzunehmen, daß K darin von C abwich. Allerdings müssen auch in dem Hetärendrama Śāriputra und Maudgalyāyana aufgetreten sein, denn in 4 wird Maudgalyāyana zusammen mit dem Nāyaka, Magadhavatī, dem Bösewicht und dem Vidūsaka genannt, und in 10 beginnt eine Rede des Dhānañjaya Sāradvatī, was sicher zu Sāradvatīputra zu ergänzen ist. Im einzelnen wird sich die Zugehörigkeit der Fragmente von K genauer erst bestimmen lassen, wenn der eigentliche Stoff des Hetärendramas nachgewiesen ist; einigen aber glaube ich doch schon jetzt ihren Platz anweisen zu können.

Es scheiden zunächst aus die zu einem Blatte gehörigen Fragmente K 1 und 2. Für den Nachweis, daß diese aus einem allegorischen Drama stammen, verweise ich auf meine frühere Abhandlung.

Zu dem Sāriputraprakaraņa stelle ich außer den durch C gesicherten Stücken, die in K I und K IV vereinigt sind, noch die Fragmente 3, 14, 15, 32, 54, 55, 56, 65.

Das Fragment K 3 kann dem Hetärendrama nicht angehört haben, da es, wie a. a. O. S. 24 gezeigt, den Anfang eines Stückes enthält. Wollen wir nicht noch ein viertes Drama annehmen, wozu nicht der geringste Grund vorliegt, so kann dies nur der Anfang des allegorischen Dramas oder des Säriputraprakarana sein. Äußerlich stimmt das Blatt aber mehr mit den Fragmenten des letzteren überein. Und dazu kommt ein zweites. In Z. 3 der Vorderseite finden sich die Wortreste [p].[k].[ra]ne, die ich jetzt zu prakarane ergänze. In der Prastāvanā des Sāriputra-Spieles, das ausdrücklich ein Prakarana genannt wird, dürfen wir dieses Wort erwarten, während das allegorische Drama kaum diese Bezeichnung gehabt haben

<sup>1)</sup> Mit dem śreṣṭhiputra in Z. 2 ist nicht viel anzufangen, noch weniger natürlich mit dem upā(sa) in Z. 5, dessen Ergänzung zu upāsaka nicht sicher ist.

kann. Mir erscheint es daher nahezu sicher, daß uns in K 3 der Anfang des Säriputraprakarana vorliegt.

Die Fragmente K 14, 15 und 32 werden, wie ich nachträglich erkannt habe, durch die äußere Beschaffenheit, vor allem durch die Ähnlichkeit in der Aderung und dem Verlauf der Blattrippen, wie durch den Inhalt als Teile eines Blattes erwiesen<sup>1</sup>). Zwischen 14 und 15 fehlen drei Akṣaras, zwischen 15 und 32 ein bis zwei. An 14 und 15 hat sich außerdem noch je ein kleines Stück ansetzen lassen. Auf der von mir früher als b bezeichneten Seite von 14 vermag ich jetzt am linken Rande auch Spuren der Blattzahl zu erkennen. Diese Seite würde also die Vorderseite sein. Der Text lautet:

### Vorderseite.

- 2  $v[i]tavyam^6$ )  $apar[i]m[i]t\bar{a}rttham = avaptuk\bar{a}mena^7$ ) satsannikarşe khalu  $pp[r]ayatitavyam may\bar{a} hi^8$ )..... [m].[g].[t].[dh]..[m]m. [s].[dh]y.m.n.th. m..gg....  $mrtam^9$ ) =  $upalabdham = bh[i]kṣum = \bar{a}s\bar{a}-[ddya]$ ..
- 3 . . [jādar]c[na] 10) s.itamatibhir = alab[bh].an 11) yat = ..rais = .= āsurais = 12)

<sup>1)</sup> Dies Blatt ist für die Handschriftenkunde nicht ohne Interesse. Die Mälinistrophe in Z. 2 der Vorderseite lüßt erkennen, daß am rechten Ende 13 Akşaras fehlen, die 7,5-8 cm erfordern. Der erhaltene Teil des Blattes mißt 36 cm. Das ganze Blatt würde also höchstens 44 cm lang gewesen sein. Das dem Hetärendrama angehörige Fragment 27 und das Fragment 65, dessen Zugehörigkeit nicht zu bestimmen ist, führen aber auf eine Blattlänge von 54-55 cm (a. a. O. S. 2). Es ist daraus meines Erachtens nicht zu folgern, daß das Säriputraprakarana ursprünglich eine besondere Handschrift bildete, die erst später mit der Handschrift des Hetärendramas zusammengelegt wurde, denn in K IV beginnt, wie wir sahen, das Hetärendrama auf demselben Blatte, auf dem das Säriputraprakarana endet. Es zeigt nur, daß man sich in der Kuşanazcit noch nicht wie in späterer Zeit die Mühe gab, die Palmblätter genau gleichmäßig zu schneiden. Auch die Höhe der Blätter differiert ja nicht unerheblich, wie ich a. a. O. gezeigt habe. Das Blatt, dem Fragment 7 angehörte, ist wahrscheinlich noch kürzer gewesen als unser Blatt. Der erhaltene Teil ist 10 cm lang. In der zweiten Zeile der Vorderseite beginnt eine Särdülavikriditastrophe, die in der dritten Zeile endet. Es fehlen 53 Akşaras, die gegen 30 cm erfordern. Die Länge des Blattes betrug danach nur 40 cm.

<sup>2)</sup> Das zweite va ist später nachgezogen; tra ist später eingefügt.

<sup>3)</sup> Das kha ist später nachgezogen. 4) Ergänze jñānaketū° (?).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ergänze karttavyam. <sup>6</sup>) Das Wort ist später nachgezogen.

<sup>7)</sup> mavaptu ist später nachgezogen. Lies avāptuo.

<sup>8)</sup> mayā hi ist später nachgezogen.

<sup>)</sup> Ergänze ogatadharmme sädhyamäne = tha märgge tad = amrtam.

<sup>10)</sup> Das  $j\bar{a}$  ist nicht sicher; ich halte es aber für wahrscheinlicher als  $n\bar{a}$ , wie ich früher las.

<sup>11)</sup> Der Anusvara ist später nachgezogen. Ergänze sthitamatibhir = alabbhyam.

<sup>12)</sup> su ist später nachgezogen. Ergänze yat = suraiś = c = āsuraiś.

|   | $ca-vi\ldots jjh\bar{a}ya$ $e[t]\ldots jitassa^1$ ) $vacanam$ $suniya$ $apuru$ $\ldots$ $mukhavannena$ $a\tilde{n}[\tilde{n}]am$ $viya^2)\ldots$ |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 4 | $br\bar{a}hmaca.[yy].^3$ )                                                                                                                       |
| 5 | $(gatay]au^4$ .                                                                                                                                  |
|   | Rückseite.                                                                                                                                       |
| 1 | $tam = pray\bar{a}^5$                                                                                                                            |
|   | $\cdots \cdots m = [i]yan = m[e]^{6} ta \cdots$                                                                                                  |
|   | $\dots \dots [n\bar{a}]$ śanama[ll] $\dots [a]$ gnir = hi m[e] śaraṇam = $[\bar{a}]$ padi sin-                                                   |
|   | $dhur = usne^{7}$ [m][g].h $sivo = ddhvani m.h.t.[m].s. [p]pr.8$ .                                                                               |
|   |                                                                                                                                                  |
| ð | $upadeso^9$ ) $edisassa$ $bambhaṇajanassa^{10}$ ) $anugg\bar{a}hako^{11}$ ) $bh.[t]$                                                             |
|   | $[r]$ . $[m]$ = $[m]$ = $.padiṣṭam^{13}$ ) = $\bar{a}turebhyo$                                                                                   |
|   | $na \ rogappra[s][n] \bar{a}ya^{14}) \ bhavati \ kim \ varnnan^{15}) = ta$                                                                       |
| 4 | t. na dahanakarm $\bar{a}^{16}$ ) bhavati $^{17}$ ) $\bar{a}$ ho nikṛṣṭavarṇṇen $^{18}$ ) = $\bar{a}$ khy $\bar{a}$ tam =                        |
|   | $usnaparigatay^{19}) = odakan = na prahlāda[m]^{20}i$                                                                                            |
|   | $\dots$                                                                                                                                          |
| _ |                                                                                                                                                  |
| 5 | $\cdots \cdots itamahen.\bar{a}d^{21}) = abam$                                                                                                   |
|   | Wir haban hiar ainan Dialag gwigahan dam Vidugaka und ainar Sanakrit                                                                             |

Wir haben hier einen Dialog zwischen dem Vidūṣaka und einer Sanskrit sprechenden Person, die ich früher nicht habe bestimmen können. Jetzt sehe ich, daß es Śāriputra ist. Die Personenangabe in Zeile 3 der Rückseite ist allerdings verstümmelt, aber die Buchstabenreste lassen doch deutlich erkennen, daß Śāri dastand. Auch der Inhalt der Szene läßt sich jetzt angeben. Śāriputra sagt: 'Wer..., der muß überall das Banner

<sup>1)</sup> Ergänze vidū — bho upajjhāya etassa pavvajitassa.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) vacanam — viya ist später nachgezogen. Ergänze apuruvamukha<sup>0</sup>.

<sup>3)</sup> Lies brahmacaryya. Der ā-Strich ist deutlich.

<sup>4)</sup> Ergänze gatayauvana<sup>o</sup> (?). 5) tamprayā ist später nachgezogen.

<sup>6)</sup> nma·ist später nachgezogen.

<sup>7)</sup> agnir — ușne ist später nachgezogen; āpadi ist nicht sicher.

<sup>8)</sup> m. — ppr. ist größtenteils später nachgezogen. Ergänze märggah und mahātamasā ppraviste.

 $<sup>^{9}</sup>$ ). u und das o von so sind später nachgezogen.

<sup>10)</sup> ssa bambhana ist später nachgezogen.

<sup>11)</sup> ha ist später nachgezogen.

<sup>12)</sup> Ergänze bhāti — Sāri. Die Ergänzung zu bhoti ist nicht möglich.

<sup>13)</sup> Ergänze varnnāvaren = auşadham = upadişiam.

<sup>14)</sup> turebhyo und ro ist später nachgezogen. Ergänze <sup>O</sup>ppraśamanāya.

<sup>15)</sup> Der i-Strich von ki und rnna sind später nachgezogen.

<sup>16)</sup> Das r und der  $\bar{a}$ -Strich ist später nachgezogen.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Der i-Strieh ist später nachgezogen.

<sup>18)</sup> āho, der i-Strich von ni und rnne sind später nachgezogen.

<sup>19)</sup> Lies  $\circ gat\bar{a}y = o^{\circ}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Auch die Lesung dā ist möglich; der Sinn spricht aber für da. Ergänze prahlādam = āvahati.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Ergänze <sup>o</sup>mahendrād.

des Wissens (?)1)..... wer unermeßlichen Gewinn zu erwerben trachtet, der muß sich Mühe geben bei den Guten. Denn ich' — und nun geht die Rede in Verse über?) —. 'ich habe, während ich den Dharma der .... uhte, am Wege einen Mönch getroffen, von dem ich die Unsterblichkeit erlangte, die ..... trotz ihres festen Willens nicht Götter noch Teufel zu erlangen vermögen':

```
m = g(a)t(a)dh(ar)mme s(\bar{a})dhy(a)m(\bar{a})n(e)th(a) m(\bar{a}r)gg(e)
(tad a)mṛtam upalabdham bhikṣum āṣāddya — — |
m = g(a)t(a)dh(ar)mme s(\bar{a})dhy(a)m(\bar{a})n(e)th(a) m(\bar{a}r)gg(e)
```

s(th)itamatibhir alabhh(y)am yat (su)rais (c)asurais ca [[

Der Vidüşaka erwidert: O Meister, seit du die Rede jenes Mönches vernommen hast, (zeigst du) eine Gesichtsfarbe wie nie zuvor (und) gleichsam anderes . . . . . Es folgt eine Lücke. Hier muß der Vidüşaka dem Śāriputra vorgehalten haben, daß es ihm als Brahmanen nicht zieme, die Lehre eines Mannes aus der zweiten Kaste anzunehmen. Śāriputra weist ihn zurück; man müsse das Heil ergreifen, von wessen Hand es auch geboten würde. Er spricht zunächst in Versen<sup>3</sup>):

denn das Feuer bietet mir Schutz, wenn es kalt ist<sup>4</sup>), der Strom in der heißen Jahreszeit und der Weg des Heils, wenn die Reise ins Dunkle geht. Und als der Vidüşaka noch einmal bemerkt: '(Diese) Lehre scheint (mir) für solche Brahmanen, wie wir es sind<sup>6</sup>), nicht<sup>6</sup>) gerade günstig zu sein', da bricht Śāriputra leidenschaftlich los: 'Wie, bringt etwa eine Arznei den Kranken keine Heilung, wenn sie von einem Manne aus niedrigerer Kaste verordnet ist? . . . . brennt etwa nicht . . . , oder bringt etwa das Wasser dem von Hitze Gequälten keine Erquickung, wenn ein Mann von geringer Kaste es ihm angezeigt hat?'

Ich habe früher (a. a. O. S. 21) den Vers über die Erlangung der Unsterblichkeit auf das Erlebnis des Buddha bezogen. Das erweist sich jetzt, wo der Zusammenhang des Textes klar ist, als falsch. Säriputra spricht von seiner Begegnung mit Aśvajit, durch den er die erste Kunde von der Lehre des Buddha erhielt. Die darauf folgende Bemerkung des Vidūṣaka stimmt genau zu der Tradition. Im Mahāvagga (I, 23, 6) wird geschildert,

<sup>1)</sup> Der Satz von °mānena — karttavyam stimmte im Bau offenbar genau mit dem folgenden Satze aparimitā° — pprayatitavyam überein.

<sup>2)</sup> Mālinī-Strophe. 2) Vasantatilakā-Strophe.

<sup>4)</sup> Das muß meines Erachtens der Sinn sein. Die Lesung apadi ist unsicher.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Das scheint der Sinn von edisa zu sein. Der Vidūşaka stellt sich in seinem Selbstgefühl als Brahmane auf eine Stufe mit Śāriputra.

<sup>6)</sup> Die Ergänzung der Negation wird durch den Sinn gefordert.

wie Maudgalyāyana den Śāriputra erblickt, als er von der Unterredung mit Aśvajit zurückkommt: 'Deine Miene, Freund', sagt er zu ihm, 'ist hell, deine Farbe klar und rein, hast du etwa die Unsterblichkeit gefunden? (vippasannāni kho te āvuso indriyāni | parisuddho chavivanno pariyodāto | kacci nu tvam āvuso amatam adhigato). In seinem Buddhacarita gibt Aśvaghoṣa den alten Bericht getreu wieder. Hier (17, 16) sagt Maudgalyāyana zu Śāriputra: 'O Bhikṣu, durch welche Wahrheit gleichsam ein anderer geworden, nahst du ruhig und froh? Hast du etwa heute die Unsterblichkeit (amrta) gefunden? Dieses heitere (prasanna) Antlitz ist nicht ohne Ursache¹).' Die zum Teil wörtliche Übereinstimmung mit der Stelle im Drama fällt hier sofort ins Auge.

Es kann darnach keinem Zweifel unterliegen, daß jene Szene aus dem Sāriputraprakaraṇa stammt. Offenbar schloß sich die Unterredung mit dem Vidūṣaka unmittelbar an die Begegnung mit Aśvajit an. Dann begab sich Sāriputra zu Maudgalyāyana, teilte ihm seine Erlebnisse mit, und beide suchten nun den Buddha auf, worauf die Aufnahme in den Orden erfolgte, wie sie uns in der Schlußszene vorliegt.

Das Blatt ist aber nicht nur für die Rekonstruktion des Stückes wertvoll. Fast noch wichtiger ist, daß es beweist, daß der Vidūṣaka in dem Sāriputraprakaraṇa auftrat, und uns überdies zeigt, welche Rolle er hier spielte: er ist der Begleiter des Sāriputra genau so wie er im Nāṭaka den König oder in der Mṛcchakaṭikā den Cārudatta begleitet. An und für sich ist natürlich die Idee, einem nur der Hoffnung auf Erlösung lebenden Bettelmönch — denn das war Sāriputra schon, ehe er in den buddhistischen Orden trat — die lustige Person zum Gefährten zu geben, absurd. Wenn es doch geschieht, so beweist das, daß die Verbindung des Vidūṣaka mit dem Helden, er mag sein wer er will, zu Aśvaghoṣas Zeit schon ein so festes Gesetz der Bühne war, daß der Dichter sich ihm nicht entziehen konnte. Für den guten Geschmack Aśvaghoṣas spricht es aber, daß er wenigstens in der feierlichen Schlußszene, wo der Stifter der Religion selbst auftritt, die lustige Person ferngehalten hat²).

Zum Säriputraprakarana lassen sich weiter mit ziemlicher Sicherheit die Fragmente K 54—56 stellen. Fragment 56 ist durch zwei Stücke vergrößert worden, so daß der Text jetzt lautet:

a 1 .....  $ddhatah - [K].ndi^3$  -  $bhagavan et. kh.^4$ .

¹) dge . slon . de . ñid . gan . gis . gžan . bžin . gyur . pa . ste . brtan . yin . yan . dag . dgah . žin . ñe . bar . son . khyed . kyis . hchi . med . ci . žig . de . rin . thob . pa . ste . bžin . ni . rab . tu . dan . hdi . gtan . tshigs . med . ma . yin .

Die zweite Zeile hat zwei Silben zu wenig. Vgl. Fo-sho-hing-tsan-king 1401f.

<sup>2)</sup> In der ganzen Schlußszene kommt bekanntlich kein Prakrit vor. Daß der Vidūşaka hier fehlte, ist daher sicher.

<sup>3)</sup> Ergänze Kaundi. 4) Wahrscheinlich ist etau khalu zu ergänzen.

```
2 ... (carat\bar{a}m \parallel)^1) k[i]\tilde{n}c[i]d = aty....ta^2) iti [pas].\bar{a}[m]i^3)..
  2 ... [g]au[ra]ve[n].5) ...... m\bar{a}nau nyast.[d].6)n.t...
 3 \ldots (vanasya | \{\})^7  d\bar{a}ha \ldots h \leq \bar{b}l\bar{a}m.so^8  bh\bar{a}-
   s.ara^9)..
```

In 54b¹ lese ich jetzt:

 $skarot[i] \ vi[du] \dots j\tilde{n}[\bar{a}]nasya j\bar{a}na[n] \dots$ 

vidu ist zu vidușo oder einem anderen Kasus des Wortes zu ergänzen, und die Zeile enthält ebenso wie 56b3 Reste einer Särdülavikridita-Strophe, die a. a. O. S. 29 nachzutragen sind.

Die äußere Beschaffenheit macht es wahrscheinlich, daß die drei Fragmente demselben Blatte angehören, wenn sich auch die Lage der einzelnen Stücke zueinander nicht bestimmen läßt. Die Gründe, die mich veranlassen, es dem Śāriputraprakaraņa zuzuweisen, sind die folgenden. Śāriputra und Maudgalyāyana werden in 54 erwähnt 10). Zweimal, in 55 und 56, wird in den Personenangaben Kaundinya genannt. Es ist ferner der Buddha anwesend, denn in 55 redet Kaundinya eine Person mit bhagavan an, dem speziellen Titel des Buddha. Das Wort kommt außerdem noch einmal im Text von 54 vor. Es handelt sich hier also um eine Szene, in der der Buddha, Śāriputra, Maudgalyāyana und Kaundinya auftreten. Das erinnert sofort an die Schlußszene, in der, wie wir oben sahen, der Buddha zusammen mit Śāriputra, Maudgalyāyana und einem dritten dort nicht genannten Schüler erscheint. Vom historischen Standpunkte läßt sich gegen die Annahme, daß Kaundinya der Aufnahme des 'edlen Paares' beiwohnte, nichts einwenden, denn Kaundinya war bekanntlich schon geraume Zeit vorher der Jünger des Buddha geworden. In der Schlußszene muß aber noch eine fünfte Person aufgetreten sein, die den Sloka tribhih śisyaih parivṛtah usw. sprach, da dieser weder dem Buddha noch einem der drei Jünger selbst in den Mund gelegt sein kann. Auch diese Person ist in den Fragmenten erwähnt. In 54b2 steht . . tau Śāriputra Maudgalyāyanau śramanen., in 54a2 tatah praviśanti śramana . . .i . ., wo ich das letzte Wort jetzt zu śramanaŚāriputra Maudgalyāyanāh ergänzen möchte. Jedenfalls trat also ein Śramana auf, der das Freundespaar geleitete. Ihm dürfen wir auch unbedenklich jene Strophe zuweisen, da er als buddhistischer

<sup>1)</sup> caratām ist von dem Späteren unter der Zeile nachgetragen. Wohin es gehört, ist nicht ersichtlich.

<sup>2)</sup> Ergänze āgacchata (?).
3) Ergänze paśyāmi.
4) Ergänze kamalasadṛśa°.
5) Das au und das e sind später nachgezogen.

<sup>6)</sup> Die Reste weisen eher auf da als auf ma.

<sup>7)</sup> vanasya ist von dem Späteren über der Zeile nachgetragen. Wohin es gehört, ist nicht ersichtlich.

<sup>8)</sup> Das so ist unsicher. 9) Lies bhāsvaraḥ.

<sup>10)</sup> Man beachte auch den Dual omanau in K 56.

Mönch sich des Sanskrits bedienen mußte. Nehmen wir alles zusammen, so werden wir kaum fehlgehen, wenn wir das Blatt, aus dem die Fragmente 54—56 stammen, dicht vor das Blatt K I setzen. Es enthielt die der Aufnahmeszene vorausgehende Szene. Der Buddha steht im Gespräch mit Kaundinya da. Da erscheint Śāriputra und Maudgalyāyana, geführt von einem Mönch. Kaundinya erblickt sie zuerst und macht den Buddha auf sie aufmerksam (56a2: (āgaccha)ta iti paśyāmi).

Zum Śāriputraprakaraṇa gehört endlich auch das Fragment K 65. In b² habe ich hinter der Śārdūlavikrīdita-Strophe ein śa gelesen. Es ist aber auch der Rest eines ā-Striches sichtbar und der untere Teil eines darauffolgenden ra. Dahinter ist eine kleine Lücke. Die Ergänzung zu der Personenangabe Śāri — ist daher sicher. Das Fragment enthält also das Gespräch des Śāriputra mit einer Sanskrit redenden Person, und dieses Gespräch betrifft den Buddha und die buddhistische Lehre. Es ist von der Wiederkehr des unreinen Aufenthaltes im Mutterleibe die Rede, von dem Kreislauf, den der Buddha beseitigt hat, von dem herrlichen Manne, der eine Stätte der Ruhe ist. Den deutlichsten Fingerzeig geben die Worte abhinivesayitā¹) śreyasi grhīto bhavān 'du bist gefunden als ein Einführer in das Heil'. Das können nur die Worte sein, die Śāriputra an Aśvajit richtete, als er ihm den Heilsweg wies. Das Blatt enthielt also die Szene, in der Śāriputra und Aśvajit sich begegnen.

Es mag noch ein oder das andere Bruchstück hierher gehören, so von größeren K 7, 20, 21, von kleineren 58, das die Personenangabe Śāri enthält, und 90, wo Maudgalyāyana auftritt und wahrscheinlich auch der Vidūṣaka, der eine Person mit upajjhāya anredet, aber ein sicherer Nachweis läßt sich nicht führen, und für die Rekonstruktion des Dramas haben daher jene Fragmente keinen Wert. Soweit wir das Śāriputraprakaraṇa verfolgen können, schließt es sich, von Kleinigkeiten abgesehen, durchaus an die Tradition an. Wir dürfen aber nicht vergessen, daß alles, was uns erhalten ist, dem letzten oder den beiden letzten Akten angehört; von dem, was den Inhalt der ersten 7 oder 8 Akte ausmachte, wissen wir nichts.

Die Tatsachen, die den Fragmenten des allegorischen und des Hetärendramas zu entnehmen sind, habe ich in meiner früheren Abhandlung S. 16ff. zusammengestellt. Daß diese beiden Stücke von Aśvaghoṣa verfaßt sind, läßt sich nicht beweisen; die Vermutung, daß die Handschrift die gesammelten dramatischen Werke Aśvaghoṣas enthielt, liegt aber doch so nahe, daß ich es wage, sie auszusprechen.

Als Anhang mögen hier noch einige Nachträge zu meiner Ausgabe des Textes der Dramen Platz finden. Den fortgesetzten Bemühungen meiner

<sup>1)</sup> Im Text steht davor [a] śv, was mir unklar ist. Die Verbesserung zu äév ist natürlich unsicher.

Frau ist es gelungen, noch nach der Drucklegung kleinere Stücke mit den veröffentlichten Fragmenten zusammenzusetzen, wodurch teils der Text bereichert, teils die Lesung gesichert oder auch berichtigt wird, wie ihr auch die schon erwähnte Ergänzung der Fragmente 14, 15 und 56 verdankt wird. Ich gebe im folgenden einzelne Zeilen oder, wo es nötig ist, die ganzen Fragmente in der Form, wie sie jetzt vorliegen.

```
Nr. 6. Vorderseite. 1 [\bar{a}] .v. . . 2 100 vitto na . . 3 30 vyādhimara . . Rückseite. 1 . . . . . . 2 n\bar{\imath}loppal.^1) . . 3 tavyam^2) aho . . 4 n.t.h [y] . . .
```

Unter der 30 ist der winzige Rest eines Einers sichtbar. Die Prakritform  $n\bar{\imath}loppal(a)$  ist unter den Anonymen a. a. O. S. 52 nachzutragen.

Nr. 7. Vorderseite. 3 . . . .  $[dh\bar{a}]c = ca$  na bbhraśyati —  $vid\bar{u}$  — yadi evam la . .

Rückseite. 1 . . . [dh].  $brhadrathen = \bar{a}tirathena$  nirmitam svalankata . .

Ursprünglich hatte der Schreiber  ${}^{\circ}r\bar{u}thena\ ni^{\circ}$  geschrieben, wie ich auch gelesen hatte. Er hat aber, wie es scheint, selbst das  $\bar{u}$ -Zeichen gelöscht.  ${}^{\circ}dh\bar{a}c\ ca\ na\ bbhrasyati$  ist der Schluß der in Z. 2 beginnenden Särdülavikrīdita-Strophe, die Zeile der Rückseite der Rest einer Vaṃśastha-Strophe.

```
Nr. 12. a3.. atha bhavati vane = pi b.\bar{a}n.apa\tilde{n}.en.iy\bar{a}.[v].^3).. b1.. viya — n\bar{a}ya — dhik abh.kşuk[<math>\bar{i}]yam = a.u.th[i]^4)..
```

- Nr. 13. Das Fragment 103 gehört unmittelbar links vor 13.
  - as . . [kā] bhaṭṭā iya.<sup>5</sup>) mhi Dhānaṃ gat = āsi Somadattassa śvaśurakulaṃ — ceṭi — bha<sup>6</sup>) . .
    - 4 . . [p]a[k]o b.h.[k] $\bar{i}$  . . [l]olo $\bar{i}$ ) vā tti Dhānaṃ susnigdhā samprati pa[k]tīḥ atha snānoda[k]. . .
  - b1 . . .y.m = a[n]u[s]th[y][t]. . .  $[t].^8$ )  $br\bar{a}hma$   $bhos = ta-th\bar{a}$   $niskr\bar{a}ntah$   $n\bar{a}ya$  vayasya gaccha  $t[v].^9$ ) . .
    - 2 . . tatr = aiva gac[ch]āmi Dhānaṃ ārtthasiddhaye vidū bho Dhānañjaya sigghaṃ miṭṭhāmiṭṭhaṃ . .

<sup>1)</sup> Das Wort ist später nachgezogen. 2) Das ta ist später hinzugefügt.

<sup>3)</sup> Ergänze bbhrāntapañcendriyāśvo.

<sup>4)</sup> Ich ergänze jetzt abhikşukiyam = anuşihitam.

<sup>5)</sup> Ergänze iyam. 6) Ergänze bhattā; der Buchstabenrest stimmt dazu.

<sup>7)</sup> Über pako und kī. . lo sind von dem Späteren zwei Wörter geschrieben, die wahrscheinlich Glossen zu den darunterstehenden Wörtern sind. Das erste endete auf lako, das zweite wohl auf ko. Ist bahukīlālolo zu ergänzen und dies Schreibfehler für bahukīlālo?

<sup>8)</sup> Ich ergänze jetzt anuşihīyaiān = tāta. 9) Ergänze tvam.

Die Erkenntnis der Zusammengehörigkeit dieser beiden Fragmente ist sehr wertvoll, da dadurch die von mir vorgeschlagene Ergänzung von iy. zu iyam bestätigt und die Erklärung des bhaṭṭā als Vokativ gesichert wird. Diese beiden Formen gehören aber zu den Hauptzeugen für den Sauraseni-Charakter des hier vorliegenden Prakrits (a. a. O. S. 48). Ich habe die Worte bhattā iy. früher mit Vorbehalt der Hetäre zugewiesen. Der Zusammenhang zeigt jetzt, daß sie der Dienerin zukommen, und daß der Buchstabenrest am Anfang der Zeile as von einem kā stammt, das zu cețikā zu ergänzen ist. Damit ist die Frage, ob die Dienerin Alt-Saurasenī spricht, entschieden (a. a. O. S. 52).

```
2 . . grāmam = prasthitā — nāya — eṣa panthā gamyatām — . .
b3 . . dṛṣṭvā ca prītir = āgatā duḥkhe khalv = āntare vartte ro[s]. . .
 4 \ldots i \ldots i \ldots \bar{a} \ldots i \ldots nam^2 — aya\dot{n} = kila \ldots
```

Nr. 29. a<sub>1</sub> . . ryyākula ajīvika<sup>3</sup>) . .

b<sub>4</sub> . .  $fga | cchati - gani - kahi^4$  . . .

Der Ajīvika-Mönch wird in demselben Fragment in b1 erwähnt. Die Prakritform kahi(m) ist a. a. O. S. 43 nachzutragen.

Nr. 46. Dieses Fragment wird durch ein kleines Stück mit Nr. 97 verbunden.

```
a_1 \dots [n]th\bar{a} - up\bar{a} - evam t\bar{a}va br\bar{a}hma[n].\dots
 2 ... d = .paiti^5) bh\bar{a}ga[ma]hato ya.n...
 3 \ldots to ayan = tassa pa \ldots
b_1 \ldots vopaśamarasasya^6)..
 2 \ldots i \ldots i \ldots tikayya[k]i[y\bar{a}] \ldots
  3 ... ti may = \bar{a}bhihitam mada i[v]...
```

Die Zeile a 2 ist der Rest einer Särdülavikrīdita-Strophe. Die Prakritwörter von a3 und b2 sind unter den Anonymen a. a. O. S. 53 nachzutragen. Übrigens gehört das Fragment wahrscheinlich demselben Blatte an wie Nr. 47, und die Worte in 46 a2 und 47 a2 sind Teile derselben Strophe.

```
Nr. 53. a1 .. [kan]thabaddhe7) kanthavitthit...n. sa.vutt[e] —
            2 . . [da]ttena8) śaha śamāgaccha[tu] hi
        b<sup>9</sup>)<sub>1</sub> . . ntantena ca tan = na c = ārcchati tatas = tad = dhetu
```

<sup>1)</sup> Ergänze nirvvarnnayati. <sup>2</sup>) Ergänze — Dhānam.

<sup>3)</sup> Die Zeile ist später nachgezogen. Ergänze paryyākula ājīvikah.

<sup>4)</sup> hi ist später nachgezogen. Ergänze kahim.

<sup>7)</sup> kan ist nicht sicher. 6) Unter sa ist ya getilgt. 5) Ergänze upaiti.

<sup>8)</sup> Ergänze Somadattena (?). 9) Die ganze Seite ist später nachgezogen; von der ursprünglichen Schrift sind nur noch Spuren sichtbar.

```
2 . . parivārā hasantī dhīrodatta<sup>1</sup>)
3 . . avasthitā ca Maga[dh]a . . [t]ī<sup>2</sup>) . . .i . .
```

Die Worte der Seite a sind Alt-Mägadhi. Es ist also auch die erste Zeile nicht unter die Auonymen, sondern in die Liste a. a. O. S. 35 zu stellen. Die Ergänzung und Erklärung der ersten Zeile ist bei dem Fehlen des Zusammenhanges schwierig. Sollte etwa kanthavitthitäläne samvutte = kanthavestitälänah samvuttah zu lesen sein?\*

## Epigraphische Beiträge.

### I. Die Inschriften von Bhattipröln.

Im Jahre 1892 fand Alexander Rea bei der Ausgrabung des Stüpa von Bhattipröln drei Reliquienbehälter mit Inschriften, die für die Geschichte der indischen Schrift und Sprache von hervorragender Bedeutung sind. Einen musterhaften Fundbericht gab Rea selbst, Arch. Surv. Ind., N. Imp. Ser., vol. XV (South Indian Buddhist Antiquities), S. 7ff.; die Inschriften veröffentlichte Bühler. Ep. Ind., vol. II. S. 323ff., nachdem er schon in einem kurzen Aufsatze in der Academy, vol. XLI, S. 521f.<sup>3</sup>) und WZKM., Bd. VI, S. 148ff. auf ihre Wichtigkeit hingewiesen hatte. Später haben sich nur Pischel (NGGW., phil.-hist. Kl. 1895, S. 215) und Fleet (JRAS, 1908, S. 99ff.) mit einigen von ihnen beschäftigt, ohne, wie ich glaube, zu abschließenden Resultaten zu gelangen. Auch ich erhebe keineswegs den Anspruch, alle Rätsel, die uns die Inschriften bieten, gelöst zu haben; immerhin glanbe ich ihre Lesung und Deutung so weit fördern zu können, daß meine Neuansgabe auf Grund der Phototypien in der Ep. Ind. gerechtfertigt erscheint.

Das Alphabet, in dem die Inschriften auf den Steinkisten geschrieben sind, ist bekanntlich eine Varietät der Brähmi, in der Bühler die Drāviḍī wiedererkannt hat. Dieses Alphabet enthält zwei Zeichen für Zischlaute. Das erste hat die Form eines Brähma ka mit einem nach links gewendeten Haken au unteren Ende der Vertikale; das zweite besteht aus einer Vertikale mit nach rechts gewendeten Haken am unteren Ende und einem links angesetzten, schräg nach unten verlaufenden Strich. Ich werde im folgenden die erste Form als Kreuzhakenform, die zweite als Hakenstrichform bezeichnen. Nach Bühler hat die Kreuzhakenform den Lautwert şa, die Hakenstrichform den Lautwert sa. Danach würde das sa in folgenden Wörtern erscheinen:

<sup>1)</sup> Diese Worte sind von dem Späteren nachgetragen; wo sie einzuschieben sind, ist nicht ersichtlich. Lies dhīrodātta (?).

<sup>2)</sup> Ergünze Magadhavatī.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Wieder abgedruckt JRAS, 1892, 602ff.

```
1 sivakāca°1) = Sk. śivakāca° (?)
Buddhasarirānaṃ = Sk. Buddhaśarīrāṇām
```

з Visako = Sk. Viśvakah

Thorasisi = Sk. Sthaulasīrsih

Samano = Sk. Śramanah

Satugho = Sk. Śatrughnaķ

Suto = Sk. Śrutah

Samanadāso = Sk. Śramanadāsah

 $Gos\bar{a}lo^2$ ) = Sk.  $Gos\bar{a}lah$ 

4 Samaṇadāṣa° = Sk. Śramaṇadāsa° sarirāni = Sk. śarīrāṇi

5 goțhisamano = Sk. goșthisramanah

7 samano = Sk. śramanah

8 Keso = Sk. Kesah

Seto = Sk. Svaitrah (oder Sresthah?)

 $Sonutaro = Sk. Śravanottarah^3$ )

Samano = Sk. Śramanah

Samaṇadāṣo = Sk. Śramaṇadāsaḥ

 $S\bar{a}mako = Sk. Śy\bar{a}makah$ 

1  $majusam = Sk. majj\bar{u}s\bar{a}m^4$ ) (oder  $ma\tilde{n}j\bar{u}s\bar{a}m$ )  $majusa = Sk. majj\bar{u}s\bar{a}$ 

3 Thorasisi = Sk. Sthaulasīrsiķ

Thoratiso = Sk. Sthaulatisyah

Tiso = Sk. Tisyah

 $majusar{a}^5) = \mathrm{Sk.} \, majjar{u}$ sar{a}  $par{a}sar{a}nasamugo = \mathrm{Sk.} \, par{a}sar{a}nasamudgah$ 

в Tiso = Sk. Tisyaḥ

9  $maj\bar{u}sa=\mathrm{Sk.}\,majj\bar{u}s\bar{a}$ 

Das sa würde sich anderseits in folgenden Wörtern finden:

- 1 Kuraşa (zweimal) = Sk. Kurasya
  phāļigaṣamugaṃ<sup>6</sup>) = Sk. sphāṭikasamudgam
  Banavaputaṣa = Sk. Banavaputrasya
  ṣapitukaṣa = Sk. sapitṛkasya
- $8 Kosako = Sk. Kavasakah (?)^7$

2) Bühler Gosālakānam.
3) Bühler fälschlich Suvarņottaraḥ.
4) Die Form majjūṣā ist bei Lexikographen überliefert.

5) Bühler  $maj[\bar{u}]s[am]$ . 6) Bühler  $ph\bar{a}liga^{\circ}$ .

<sup>1)</sup> Bühler Siva[ṣa] ca. Die vorgesetzten Zahlen beziehen sich auf Bühlers Anordnung der Inschriften.

<sup>7)</sup> Die Etymologie dieses Namens ist ganz unsicher. Kavaşa ist der Name eines Rşi, Koşa der Name eines Priestergeschlechtes. Koşako könnte aber auch auf Krośakaḥ (von kruś), Kośakaḥ (zu kośa) oder Kavasakaḥ (zu kavasa Panzer; Pflanzenname) zurückgehen, wenn auch keins dieser Wörter als Personenname belegt ist. Büller führt Koşako zweifelnd auf Kauśikaḥ zurück.

```
Samanadāşo = Sk. Śramanadāsah

U poşatha puto == Sk. U parasatha putrah

2 Samanadāşa° == Sk. Śramanadāsa°

Budhaşa == Sk. Buddhasya

6 ṣā¹) == Sk. sā

Ŋā . . ṣaputo²) == Sk. -- - putrah

Ŋīhagoṭhiyā (?) == Sk. Siṃhagoṣṭhyāḥ (?)

teṣaṃ == Sk. teṣām

phāligaṣamugo == Sk. sphāṭikasamudgah

pāsāṇaṣamugo == Sk. sphāṭikasamudgah

pāsāṇaṣamugo == Sk. pāṣāṇasamudgah

Sahhiko == Sk. Sahhikah

Samaṇadāṣo == Sk. Śramaṇadāsah

2 ṣamaṇena⁴) == Sk. samudgah

ṣamaṇena⁴) == Sk. samudgah

samaṇena⁴) == Sk. samudgah
```

Wenn wir von der Form tesam und dem Namen Kosako absehen, würden sich also für den Dialekt, in dem diese Inschriften abgefaßt sind, folgende Lautregeln ergeben: 1. Sk. s wird zu s; 2. Sk. s wird zu s; 3. Sk. s wird zu s. Gegen die erste Regel wäre nichts einzuwenden, da sich Sk. s an und für sich ebensogut zum zerebralen wie zum dentalen Zischlaut entwickeln konnte. Allein daß in einem Dialekt s zu s und s zu s werden sollte, ist geradezu undenkbar. Die sprachlichen Tatsachen beweisen vielmehr, daß die Lautwerte falsch bestimmt sind. In Wahrheit ist die Kreuzhakenform sa. die Hakenstrichform sa. Bei der Annahme dieser Werte ergibt sich die einfache Regel, daß s zu s wird. Auch die beiden Ausnahmen bereiten keine Schwierigkeiten. Neben ursprünglichem \*tesam lag natürlich tāsam; unter dem Einflusse dieser Form kann \*tesam zu tesam umgestaltet worden sein. Noch weniger Gewicht wird man dem Eigennamen Kosako beilegen, vorausgesetzt, daß die angenommene Etymologie überhaupt die richtige ist. Es ist im Gegenteil fast mehr als wir erwarten dürfen, daß die übrigen Eigennamen sämtlich zu der Regel stimmen.

Bestätigt wird die Richtigkeit meiner Auffassung durch die Inschrift auf einem Kristallprisma, das sich in einem der Reliquienbehälter vorfand. Diese Inschrift stammt zweifellos aus derselben Zeit und derselben Gegend wie die übrigen Inschriften; sie ist aber in Brāhmī geschrieben. Sie enthält vier Wörter, die für uns in Betracht kommen: mātugāmasa = Sk. mātrgrāmasya, suvana° = Sk. suvarna°, samaņudesānam = Sk. sramaņoddesānām und ayasakam = Sk. \*ayaskam oder \*āyasakam. Ein Beispiel für den zerebralen Zischlaut fehlt. Danach würden also s und s in diesem Dialekt in ihrem ursprünglichen Lautstande bewahrt geblieben sein, und man könnte daran denken, auch der Hakenstrichform der Drāvidī den Lautstande

<sup>1)</sup> Bühler şa. 2) Bühler Ṣa. i[şa] puto. 3) Bühler phāliga.

<sup>4)</sup> Bühler kama yena. 5) Bühler am[k]i.

wert śa zuzuweisen. Allein dem widerspricht doch die Form des Buchstabens, und eine andere Annahme liegt in der Tat näher. Ich stimme mit Bühler überein, wenn er meint, daß das śa der Brāhmī und das ṣa der Drāviḍī denselben Laut bezeichneten, und zwar einen Zischlaut 'which comes near to, but is a little thicker than, the Sanskrit palatal śa'. Unter Berücksichtigung der Schreibungen in der Drāviḍī und in der Brāhmī können wir also für diesen Dialekt die Lautregel genauer so formulieren: ursprüngliches s bleibt bewahrt; ursprüngliches s' und ṣ fallen in einen Laut zusammen, der in der Mitte zwischen s' und ṣ liegt.

Bühler ist zu seinen Wertbestimmungen natürlich durch die Ähnlichkeit des sa der Drāvidī mit dem sa der Brāhmī von Girnār und Siddāpura verleitet worden<sup>1</sup>). Allein den sprachlichen Tatsachen gegenüber kann dieser Ähnlichkeit keine Beweiskraft zugesprochen werden. Die Brähmī der Mauryazeit und die Drāvidī gehen unzweifelhaft auf eine gemeinsame Grundlage zurück; ebenso unzweifelhaft ist es aber, daß die Drāvidī eine, wahrscheinlich nach Jahrhunderten zu bemessende, unabhängige Entwicklung gehabt hat. Sie hat für gha ein ganz selbständiges Zeichen, das unmittelbar durch Differenzierung des ga geschaffen ist, wie cha aus ca, dha aus da, pha aus pa, und das mit dem Brāhma gha gar nichts zu tun hat. Ganz selbständig ist ferner das la, das offenbar durch Differenzierung aus einem linksläufigen la gebildet ist2), während das Brāhma la aus da entwickelt ist, und zwar mit Rücksicht auf die Entstehung des Lautes3). Auch zwischen den Zeichen für la in der Brähmī und in der Drävidī vermag ich keine Ähnlichkeit zu entdecken; ob beide auf denselben Ursprung zurückgehen, wie Bühler meint4), ist jedenfalls ungewiß. Das ma der Drävidi gleicht der auf den Kopf gestellten Form der Brähmi. Drei Zeichen, da, dha und bha, erscheinen in der Stellung der linksläufigen Schrift. Auch ca und ja unterscheiden sich beträchtlich von den entsprechenden Brähmi-Zeichen und sind wahrscheinlich älter<sup>5</sup>). Dazu kommt die Verschiedenheit in der Bezeichnung des a und  $\bar{a}$ . Unter diesen Umständen würde sich kaum viel einwenden lassen, wenn einer behaupten wollte, daß die Ähnlichkeit zwischen dem sa der Drāvidī und dem sa der Brāhmī von Girnār und Siddapura auf Zufall beruhe. Eine andere Erklärung ist aber doch wahr-

<sup>1)</sup> Ind. Paläographie, S. 38 sagt Bühler über das Zeichen, das ich sa lese: 'Daß dasselbe ursprünglich den Lautwert s hatte, scheint mir sicher. Denn erstlich drückt es unzweifelhaft einen Zischlaut aus, zweitens ist die Drāvidī so gut wie die Brāhmī ein ursprünglich für das Sanskrit erfundenes Alphabet, drittens finden sich von den drei Zischlauten des Sanskrit der palatale in 37, XIII—XIV, und der dentale in 40 [lies 39], XIII—XV.' Von diesen drei Gründen ist nur der erste richtig. Der zweite beruht auf einer unbewiesenen Annahme. Der dritte ist falsch, denn das śa kommt nicht in der Drāvidī, sondern nur in der Brāhmī des Kristallprismas vor.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bühler, Ind. Pal., S.13. <sup>3</sup>) JRAS. 1911, S.1081ff.

<sup>4)</sup> A. a. O. S. 324; Ind. Pal., S. 9; Origin of Brähma Alphabet<sup>2</sup>, S. 46.

<sup>5)</sup> Origin of Brāhma Alphabet<sup>2</sup>, S. 46.

scheinlicher. Es ist zu beachten, daß nach Bühler die Kreuzhakenform die Grundform ist, aus der sich sämtliche Zeichen für sa und sa entwickelt haben 1). Diese auf das semitische Samech zurückgehende Grundform ist aber doch sicherlich zunächst für sa verwendet worden. Als sich dann später in der Drävidī zur Niederschrift eines Dialektes, wie es der von Bhaṭṭiprōlu ist, das Bedürfnis nach einem Zeichen für den sa-Laut einstellte, entlehnte man der Brähmī ein Zeichen, ohne sich darum zu kümmern, daß dieses eigentlich einen anderen Lautwert besaß. Eine sichere Entscheidung dieser Frage scheint mir allerdings zur Zeit unmöglich zu sein. Erst wenn weitere Inschriften in Drävidī gefunden werden sollten, dürfen wir hoffen, über ihr Verhältnis zur Brähmī genauer unterrichtet zu werden.

Mit der regelmäßigen Verwendung von zwei Zischlauten stehen die Inschriften von Bhațțiprolu unter den Inschriften in Alt-Prakrit völlig allein. In den zahlreichen Inschriften von Amaravati und Jaggayyapēţa, die nur wenige Meilen von Bhattiprolu entfernt sind, findet sich nichts Ähnliches. Man könnte versucht sein, diese Verschiedenheit chronologisch zu erklären. Man müßte annehmen, daß s und s zunächst zu einem zwischen diesen beiden Lauten liegenden Zischlaut geworden sei, und daß sich dieser später zu s weiterentwickelt habe. Die erste Stufe würde durch den Dialekt der Bhattiprolu-Inschriften, die zweite durch den der Amaravatiund Jaggayyapēţa-Inschriften vertreten sein. Allein dem widerspricht, daß auch in den ältesten Amarāvati-Inschriften, die zeitlich mit den Bhattiprolu-Inschriften ungefähr zusammenfallen, nur ein s erscheint. So bleibt nur die Annahme lokaler Differenzierung übrig. Nun hat sich, wenn wir von sporadischen Erscheinungen absehen, die alte Verschiedenheit der Zischlaute überhaupt nur im Alt-Prakrit des nordwestlichen Indiens erhalten<sup>2</sup>). Ich bin daher geneigt, den Dialekt von Bhattiprölu diesen Dialekten anzugliedern und in den Leuten, die den Stupa errichteten, Kolonisten aus dem Nordwesten zu sehen.

Wenden wir uns nun zu den Inschriften selbst. Der erste Reliquienbehälter besteht aus einem schwarzen Stein mit einer Höhlung, die oben viereckig und mit einem erhöhten Rande versehen ist, nach unten zu aber kreisförmig wird. Den Deckel bildet ein zweiter, etwas weniger dicker Stein mit einem viereckigen Ausschnitt, der über den erhöhten Rand der Höhlung des unteren Steines übergreift. Um diesen Rand herum laufen Inschriften, die Bühler als I A, I B und II bezeichnet hat. Hier liegt zunächst ein Fehler in der Anordnung vor. Wie schon Fleet gesehen hat, ist Bühlers I B

<sup>1)</sup> Ind. Pal., S. 13f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ob sie auch für den Dialekt von Mathurā anzuerkennen ist, bedarf der genaueren Untersuchung. Die Frage wird durch die Bestrebungen zu sanskritisieren, die in den Inschriften zutage tritt, sehr erschwert. Auch ist es von vornherein wahrscheinlich, daß die Bevölkerung von Mathurā in der Kuṣanazeit mit fremden Elementen vermischt war.

die zuerst eingemeißelte Inschrift. Das ergibt sich deutlich daraus, daß die letzten beiden akṣaras von Bühlers I A nach oben umbiegen, um das Zusammenstoßen mit dem Anfang von I B zu vermeiden. Wir müssen also Bühlers I B als Nr.1 bezeichnen. Sie lautet, mit Einsetzung der neuen Lautwerte:

Banavaputasa Kurasa sapitukasa majusa.

'Die Kiste des Kura, des Sohnes des Banava, samt seinen Eltern.' Bühler übersetzt sapitukasa 'associated with his father'; die folgende Inschrift macht es aber, wie ebenfalls schon Fleet bemerkt hat, notwendig, pitu hier als ekasesa für mātāpitu zu fassen.

Die zweite Inschrift lautet nach Bühler (I A): Kurapituno ca Kuramā[t]u ca Kuraṣa ca¹) Siva[ṣa] ca majusaṃ-paṇati phāḷigaṣamugaṃ ca Budhasarirānam nikhetu 'By the father of Kura, the mother of Kura, Kura (himself) and Siva (Siva), (has been ordered) the preparation of a casket and (has been given) a box of crystal in order to deposit some relics of Budha (Buddha)'. Pischel hat mit Recht an dem Kompositum majuṣampaṇati²) und an dem Nominativ samugam Anstoß genommen. Das Kompositum könnte nur majuşapanati oder majuşāpanati lauten, und in den anderen Inschriften erscheint zweimal der Nominativ samugo. Er will daher majuşam paṇati als zwei Wörter fassen und hinter Ṣivasa ca einen Punkt setzen: '(Ein Geschenk) des Vaters des Kura und der Mutter des Kura und des Kura und Siva. Sie kaufen einen Korb und eine Kristallbüchse, um Reliquien des Buddha hineinzulegen.' Diese Deutung bedeutet insofern einen Fortschritt, als so die Formen majusam und samugam eine befriedigende Erklärung finden. Unmöglich ist nur das Sivasa ca. Wenn ein Siva an dem Geschenk beteiligt war, so hätte er doch auch in der ersten Inschrift erwähnt werden müssen. Die spricht aber nur von Kura und seinen Eltern. Bedenklich ist auch das Fehlen des Anusvāra in paṇati, wenn auch zugegeben werden muß, daß in der Schreibung des Anusvāra große Willkür herrscht. Fleet hat Pischels Aufsatz nicht gekannt. Er liest anstatt ca Sivașa a majusam panati 'capiva kācamajusam panati' und übersetzt: 'Of the father of Kura, and of the mother of Kura, and indeed of Kura himself, (this) quart: receptacle (is) the humble offering: and the crystal casket (is the separate humble offering) of him making a deposit of relics of Buddha.' Was zu nächst die Lesung capiva kācao betrifft, so hat Fleet unzweifelhaft darir recht, daß das vorletzte aksara ein kā und nicht sa (sa) ist3). Ich kann abei nicht zugeben, daß das zweite akṣara pi ist; es ist ein so deutliches și wie nu

<sup>1)</sup> Dieses und das folgende ca sind durch ein Versehen in der Ausgabe in der Ep. Ind. fortgefallen. Auch panati und phāligao sind dort wohl nur Druckfehler.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der Anusvära ist hier ganz deutlich. Ich gebrauche in der Besprechung die Wörter in der neuen Transkription.

<sup>3)</sup> Schon Bühler sagt von Siva[ṣa]: 'looks like Sivaka as the lower curve of the sha has not been formed properly.'

möglich. Damit fällt Fleets ganze Erklärung von capira als cāpy era, die mir auch sprachlich unmöglich zu sein scheint. Ebenso unmöglich ist die Auffassung der Worte kācamajusam paņati phāligasamugam ca, da majusam und samuram, wie schon bemerkt, nicht Nominative sein können. Ob man wikheta als Genitiv des Nomen agentis oder als Infinitiv betrachten soll, wird von der Gesamtauffassung des Satzes abhängen. Fleet hat dann versucht, die Inschrift als metrisch zu erweisen. Um eine Ärya herauszubringen, muß er vier Unregelmäßigkeiten annehmen: 1. auslantendes o als Kürze in Kurapituna; 2. auslantendes am als Kürze in °samugam und °sarirānam; 5. einen dritten wida, der sich nicht in normaler Weise skandieren läßt (javati phätigasamugam ca). Gewiß lassen sich für alle diese Unregelmäßigkeiten Belege aus literarischen Texten beibringen; ihre Häufung ist aber doch der Hypothese wenig ginstig. Dazu kommt, daß ich die Lesung capier (for capier) nicht anerkennen kann. Entscheidend aber scheint mir der Umstand, daß dieser angebliehe Vers auch nicht eine Spur poetischer Diktion reigt; die Inschrift ist im denkbar trockensten Urkundenstil abgelaßt.). Ich kann sie daher nur als Prosa behandeln und meine iedenfalls. daß wir uns bei ihrer Erklarung nicht durch vorgefaßte Ansichten über ibren metrischen Charakter beeinflussen lassen dürfen.

Ich gebe von der Tatsache aus, daß "majusam und "samugam Akkusative sind. Diese müssen von einem Verbum abhängen, das nur panati sein kann. Es handelt sich darum, das Subjekt des Satzes zu finden. In den Worten von Kurapitung bis nikhetu ist es nicht enthalten; ich erkenne es aber in den Worten Utaro Pigalaputo kānītho. Bühler faßt sie als eine besondere Inschrift (II): 'Utara (Uttara), the youngest son of Pigaha (Vigrala). Der Zweck dieser Angabe bleibt so aber völlig unklar. Fleet meint. Uttara sei der Name des Verfertigers der Steinkiste oder der Person, die die Inschrift einmeißelte, allein das hätte doch zum Ansdruck gebracht werden müssen; wenigstens müßten wir den Namen im Instrumental erwarten?). Fleet änßert weiter die Vermutung, kanitha bedeute vielleicht ein Amt oder einen Beruf; ein solches Wort ist aber bisher unbekannt und vorlänfig ist jedenfalls die Erklärung als 'der jüngste' (für kanitho = kanittho) die beste. Wie der Steinmetz dazu kam, diese Worte besonders zu setzen, lehrt ein Blick auf die Phototypie. Er beabsiehtigte zunächst, die Inschrift rund um die Öffnung anzubringen, aber sehon bei dem Wort nikhetu stieß er mit der Inschrift 1 zusammen. Er setzte daher den Rest in den Raum zwischen der Schriftzeile und dem Rande der Öffnung, und zwar in der der bisherigen Schrift entgegengesetzten Richtung. Auch die Inschriften auf der zweiten Kiste laufen kreuz und quer und zum Teil in entgegen-

<sup>1)</sup> Aus ähnlichen Gründen halte ich die Versuehe, die Insehriften auf dem Reliquienbehälter von Piprähwä und auf der Vase von Peshäwar als Verse zu erweisen, für verfehlt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. JRAS. 1909, S. 665.

liche Reliquie. Unter der Kristalldose lagen neun kleine Blumen aus Gold, vierzehn hohle Goldkügelchen, vier kleine Blumen aus Kupfer, neunzehn durchlöcherte Perlen, ein Kügelchen aus Amethyst und endlich 24 Silbermünzen, die in der Form eines Svastika gelegt waren. Um die Steindose herum lagen ein Kupferring, mehrere Stückchen Kupfer, ein Kügelchen. zwei Doppelperlen, zwei Triśūlas und vier Blumen aus reinem Golde, ein hohles Kügelchen und ein Doppelkügelchen aus Gold, sieben kleine dreieckige Stückchen Gold, die ursprünglich eine Blume bildeten, und zwei halbkugelförmige Schalen aus einem braunen Metall, die aneinander passen und offenbar eine Dose bildeten. Beide Schalen hatten in der Mitte der Außenseite je einen kleinen goldenen Knopf; nur der eine war aber noch in der Schale befestigt, der andere lag lose daneben. Eine der Schalen wies im Inneren Spuren von einer Art Harz auf. Das interessanteste Stück endlich ist ein länglicher sechseckiger Kristall¹) mit leicht konvexen Seiten, in der Längsrichtung durchbohrt und mit einer Inschrift versehen. Diese Inschrift ist, wie schon erwähnt, in Brähmī-Schrift. Von der Schrift der Aśoka-Inschriften unterscheidet sie sich nur in drei Zeichen, in dem ca. dem da und dem Anusvāra. Das ca mit seiner Verlängerung der Vertikale und das da mit der Öffnung nach rechts gleichen den entsprechenden Drāvida-Zeichen; der Anusvāra wird nicht durch einen Punkt, sondern durch einen horizontalen Strich ausgedrückt. Das letztere ist vielleicht nur ein Notbehelf, zu dem das eigenartige Material zwang; ein Punkt würde auf dem Kristall kaum sichtbar sein.

Auf der einen Schmalseite des Kristalles ist eine Linie vom Mittelpunkt zu einer Ecke gezogen und Rea meint, daß sie den Anfang der Inschrift bezeichnen solle. Danach würde die Inschrift samanudesanam ca beginnen; allein das ist wegen des ca ausgeschlossen. Außerdem läuft auf der anderen Schmalseite eine Linie vom Mittelpunkt auf die Mitte der Längsseite, die das Wort yathiyo trägt. Damit kann dem Sinne nach die Inschrift sehr wohl begonnen haben, und ich habe es daher an den Anfang gestellt, wenn es auch sehr zweifelhaft bleiben muß, ob die Linie die ihr zugeschriebene Bedeutung hat.

Ich lese die Inschrift (Nr. 3; B. X) nach der vorzüglichen Photogravüre in Rea's Werk:

- 1 yathiyo1
- 2 Gopiy[ā]2 agadānam3
- 3 mātugāmasa Naņdapurāhi4
- 4 suvaņamāhā
- 5 samaņudesānaņ<sup>5</sup> ca
- 6 Gilānakarasa6 ayasakam?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bühler liest [sa]thiya und bemerkt, die linke Hälfte des sa sei anormal. Nach der Photogravüre kann es keinem Zweifel unterliegen, daß das erste akara ya ist.

<sup>1)</sup> Nach den Untersuchungen von Warth ein Beryll; siehe Rea a.a.O. S. 51.

Der Graveur hat erst die linke Hälfte des Buchstabens gezogen, dann die rechte und hat dabei nicht genau die Mittellinie getroffen. Ebenso hat er das  $yar{a}$  von  $Gopiyar{a}$ gezogen, während er bei dem yo und dem ya von ayasakam zuerst den Halbkreis gezogen und dann die Vertikale eingefügt hat. Das Vokalzeichen des letzten akşara ist nicht ganz sicher; es könnte auch ye gelesen werden. <sup>2</sup> Bühler liest gohiyā. Nach der Photogravüre ist aber pi wahrscheinlicher als hi. Der ā-Strich ist in der <sup>3</sup> Bühler glaubte, zwischen dem a und dem ga noch Photogravüre undeutlich. einen Buchstaben zu erkennen. Die Strichelchen, die dort sichtbar sind, können <sup>4</sup> Die Linie, die den Anusvära bezeich. meines Erachtens kein Buchstabe sein. net, läuft schräg und berührt mit dem linken Ende die Grundlinie des na. sehe den Anusvāra in dem kleinen horizontalen Strich, der die Spitze der Vertikale des na berührt. Für einen  $\bar{a}$ -Strich ist er viel zu kurz. 6 Bühler liest Gilāņakerasa, aber weder in der Photogravüre noch in der Zeichnung ist ein e-Strich an dem ka zu sehen. In der Zeichnung hat das ra oben einen horizontalen Strich nach links, unten einen kleinen Haken nach rechts; die Photogravüre zeigt aber, daß ein ganz regel. rechtes ra vorliegt. Die Lesung re, die Bühler für möglich hält, ist ausgeschlossen. <sup>7</sup> Bühler liest ayasaka; der Anusvāra ist aber in der Photogravüre ganz deutlich.

Für die Interpretation wichtig ist die Beobachtung, daß die einzelnen Zeilen sehr verschieden lang sind. Zeile 1 füllt z. B. nicht einmal die Hälfte des verfügbaren Raumes; in Zeile 3 hat dagegen das letzte akṣara hi nur die Hälfte der normalen Größe, um es noch am Ende der Zeile unterzubringen. Daraus geht mit Sicherheit hervor, daß der Text nicht, wie es später üblich ist, ohne Berücksichtigung der Wortzusammengehörigkeit fortlaufend geschrieben ist, sondern daß Wort- und Zeilenschluß zusammenfallen. Damit ist wenigstens ein Anhaltspunkt für die Wortabtrennung gegeben.

Bühler übersetzt: 'An A-ga, — gift by the women from Nandapura (?) and by the Śrāmaņeras from Suvaņamāha, in the Ayasakasathi gohi of Gilānakera (?)' und bemerkt, daß die Worte von gilānakerasa bis gohiyā unverständlich seien. Richtig ist sicherlich seine Fassung der Wörter mātugāmasa und samaņudesānam ca. Auch der Zweifel an der Auffassung von Namdapurāhi ist unberechtigt. Der Ablativ auf -āhi von a-Stämmen ist in Māhārāṣṭrī häufig¹) und kommt gelegentlich auch in Ardhamāgadhī und Saurasenī vor2). Da sich in Māgadhī auch Lokative auf -āhim, im Apabhraṃśa Lokative auf -ahī finden³), könnte Naṃdapurāhi allenfalls auch als Lokativ gefaßt werden. Für den Sinn kommt nichts darauf an, ob man 'von N.' oder 'in N.' übersetzt. Ein Stadtname Suvanamāha ist dagegen sehr unwahrscheinlich. Das Wort kann kaum etwas anderes sein als Sk. suvarņamāṣa, mit dem Übergang des Zischlautes in h, wie er namentlich nach langem Vokal häufig ist4). Suvarņamāṣa oder omāṣaka ist im Sk. nach dem PW. ein bestimmtes Gewicht; hier müssen wir für suvaņamāha wohl die ursprüngliche Bedeutung 'Goldbohne' annehmen. scheint es mir sicher zu sein, daß mit den suvaņamāhā die Goldkügelchen<sup>5</sup>)

<sup>1)</sup> Pischel, Grammatik der Prakrit-Sprachen, § 365.

<sup>2)</sup> Nach Pischel in S. als falsche Form anzusehen.

<sup>3)</sup> Pischel a. a. O. § 366a. 4) Pischel a. a. O. § 262—264.

<sup>5)</sup> Eventuell auch die kleinen Goldblumen.

gemeint sind, die um die Steindose und unter der Kristalldose lagen. Die Worte von mātugāmasa bis ca betrachte ich als zusammengehörig. Die Wortstellung ist ähnlich wie in 1: majusam panati phāligasamugam ca. In Zeile 6 ist Gilānakarasa offenbar Eigenname; ayasakam dagegen muß wieder einen der in dem Behälter gefundenen Gegenstände bezeichnen. Ich kann das Wort nur mit Sk. ayas verbinden; ayasaka könnte einer Sk.-Form \*ayaska oder \*āyasaka entsprechen. Ayas ist ein unbestimmter Ausdruck; es kann Kupfer. Erz oder Eisen bezeichnen. Ist meine Ableitung richtig, so kann es nur auf den Kupferring, die Kupferstücke, die Kupferblumen oder die Dose aus 'braunem Metall' gehen. Es bleiben die beiden ersten Zeilen. Agadānam entspricht sicherlich Sk. agradānam 'die Hauptgabe'1). Das davor stehende Gopiya nuß Eigenname sein. Den Gegenstand der Gabe bildet also yathiyo. Das aber kann nur zu Sk. yasti gehören, und man kann höchstens zweifeln, ob man es als Nom. Pl. von yatthi oder als Nom. Sk. yastika fassen soll. Ich ziehe das erstere vor und Sing, von gattlings nehme das Wort im Sinne von Perlenschnur, die einen Edelstein in der Mitte hat'). Die eine Perleuselmur bildeten offenbar die neunzelm Perlen und der Amethyst, die unter der Kristalldose lagena); die zweite wird aus den Perlen und dem Kristall selbst bestanden haben, die um die Steindose hernmlagen. Wie die Durchlöcherung zeigt, war der Kristall ursprünglich sicherlich bestimmt gewesen, an einer Kette getragen zu werden.

Ich übersetze die Inschrift demnach:

Die Perleuschnure sind die Hanptgabe der Gopī. Die Goldkügelchen (sind die Gabe) der Franen von Namdapura und der Novizen. (Die Gabe) des Gilāṇakara ist das Knpfer.'

Der zweite Reliquienbehälter ist eine ähnliche Steinkiste wie die vorher beschriebene: die Öffnung ist hier aber kreisrund. Inschriften, die geweißt waren, laufen um den erhöhten Rand der Öffnung herum und füllen die Vertiefung im Deckel und den Rand um diese Vertiefung. Die Steinkiste war fast ganz mit Erde gefüllt. Sie enthielt keine Steindose wie die erste Steinkiste, sondern nur eine Kristalldose, die geöffnet dalag. Von der Reliquie war nichts mehr erhalten. Dagegen fanden sich wieder zahlreiche Goldblumen. Perlen, Korallen, Kristallkügelchen, Kupferstückehen usw. Das wertvollste sind Reste eines aufgerollten Silberbandes mit einer dreizeiligen Inschrift, deren Buchstaben mit einer Nadel eingestochen sind. Leider ist das Metall so brüchig, daß eine Aufrollung des Bandes und damit die Lesung der Inschrift ummöglich erscheint.

<sup>1)</sup> Vgl. auch den Gebrauch von aggadāna im Pali und aggadakkhineyya als Beiwort Buddhas.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Varāhamihira, Bṛhatsaṃhitā 81, 36: ckāvalī nāma yatheṣṭasaṃkhyā hastapramāṇā maṇiviprayuktā | saṃyojitā yā maṇinā tu madhye yaṣṭīti sā bhūṣaṇavidbhir uktā ||.

<sup>3)</sup> Sie sind, aufgereiht, bei Rea, Tafel I, photographiert.

Die Inschrift (Nr. 4; B. III) in der Vertiefung des Deckels lautet:

- 1 gothi
- 2 Hirañavaghavā<sup>1</sup>
- з [Vu]gāļako K[ā]laho²
- 4 Vișako Thorașiși
- 5 Samano Odalo
- 6 Apaka[ro]3 Komudo4
- 7 Anugaho Kuro
- s Satugho Jetako Jeto<sup>5</sup> Ālina[ka]<sup>6</sup>
- 9 Varuno Pigalako Kosako
- 10 Suto Pāpo Kabho .... 8 Ghāleko 9
- 11 Şamanadāso Bharado
- 12 Odālo 10 Thoratiso Tiso
- 13 Gilāno 11 Jambho
- 14 Puta[ro] 12 Abo 13
- 15 Gālava . . . . . . . . . . Janako
- 16 Gosālo Kānamkuro 15
- 17 Uposathaputo Utaro
- 18 Karahaputo 16

Bühler hat nur *Uposathaputo* und *Karahaputo* als nähere Bestimmungen zu den vorausgehenden Namen gefaßt, die übrigen Namen aber als selbständige Personennamen behandelt. Ein Name wie *Thorașiși* macht aber durchaus den Eindruck eines Patronymikons. Er entspricht genau einem Sk. *Sthaulaśīrṣi*, dem nach Pāṇ. 6, 1, 62 gebildeten Patronymikon

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dies ist Bühlers Lesung, die aber keineswegs sicher ist<sup>1</sup>). Nach der Photo-<sup>2</sup> Bühlers Lesung. Das vu ist in der typie wäre auch Hiroñāvaghavo möglich. Phototypie schwer erkennbar und unsicher, ebenso das  $\bar{a}$  von  $k\bar{a}$ . Das ha zeigt eine merkwürdige Gabelung an der Spitze. <sup>3</sup> Bühler: Apaka .., das ro ist aber <sup>4</sup> Bühler: Samudo, aber der Haken des ersten Zeichens ist ganz wahrscheinlich. unsicher, während der o-Strich vollkommen deutlich ist. Man könnte also höchstens <sup>5</sup> Bühler: Potako Somudo lesen, aber ein solcher Name ist kaum denkbar. [P]oto, aber die beiden je sind unverkennbar. <sup>6</sup> Bühler: Āļinakā, aber der ā-Strich ist in der Phototypie nicht zu erkennen, und das ka kann überhaupt nicht als sicher gelten. <sup>7</sup> Nach der Phototypie wäre auch Sāpo möglich. Kabherakh[o], aber das zweite akşara kann nicht bhe sein, wie ein Vergleich mit dem bha in 11 zeigt, sondern nur bho. Die darauffolgenden beiden akşaras sind <sup>9</sup> Bühler: [Gāļe]ko; in der Phototypie ist das gha ganz deutlich. 11 Nach der Phototypie <sup>10</sup> Bühler: *Oḍalo*, aber das  $d\bar{a}$  ist vollkommen sicher. 12 Bühler fragend: Pudara. Ein da ist ausgeschlossen; wäre auch Gīlāno möglich. <sup>13</sup> Bühler:  $/B/\bar{u}bo$ , aber das  $\bar{a}$  ist unverkennbar. das letzte akşara ist unsicher. 14 Drei oder vier Der Längestrich ist in der Mitte der Vertikale angesetzt. 15 Bühler: Gosālakānam Kūro. Das o von lo ist völlig akşaras sind unleserlich. sicher. In der Phototypie vermag ich am Ende des ku nur einen Strich zu entdecken. Bühler Kārahaputo. In der Phototypie ist kein Längezeichen sichtbar.

<sup>1)</sup> Vor allem deshalb, weil hiranya in Nr. 5 durch hirana vertreten ist.

von Sthūlaširas 1). Es liegt also nalie, Visako Thorasisi in Zeile 4 als Bezeichnung einer einzigen Person zu betrachten. Das gleiche gilt für die beiden folgenden, Samano Odalo und Apakaro Komudo, und den vorausgehenden Vugāļako Kāļaho. Odalo ist Sk. Audalah, Patronymikon zu Udala, das Āśval. Śrautas. 12, 14, 2 und im Pravarādhyāya erwähnt wird, Komudo ist Sk. Kaumudah. Patronymikon zu Kumuda, einem häufigen Namen, und Kālaho kann wenigstens der Form nach eine Ableitung von Kalaha sein, wenn dieser Name auch sonst nicht belegt ist. Von Zeile 7 an zeigt aber die Liste keineswegs mehr einen regelmäßigen Wechsel zwischen Personennamen und Patronymikon. Unter dem Namen von Anugaho bis Jeto sind sicher keine Patronymika; erst das sich anschließende Alinaka könnte wieder Patronymikon sein, und wenn Bühlers Lesung Alinakā richtig sein sollte, könnte es sich auf Jetaka und Jeta beziehen, deren Namen darauf schließen läßt, daß sie Brüder waren. Unter den folgenden Namen ist Patronymikon vielleicht noch Ghäleko und höchstwahrscheinlich noch Thoratiso. das einem Sk. Sthaulatisyah entsprechen würde. Auffällig ist, daß sich in der Liste drei Namen finden, Satugho, Bharado und Janako, die der Rāma-Sage angehören. Sie kommen sonst in den Inschriften bis zum 5. Jahrhundert n. Chr. nicht vor. Beweisen können sie an und für sich natürlich nur die Bekanntschaft mit der Sage, nicht das Bestehen von Vālmīkis Gedicht. Der merkwürdige Name Kānamkura erinnert an die Beinamen der Pallavas auf ankura2 und ist vielleicht mit Haplologie aus Kānakānkura entstanden. Ich verstehe die Inschrift also folgendermaßen:

'Das Komitee (besteht aus) Hirañavaghavā (? Hiraṇyavyāghrapād?), Vugāļaka Kāļaha (Udgāḍhaka Kāļaha), Viṣaka Thoraṣiṣi (Viśvaka Sthaulašīrṣi), Ṣamaṇa Odala (Śramaṇa Audala), Apakara (?) Komuda (A. Kaumuda), Anugaha (Anugraha), Kura, Ṣatugha (Śatrughna), Jetaka (Jayanaka) (und) Jeta (Jayanta), den Āļinakas (?), Varuṇa, Pigalaka (Piṅgalaka), Kosaka (Kavaṣaka?), Ṣuta (Śruta), Pāpa (?), Kabha (Kambha), . . . . Ghā-leka, Ṣamaṇadāsa (Śramaṇadāsa), Bharada (Bharata), Odāla Thoratiṣa (Uddāla Sthaulatiṣya), Tiṣa (Tiṣya), Gilāṇa (Glāna), Jaṃbha, Putara (?), Āba (Āmra), Gālava . . . . . , Janaka, Goṣāla (Gośāla), Kānaṃkura (Kānakāṅkura?), dem Sohne des Uposatha (Upavasatha), Utara (Uttara), dem Sohne des Karaha.'

Am rechten Rande der Vertiefung des Deckels steht ferner (Nr. 5; B. V):

- 1 gothisamano Kubo
- 2 hiraņakāra gāmaņīputo Būbo

Das erste kann nur heißen: 'Der Asket des Komitees ist Kuba (Kum-bha).' Der gosthisramana scheint ein Beamter des Komitees gewesen zu sein. Über seine Funktionen wissen wir nichts.

<sup>1)</sup> Sthūlaširas ist als Name eines Ŗṣi im Mbh. belegt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nayānkura, Tarunānkura, Lalitānkura, Buddhyankura, South-Ind. Inser. I, 3, 4; II, 341; Ep. Ind. VI, 320; VIII, 145.

Die zweite Zeile gibt Bühler wieder: Būba, the son of the villageheadman Hiraņakāra (Hiraņyakāra). Bei dieser Übersetzung sieht man
den Zweck der Inschrift nicht ein. Auch ist Hiraņakāra ein auffallender
Eigenname. Ich möchte eher glauben, daß hiraņakāra Lese- oder Schreibfehler für hiraņakāro ist, und daß dieses Wort hier die Bedeutung Schatzmeister, Bankier hat, die auch hairaņyaka zukommt. Es wäre also zu
übersetzen:

Der Schatzmeister ist Būba, der Sohn des Dorfschulzen.

Mit der zum Teil schwer lesbaren Inschrift am linken Rande (Nr. 6; B. IV) weiß ich ebensowenig etwas anzufangen wie Bühler. Soweit sich aus der Phototypie erkennen läßt, steht da:

Ṣama[na]dāsato hita.a....Budhasa ṣarirāni mahiyānukaņmā..

Für mahiyā° könnte auch mapiyā° gelesen werden. Sicher ist nur. daß hier von den Buddha-Reliquien die Rede ist.

Am Rande der Öffnung des Behälters selbst stehen zwei Inschriften. Die erste (Nr. 7: B. VI) lautet:

sā goļhi nigamaputānam  $^1$  rājapāmukhā Sā . . . . saputo Khubirako rājā Sīhagoļhiyā pāmukho tesam amnam majus $[\bar{a}]^2$  phāļigasamugo ca pāsāņasamugo ca

<sup>1</sup> Bühler: saga[th]inigama°; das ā von sā und das o von go sind vollkommen deutlich.

<sup>2</sup> Bühler: maj[ū]s[am]. Das ā von sā ist nicht ganz sicher, da an der betreffenden Stelle ein Riß durch den Stein geht; ein Anusvāra ist aber sicher nicht vorhanden.

<sup>2</sup> Bühler: phāliga°.

Ich übersetze: Dieses Komitee der Angehörigen des nigama (Gilde oder Dorf) hat den König als Vorsitzenden. König Khubiraka (Kuberaka). der Sohn des Sā....sa¹), ist der Vorsitzende des Sīha-(Siṃha-)²) Komitees. Denen (gehört) das andere, die Kiste und die Kristalldose und die Steindose.

Bühler mußte, um einen Sinn zu erhalten, rājapāmukhā als Fehler für rājapāmukhānam ansehen: 'by the sons of the Ṣāgaṭhi nigama.' Bei der neuen Lesung ist jede Textänderung unnötig. Der erste Satz enthält die allgemeine Bestimmung: solange die goṣṭhī besteht, ist der rājan der Vorsitzende. Der zweite Satz gibt die zur Zeit der Inschrift bestehenden Verhältnisse an. Die richtige Erklärung von amnam hat sehon Pischel gegeben.

Die zweite Inschrift (Nr. 8; B. VII) lautet nach Bühler: Samaya Cagha[ña] puto Utaro Ārāmutara . . . . 'Samana (Śramana), the son of Chaghaña (¿Jaghanya?). Utara (Uttara) . . . . . Zwei Buchstaben sind

<sup>1)</sup> Da in den übrigen Inschriften puta stets mit dem Vatersnamen im Kenzpositum verbunden erscheint, ist es wahrscheinlicher, daß auch hier das zu vor fate nicht die Genitivendung ist, sondern zum Namen gehört.

<sup>2)</sup> Dieser Name des Kornitess ist sehr seltsam, und fortschreitende Erkenntus wird vielleicht einmal zu einer ganz underen Erkhirung von silez führen.

meines Erachtens von Bühler verkannt worden. Das seeliste akşara ist kein ña, da der Haken rechts dafür viel zu hoch angesetzt ist und außerdem der a-Strich fehlen würde. Es kann nur ein khā sein. Das dreizehnte akṣara kann ferner kein rā sein. Wenn der Winkel in der Mitte der Vertikale das ā-Zeichen ware, dürfte nicht am Kopfe der Vertikale noch ein a-Zeichen stehen. Meiner Ansicht nach kann das Zeichen nur ña sein. Die beiden letzten von Bühler nicht gelesenen Zeichen sind sicherlich yati; der Querstrich an der rechten Seite des ya ist offenbar nur zufällig, und das i von ti ist kursiv wie in nigama und in Thoratiso in Nr. 4. Ich halte auch das viertletzte akṣara fur ti; es kann aber anch ta gelesen werden. Ich lese demnach die Inschrift:

Ṣamaņo ca Ghakhāputo Utaro āñam=utirayati

Die Insehrift als Ganzes bereitet Schwierigkeiten, doch scheinen mir die letzten Worte klar: 'Utara führt den Auftrag aus.' Da annam in Nr. 7 zeigt, daß ny in diesem Dialekt zu nn (mn) wird, kann anam nicht etwa auf angam zuruckgefuhrt werden. Es muß vielmehr Sk. ājūām entsprechen. Utirayati fasse ich als uttirayati, mit Nichtbezeichnung der Länge wie in Sarirānam in Nr. 2, sarirāni in Nr. 6. Zur Bedentung vergleiche man die Ausdrücke tilitadamda und athasamtiranā in den Asoka-Inschriften (SE. 4; FE. 6). Wer vorzieht, ntarayati zu lesen, muß es als unvollkommene Schreibung für uttarayati erklären. Im Sk. würde man dafür avatarayati sagen 1). Die Augabe, daß Utara den Auftrag der gosthi ausführte, erinnert sofort an die Inschrift auf dem ersten Reliquienbehälter, wonach Utara, der Sohn des Pigaha, die Steinkiste und die Kristalldose für Kura und seine Eltern kaufte. Da es wegen des amnam in Nr. 7 feststeht, daß die beiden Schenkungen miteinander in Zusammenhang standen, so kann an der Identität des Utara in Nr. 7 und Nr. 8 kann gezweifelt werden. Ist das aber der Fall, so können die hier dem Utaro vorangehenden Worte nicht direkt zu Utaro gehören, denn er würde hier als der Sohn der Ghakhā bezeichnet sein. Auch die äußere Form macht es ganz unwahrscheinlich, daß wir hier eine fortlaufende Inschrift vor uns haben. Zwischen oputo und Utaro ist eine Lücke und das u steht viel tiefer als das vorausgehende to. Die Worte Ṣamaņo ca Ghakhāputo müssen also besonders gefaßt werden. Nun kann man zweiseln, ob man ca Ghakhāputo, wie ich es tue, oder Caghakhāputo lesen soll — weder Ghakhā noch Caghakhā läßt sich vorläufig als Name belegen oder erklären -; in jedem Fall bleibt der Zweck der Inschrift, wenn man sie als selbständige Inschrift faßt, dunkel. Ich kann sic dalier nur als eine Ergünzung zu Utaro anam utirayati betrachten, die der Steinnietz vor jene Worte setzte, weil es dahinter an Raum fehlte2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Über den Wechsel von uttr und avatr vgl. auch Jacobi, Parišishţaparvan, S. 9 und Hertel, ZDMG. 61, 499.

<sup>2)</sup> Man beachte, daß schon von āñamu<sup>o</sup> ab die Zeichen immer kleiner und gedrückter werden.

Über die Willkür, die in dieser Hinsieht herrschte, habe ich schon oben gesproehen. Ich übersetze demnach:

'Utara (*Uttara*) führt den Auftrag aus und Ṣamaṇa (Śramaṇa). der Sohn der Ghakhā.'

Merkwürdig ist, daß die Inschriften auf den beiden Reliquienbehältern nicht mit dem tatsäehliehen Befund übereinstimmen. Nach Inschrift Nr. 7 sollte der zweite Behälter aus einer Kiste, einer Kristalldose und einer Steindose bestehen; in Wahrheit ist eine Steindose nicht vorhanden. Anderseits spricht die Inschrift Nr. 2 auf dem ersten Behälter nur von einer Steinkiste und einer Kristalldose; tatsächlich aber hat sich hier auch eine Steindose gefunden, in der die Kristalldose eingesehlossen war. Wir müssen uns mit der Feststellung dieses Widerspruches begnügen. Ob hier ein einfaches Versehen des Steinmetzen vorliegt oder ob man mit irgendwelcher, ehrlicher oder unehrlieher, Absieht den Inhalt der Steinkiste nachträglich vertauseht hat, läßt sich nach mehr denn 2000 Jahren kaum ermitteln.

Der dritte Reliquienbehälter ist eine ganz ähnliche Steinkiste wie die zweite. Geweißte Inschriften sind in der Höhlung des Deckels und um die Öffnung des unteren Steines angebracht. In der Kiste fand sieh wiederum eine Kristalldose, offen und voller Erde, und daneben eine ganz kleine Dose ans Beryll, die drei Knochensplitter enthielt. Ursprünglich hatte die Berylldose in der Kristalldose gestanden. Um die Dosen herum lagen wieder die üblichen Beigaben aus Gold, Kupfer, Perlen und Edelsteinen.

Die Inschrift auf dem Deckel ist nicht einheitlich. Ein Blick auf die Phototypie zeigt, daß zunächst nur die mittlere Kolumne von Namen eingemeißelt war. Die Namen, die rechts und links davon stehen, sind in bald größeren, bald kleineren Buchstaben geschrieben und stehen vielfach außerhalb der Zeile. Sie erweisen sich dadurch als später hinzugefügt. Ich lese (Nr. 9; B. VIII)<sup>1</sup>):

| t         | Vacho Cagho    | $n$ e $g$ a $m$ $ar{a}$ |
|-----------|----------------|-------------------------|
| 2         | Jeto Jambho    | Tiso                    |
| 3         | Reto Acino     | Sabhiko                 |
| 4 Akhagho | Kelo Keso      | $M\bar{a}ho$            |
| 5 Scto    | Chadiko[gho]   | Khabūlo 1               |
| 6         | Sonutaro       | Samano                  |
| 7         | <br>Samanadāso | Sāmako                  |
| 8         | Kāmuko Citako² | •                       |

Bühler: Chadiko Okhabūlo. Das vierte akṣara ist undeutlich, aber sieher kein
 Die Verbindung dieses akṣara mit dem weit davon getrennten Khabūlo ist ganz
 unmöglich. <sup>2</sup> Bühler: Cītako; nach der Phototypie ist i wahrscheinlicher als i.

Die Mitglieder des nigama (Gilde oder Dorf) (sind): Vacha (Vatsa). Cagha, Jeta (Jayanta), Jambha, Reta (Raivata), Acina (Acīrņa?), Kelt.

<sup>3)</sup> Die Namen der später hinzugefügten Kolumnen 1 und 3 setze ich in der Reihe, der sie zunächst stehen.

Kers (foria), Chadri ogha, Sonutara (Šramnottara), Şamanadāsa (Šramaņa-2001 - Kārvul a, Chadra (Citaria), Akhagha (Akenghan), Şefa (Šraitra oder Scotl a) , Tres - Trepas, Soldāka, Māha (Māgha), Khabūla, Şamana (Šra-1000), Sienal a (Šužeral a).

Um den Rand der Höhlung steht (Nr. 10; B. IN):

. It is a likely was giffing a sample of sample of tend sample of Kubirako , which is said.

The first term is a reset of Builder multiple Die nehtige Lesing, die beingen eine Burgen ist der beingt betreicht nicht nicht nicht eine Senart gegeben. Die bei beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der bei der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der bei der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der begeben. Die beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit der beinde mit

The Keste and die Doer igehort) dem Komitee der Arahadiums (Arhadfantee – En dieser Zeit was Kubiraka (Kuberaka) König.

While fact the half win made Piuralis majestatis; die Bedeutung des Namere werd die lief in nicht klarer. Samige niussen wir offenbar auf die Erichallies bezieher. Die die Berylldese in der Inschrift nicht besonders erwahrt wird brancht micht nunderzunehmen, da sie winzig klein ist.

#### H. Die Inschrift von Arn.

He in historien behandelte Kharegthi-Inschrift wurde in einem Bronzen wiedem Nala namen Ara, zwei Meilen von Bägniläh, gefunden. Sie befindet sieh jetrt zu Museum zu Lahore. R. D. Banerji hat sie zuerst zu unserer Kenathie gebracht. In seiner Veröffentlichung (Ind. Aut. 1908, S. 5-6), hat er die Erwartung ausgesprochen, daß mir eine vollständige Entrifferung der Texter gelingen wurde. Ich bedauere, dieser Erwartung mehr entsprechen zu können, die letzte Zeile der Inschrift bleibt mir unserntandisch, ebwold die Schrift her teilweise ganz klar ist. Den übrigen Teil der Inschrift aber glaube ich mit Hilfe eines Abklatsches, den ich der tinte Flects verdanke<sup>3</sup>), so weit lesen zu können, daß höchstens über die beiden Namen in der vierten Zeile noch ein Zweifel bestehen kann.

Um zu zeigen, was ich meinem Vorganger verdanke, setze ich seine Leung hierker. Auf jeden Punkt, in dem ich von ihm abweiche, einzugehen, halte ich für überflussig; in den meisten Fällen muß eben der Augenschein entscheiden. Nur das eine sei hier sehon bemerkt. Bauerji meint, die Imschrift sei am linken Ende verstümmelt; es fehlten die Schlußworte aller Zeilen mit Ausnahme der ersten. Diese Annahme ist völlig unbegrundet. Nur die letzte Zeile ist eventuell unvollstündig. Bauerji liest:

- : Makarajasa rajatirajasa devapatrasa pa(?)thadharasa . . . .
- z Vasispaputrasa Kaņişkasa samvatsarač eka catari(še) . . . .
- 2 ray XX, XX, I, Cetasa mäsasa diva 4, 1 atra divasami Namikha . . . .
- 1) Er ist derselbe, meh dem die Phototypie im Ind. Ant. hergestellt ist. Wonn Banerji angiht, er waren mir Abklatsche der Insuhrift ims Luhore zugeschickt, so befindet er sich im Irrtum. Jedenfulls ist kein Abklatsch dieser Inschrift aus Lahore in meine Hände gelaupt.

- s . . . . na puṣa puria pumana mabarathi Ratakhaputa . . . . s atmanasa sabharya putrasa anugatyarthae savya . . . . 5 . . . . rae himacala. Khipama . . . .
- Ich lese:
  - 1 Maharajasa rajatirajasa devaputrasa [ka]ï[sa]rasa1
  - 2 Vajheska putrasa<sup>2</sup> Kaniskasa sambatšarae<sup>3</sup> ekacapar[i]-
  - 3 [śac]4 sam 20 20 1 Jethasa masasa di 205 4 1 i[śc] divasaksunami kha[n]e6
  - 4 kupe [Da]saverana Posapuriaputrana matarapitarana puya-
  - s e Namda[sa sa]bharya[sa8 sa]putrasa anugraharthae sarra-. . [pa]na9
  - s [ja] tişa hitae 10 ima cala | khiyama 11 . . . . . . \*
- <sup>1</sup> Auf die Lesung dieses Wortes werden wir zurückkommen. <sup>2</sup> Das zweite aksara kann meines Erachtens nur jhe sein; die Lesung si ist jedenfalls ausgeschlossen. Über die Lesung des dritten akşara kann man zunächst verschiedener Ansicht sein. Auf ska weisen die Namen Kaniska, Väsiska, Huviska und die Tatsache, daß in der Zeda-Inschrift genau das gleiche Zeiehen in dem Namen Kaniskasa erscheint1). Für spa spricht anderseits, daß die Ligatur ska hier in dem unmittelbar folgenden Kaniskasa einen anderen Ansatz des ka zeigt. Wenn man aber bedenkt, daß in der Kharosthi-Schrift dieselben Zeichen auf demselben Stein oft sehr verschiedene Formen zeigen, so wird man sich doch für ska entscheiden. <sup>3</sup> Die richtige Lesung des Jahresdatums habe ieh sehon JRAS. 1909, S. 652 gegeben. Die Ligatur tša ist nicht neu, wie Banerji meint. Sie findet sieh, wenn man von unsieheren Fällen absieht. in samvatsaraye in der Taxila-Insehrift des Patika (Ep. Ind. 4, 54; Bühler: samvatsaraye), und in der Mahaban-Inschrift (Journ. As. IX, 4, 514; Senart samvatsaraye) und in bhctsiti und matsana im MS. Dutreuil de Rhins, wie Franke schon vor zehn Jahren erkannt hat (Pāli und Sanskrit, S. 96f.). 4 Das i von ri ist undentlich. <sup>5</sup> Hinter dem Zeichen für 20 ist ein Loeh im Stein. Das n ist abgebröckelt. Der c-Strieh ist unten angesetzt wie in de in Zeile 1, in sämtlichen e und wahrscheinlich auch in re in Zeile 4. 7 Das da ist unsieher. 8 Das sa am Ende des Wortes und das folgende sa sind nieht ganz deutlich, aber vollkommen sieher. akṣara hinter sarva ist völlig zerstört und das pa unsieher. Ist sarvasapaṇa zu lesen? 11 Hinter khiyama sind drei oder vier akşaras un-10 Das hi ist nicht sieher. leserlich.

'(Während der Regierung) des Mahārāja, Rājātirāja, Devaputra. Kaïsara Kaniska, des Sohnes des Vajheska, im einundvierzigsten Jahre - Jahr 41 - am 25. Tage des Monats Jetha (Jyaistha), in diesem Zeitpunkt des Tages, der gegrabene Brunnen der Dasaveras, der Posapuria-Söhne, zur Verehrung von Vater und Mutter, um einen Gefallen zu erweisen dem Namda samt seiner Gemahlin und seinem Sohne und allen Wesen (?). Zum Wohle dieser (?)..'2).

Die Inschrift berichtet also die Herstellung des Brunnens, in dem sie gefunden ist, durch eine Anzahl von Personen, die sich Dasaveras nennen. wofern der Name richtig gelesen ist, und die weiter als Posapuriapulm

<sup>1)</sup> Ich urteile auf Grund eines Abklatsches.

<sup>2)</sup> Der Schluß ist mir nicht verständlich.

charakterisiert sind. Da es nachher heißt, daß das Werk zur Verehrung von Vater und Mutter unternommen wurde, so kann Dasavera nur der Familienname sein, mit dem sich hier eine Anzahl von Brüdern bezeichnet. Den Ausdruck Posapuriaputra wird man zunächst geneigt sein als 'der Sohn des Posapuria' zu verstehen. Allein Posapuria wäre doch ein sehr merkwürdiger Personenname. Ich glaube daher, daß putra hier im Sinne von 'Angehöriger' zu verstehen ist wie in nigamaputa, oben S. 2261), und daß Posapuria eine Ableitung von dem Stadtnamen Posapura = Purusapura, dem heutigen Peshāwar, ist. Die Form posa ist bekanntlich im Pali belegt. khane2) ist jedenfalls eine Ableitung von khan in der Bedeutung 'gegraben'. Ob man darin ein Adjektiv oder ein Partizipium = Sk. khātah zu sehen hat, mag dahingestellt sein. khane kupe scheint im Gegensatz zu 'natürlichem Brunnen, Quelle' gebraucht zu sein. Der Ausdruck ist von Interesse, weil er uns erlaubt, eine Stelle in der rätselvollen<sup>2</sup>) Inschrift von Zeda richtig zu deuten. Dort stehen hinter dem Datum sam 10 1 Aşadasa masasa di 20 Utaraphagune ise ksunami Zeichen, die Senart<sup>4</sup>) [bha]nam u[ka] . . . . casa ma . . kasa Kaniskasa raja[mi] . . . . [dadabhai] da[na]mukha, Boyer<sup>5</sup>) khanam usphamu . . casa mardakasa Kaniskasa rajami [to]yadalabhai danamukha liest. Nun zeigt der Abklatsch deutlich, daß die ersten drei aksaras dieser Stelle genau dieselben sind wie die ersten drei auf das Datum folgenden aksaras in unserer Inschrift. Sogar das e von ne ist genau so unten angesetzt wie hier<sup>6</sup>). Daß das darauffolgende Zeichen weder ka noch spha ist, sondern e, wird man jetzt kaum noch bestreiten?). Die folgenden Worte lese ich Veradasa mardakasa. Sie sind in dem Abklatsch ziemlich klar bis auf das zweite aksara, das auch ro sein könnte. Von den auf rajami folgenden fünf aksaras kann ich zur Zeit nur sagen, daß sie auf keinen Fall toyadalabha sein können. Es ergibt sich also danamukha.\* Die Form kue anstatt kupe findet sich auch in der Pājā-Inschrift<sup>8</sup>) und in der Muchai-Inschrift<sup>9</sup>).

Weit wichtiger als der eigentliche Inhalt der Inschrift ist das Datum. Die zahlreichen datierten Inschriften der Kusana-Zeit machten bisher, wenigstens was die Reihenfolge der Herrscher betrifft, keine Schwierigkeit.

<sup>1)</sup> Andere Beispiele ZDMG. 58, 693f.

<sup>2)</sup> Ich behalte die übliche Transkription der beiden na-Zeichen bei, ehn ed met ausdrücken zu wollen, daß ich sie für unbedingt richtig halte.

<sup>2)</sup> Ich kann der Inschrift dieses Beiwort auch nach der Behandlung, die der Boyer hat angedeihen lassen, nicht versagen.

<sup>4)</sup> JA. VIII, 15, 137. 5) JA. X. 3, 466.

<sup>6)</sup> Es scheint, daß sowohl Senart wie Boyer den rochten Heliere den feste Teil des vorausgehenden Zeichens betrachtet haben. Anders weiß vien ist de Le Gornam u nicht zu erklären.

<sup>7)</sup> JRAS, 1909, 647ff. ') Ind. Ant. 37, 65.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ind. Ant. 37, 64; JRAS, 1909, 664.

Sie ergaben für Kaniska die Jahre 3-11, für Vāsiska 24-28, für Huviska 33-60. für Väsudeva 74-98.\* Hier finden wir plötzlich einen Kaniska im Jahre 41. Man könnte, um den Widerspruch zu erklären, vielleicht behaupten, daß aus den Worten der Inschrift gar nicht hervorgehe, daß Kaniska im Jahre 41 noch auf dem Thron war. Kaniskasa sambatšaras ckacaparisae heißt wörtlich: 'im Jahre 41 des Kaniska', und man könnte darin den Sinn suchen 'im Jahre 41 der von Kaniska gestifteten Ära'. Nun ist es wohl selbstverständlich, daß die Verbindung der Jahreszahl mit dem Namen des Königs im Genitiv ursprünglich das Jahr der Regierungszeit des betreffenden Königs bezeichnete, allein ich brauche keine Beispiele dafür anzuführen, daß man später in derselben Weise auch den Namen des regierenden Königs mit der Jahreszahl der fortlaufenden Ära verbunden hat. Und das muß auch hier der Fall sein. Kaniska erhält hier seine sämtlichen Titel; es wird sogar die Angabe seiner Abstammung hinzugefügt. So spricht man nicht von einem längst verstorbenen König, zumal wenn man den Namen des regierenden Königs verschweigt. Diese Erklärung erscheint mir daher ausgeschlossen. Eine zweite Möglichkeit bietet die Annahme, daß Kanişka mit Väsişka und Huvişka gleichzeitig regierte. Bancrji hat sie sich zu eigen gemacht. Danach müßte Kaniska zwischen S. 101) und 24 die Regierung Indiens dem Väsiska übertragen haben, der später in Huviska einen Nachfolger erhielt, und sich selbst auf die Regierung der nördlichen Teile seines Reiches beschränkt haben. Wahrscheinlich ist das bei dem Schweigen aller anderen Quellen nicht. Man sollte doch vor allem erwarten, daß in den Titeln des Väsiska und des Huviska die Andeutung eines gewissen Abhängigkeitsverhältnisses zutage treten werde. Allein in den Inschriften von Isapur und Sanci führt Vasiska den Titel mahārāja rājātirāja devaputra ṣāhi2). Daß für Huvişka bis S.40 nur die Titel mahārāja devaputra inschriftlich belegt sind, \* wird ein Zufall sein. In der Inschrift der Nāga-Statue von Chargāon von S.403) und in der Inschrift der Wardak-Vase von S.514) heißt er mahārāja rājātirāja, in der Mathurā-Inschrift von S. 605) mahārāja rājātirāja devaputra. Sollte unter diesen Umständen nicht die Annahme näher liegen, daß der Kaniska unserer Inschrift gar nicht mit dem bekannten Kaniska identisch ist? Ich will kein Gewieht darauf legen, daß Kaniska hier einen Titel führt, der ilm sonst nicht beigelegt wird. Die Bezeichnung als des Sohnes des Vajheska aber. die ebenfalls sonst nie erscheint, macht mir wenigstens durchaus den Eindruck, als ob sie hinzugefügt wäre, um diesen Kaniska von einem anderen Herrscher gleichen Namens zu unterscheiden. Nun klingt der

<sup>1)</sup> Dies ist das Datum einer Inschrift im Britischen Museum, die aus der Gegetel von Mathura stammen muß; siehe Ep. Ind. IX, 239ff.

<sup>2)</sup> JRAS, 1910, 1313; Ep. Ind. II, 369.

<sup>2)</sup> Vogel, Catalogue of the Archaeological Museum at Mathura, S. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) JRAS, XX, 255ff. <sup>3</sup>) Ep. Ind. I, 386.

Name Vajheska (oder Vājheska) so stark an Vāsiska an, daß ich beide Formen nur als Versuche ansehen kann, einen und denselben barbarischen Namen mit den Zeichen indischer Alphabete wiederzugeben<sup>1</sup>). Sie stehen sich jedenfalls näher als z.B. die verschiedenen Formen, in denen der Name des Huviska in Inschriften und auf Münzen erscheint. Sollte nun nicht der Kaniska unserer Inschrift der Sohn des Nachfolgers des großen Kaniska sein? Er würde damit wahrscheinlich auch sein Enkel sein, was wiederum gut zu dem Namen stimmen würde; Enkel werden bekanntlich überall gern nach dem Großvater benannt. Der Gang der Ereignisse würde danach der folgende gewesen sein. Auf Kaniska folgte zwischen S.11 und 24 Vāsiska. Nach dessen, wahrscheinlich bald nach S.282) erfolgtem Tode, trat eine Spaltung des Reiches ein. Im Norden bemächtigte sich Kaniska II. der Herrschaft; im eigentlichen Indien machte sich Huviska zum König. Kaniskas II. Regierung währte mindestens bis S.41, dem Datum unserer Inschrift. Vor S. 51 aber muß Huviska auch den Norden des Reiches zurückgewonnen haben, denn in diesem Jahr wird er als Herrscher in der Kharosthī-Inschrift erwähnt, die in Wardak südwestlich von Kābul gefunden ist.\*

Ich verkenne das Problematische dieser Konstruktionen nicht: ob sie richtig sind, müssen weitere Funde zeigen, auf die zu hoffen wir glücklicherweise berechtigt sind. Die Inschrift, die uns so manche neue Schwierigkeiten bereitet, trägt aber, wie ich meine, durch ein Wort auch dazu bei, eine Frage der Entscheidung näher zu führen, die in den letzten Jahren die indische Geschichtsforschung viel beschäftigt hat. Dieses Wort ist der vierte Titel des Kaniska, den ich kaïsarasa lese. Diese Lesung erscheint mir absolut sicher, trotzdem der obere Teil einiger Buchstaben auf dem Stein beschädigt ist. Banerji las pa(?)thadharasa. Es ist ohne weiteres zuzugeben, daß das erste aksara ein pa sein könnte. Ebensogut kann aber auch der obere Teil des Zeichens weggebrochen sein wie bei dem vorausgehenden Zeichen, das unzweifelhaft ein sa ist. Dann kann das akşara nur ka gewesen sein. Das zweite akṣara kann nur i sein; der Haken an der Spitze des Zeichens ist in dem Abklatsch ganz deutlich und schließt die Lesung tha aus. Von dem dritten aksara ist nur der untere Teil erhalten. Wer den Rest mit dem letzten sa des Wortes vergleicht, kann nicht bezweifeln, daß es ein sa war. Die Lesung dha ist einfach unmöglich. Die beiden letzten aksaras sind deutlich rasa. Man kann also païsarasa oder kaïsarasa lesen; daß nur das letztere richtig sein kann, liegt auf der Hand.

Der Titel kaïsara ist bisher auf indischem Boden nicht nachgewiesen. Er wäre auch hier unglaublich, wenn es sich um einen nationalen Herrscher

<sup>1)</sup> jh und s könnten zum Ausdruck eines z verwendet sein; vgl. die Schreibung Jhoilasa in Kharoṣṭhī neben  $Z\Omega$   $I\Lambda$  O Y auf den Münzen des Zoilos (Gardner, Coins of Greek and Scythic Kings in Bactria and India, S. 52f.; 170). Daß die Schreibung mit e oder i vor dem ska keinen Unterschied macht, braucht kaum bemerkt zu werden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Falls nämlich die Mathurā-Inschrift, Ep. Ind. II, 206, Nr. 26, S. 29 und in der Regierungszeit des Huvişka datiert ist.

handelte. Die Kuşana-Könige aber borgen ihre Titel aus der ganzen Welt zusammen. Sie nennen sich mahārāja. Das ist der echt indische Titel. Sie heißen rājātirāja. Das ist offenbar die Übersetzung des mittelpersischen Königstitels saonano sao, der auf den Münzen des Kaniska, Huviska und Vāsudeva begegnet. Der dritte Titel, devaputra, ist, wie man längst erkannt hat, die Übersetzung des chinesischen tien-tzu Sohn des Himmels. Dazu kommt hier der Name des römischen Cäsars. Man kann fragen: wozu diese Häufung? Auch darauf läßt sich die Antwort geben: sie soll den Träger dieser Namen als den Herrn der Welt bezeichnen. Mahārāja ist der König von Indien, der Herrseher des Südens. Ihm gegenüber steht der rājātirāja, der König der nördlichen Länder. Daß Iran genau genommen nordwestlich von Indien liegt, braucht hier, wo es sich natürlich nur um die ungefähren Himmelsrichtungen handelt, nicht zu stören 1). Der deraputra bezeichnet den Herrseher des Ostens. Ihm gegenüber steht der kaïsara, der Herr des Westens. So ist der Kuşana-König ein sarvalogaïśvara, wie der Titel auf den Münzen der beiden Kadphises lautet. Diese Ideen können indisch sein. Ich brauche nur an den digvijaya zu erinnern, der das Ideal und die Sehnsucht jedes Hindu-Herrschers ist. Sie können aber auch vom Osten übernommen sein. Wir finden dieselbe Verteilung der Welt jedenfalls auch in China, wenn auch erst in etwas späterer Zeit. 'Dans le Ien-feou-ti (Jambudvīpa)', sagt ein chinesischer Übersetzer aus dem Ende des vierten Jahrhunderts, den ich nach S. Lévi's Übersetzung<sup>2</sup>) zitiere. 'il y a ... 4 Fils du Ciel (tien-tzeu). A l'est il y a le Fils du Ciel des Tsin (les Tsin orientaux 317-420); la population y est très prospère. Au sud, il y a le Fils du Ciel du royaume Tien-tchou (Inde); la terre produit beaucoup d'éléphants renommés. A l'ouest, il y a le Fils du Ciel de Ta-ts'in (l'Empire Romain); la terre produit de l'or, de l'argent, des pierres précieuses en abondance. Au nord-ouest il y a le Fils du Ciel des Yue-tchi; la terre produit beaucoup de bons chevaux'.\* Die Stelle ist geradezu ein Kommentar für die Bedeutung der Königstitel unserer Inschrift.

Wir haben oben gesehen, daß über die Persönlichkeit, die hier kaïsara genannt wird, Zweifel bestehen. Für die ehronologischen Schlüsse, die wir aus dem Gebrauch dieses Titels ziehen können, ist das gleichgültig. Niemand wird leugnen wollen, daß unsere Inschrift aus der Kuṣana-Periode stammt und daß ihr Datum S.41 in die Reihe jener Daten gehört, die von 3 bis 98 laufen. Der Beginn der Ära, die dieser Rechnung zugrunde liegt, ist unbestimmt. Die zuerst von Cunningham aufgestellte Theorie, daß die Kuṣana-Āra mit der Mālava-Vikrama-Āra von 57 v. Chr. identisch sei, hat in Flect einen energischen Vertreter gefunden. O. Franke hat sie zu stützen versucht. Ich selbst habe ihr zugestimmt. Das Wort kaïsarart stößt sie um. Daß schon im Jahre 16 v. Chr. ein zentralasiatischer oder

<sup>1)</sup> Siehe aber die nachher aus dem Chinesischen angeführte Stelle.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) JA. IX, 9, 24, Note.

indischer Herrscher den Namen Cäsar als Titel annehmen konnte, ist natürlich undenkbar. Mit der Möglichkeit, den Beginn der Ära und damit Kaniska in die vorchristliche Zeit zu versetzen, fällt zugleich aber auch die Möglichkeit, die Königsreihe von Kaniska bis Vāsudeva vor Kujula-Kadphises zu setzen<sup>1</sup>), dessen Eroberungen nach Chavannes<sup>2</sup>) und Franke<sup>3</sup>) jedenfalls in das erste nachchristliche Jahrhundert fallen. In diesem Punkte stimme ich jetzt durchaus Oldenberg zu, der das ganze Problem neuerdings wieder eingehend behandelt hat4). Die genauere Fixierung der Ära hängt vor allem von der Frage ab, ob wir den König der Ta-Yüe-chi, Po-t'iao. der im Jahre 229 n. Chr. einen Gesandten nach China schickte, mit Väsudeva, dem Nachfolger des Huviska, identifizieren dürfen<sup>5</sup>). Dann könnte die Ära frühestens um 130 n. Chr., allerspätestens 168 n. Chr. beginnen. Keiner der Gründe, die Oldenberg gegen diesen Ansatz anführt, ist zwingend. Anderseits ist aber auch die Zurückführung von Po-tiao auf Vāsudeva, wie Chavannes bemerkt, nur zulässig, nicht notwendig, und auch die Möglichkeit, daß ein späterer Vāsudeva gemeint sei, ist nicht von der Hand zu weisen. So wird vorläufig wohl kaum ein consensus omnium zu erreichen sein. Die Entscheidung wird verschieden ausfallen, je nachdem man die Beweiskraft jener chinesischen Angabe bewertet. Unsere Inschrift hat aber die Grenzen des Möglichen erheblich eingeengt, und das ist ein Ergebnis, dessen Wert unter den obwaltenden Verhältnissen nicht gering anzuschlagen ist.

#### Nachschrift.

Nach Niederschrift dieses Aufsatzes ging mir das Juli-Heft des JRAS. zu, das die erste Hälfte einer Abhandlung von J. Kennedy, 'The Secret of Kanishka', enthält. Der Verfasser tritt für die Fleet-Frankesche Theorie ein. Soweit ich sehe, enthält die Abhandlung nichts, was das klare Zeugnis unserer Inschrift entkräften könnte. Auf Einzelheiten einzugehen ist dies nicht der Ort, nur über das eine Argument, auf das der Verfasser das Hauptgewicht zu legen scheint, möchte ich doch auch hier schon ein Wort sagen. Kennedy sagt so (S.667): Wir müssen aus anderen Gründen Kaniska entweder 100 Jahre vor 50 n. Chr. oder nach 100 (genauer 120) n. Chr. datieren. Nun sind die Legenden auf seinen Münzen griechisch. Der Gebrauch des Griechischen als Sprache des täglichen Lebens hörte aber in den Ländern östlich vom Euphrat teils vor, teils bald nach dem Ende des ersten Jahrhunderts n. Chr. auf. Also kann Kaniska nicht in das zweite Jahrhundert n. Chr. versetzt werden, sondern muß der vorchristlichen Zeit angehören.

— Vor mir liegen ein paar ausländische Münzen, darunter eine schweizerische

<sup>1)</sup> Fleet, JRAS. 1903, S. 334; 1907, S. 1048; Franke, Beiträge aus chinesischen Quellen zur Kenntnis der Türkvölker und Skythen Zentralasiens. S. 93ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Toung Pao, S. II, Vol. 8, S.191 A. 1. <sup>3</sup>) A. a. O. S. 72.

<sup>4)</sup> Zur Frage nach der Ära des Kaniska, NGGW. Phil.-hist. Kl. 1911, 427ff.

<sup>5)</sup> T'oung Pao, S. II. Vol. 5, S. 489.

Nickelmünze von 1900 und ein Penny von 1897. Die Inschrift auf der ersteren lautet CONFOEDERATIO HELVETICA; auf dem Penny steht VICTORIA · DEI · GRA · BRITT · REGINA · FID · DEF · IND · IMP · Ich bedaure schon jetzt die Historiker des vierten Jahrtausends, die daraus den Schluß ziehen werden, daß um 1900 das Lateinische die Sprache des täglichen Lebens in den Bergen der Schweiz und auf den britischen Inseln war.

# Die Śakas und die 'nordarische' Sprache.

Der kṣatrapa und spätere mahākṣatrapa Caṣṭana, der Tiaoraró; des Ptolemäus, bezeichnet sieh in den Brāhmī-Legenden seiner Münzen mit einem Beinamen, den man als Ghsamotikaputra zu lesen pflegt¹). Der Name seines Urenkels erscheint in den Brāhmī-Legenden der Münzen in doppelter Form. Auf den älteren liest man ihn Dāmaghsada; auf den jüngeren steht Dāmajada²). Die letztere Form steht auch auf den Münzen der Söhne des Dāmajada, des Jīvadāman und des Satyadāman³). Das letzte akṣara dieses Namens wurde von Bhagvānlāl Indrajī ḍa gelesen, allein Rapson bemerkt³), daß das Zeichen sieh nicht von der mātṛkā des ersten akṣara unterscheide. Es kann also nur da gelesen werden. Den gleichen Namen tragen noch zwei spätere Mitglieder der Dynastie. Auf ihren Münzen findet sieh nur die Namensform Dāmajada⁵).

Beide Namen, Ghsamotika wie Dāmaghsada oder Dāmajada, sind unzweiselhaft nicht indisch; das angebliche ghs muß also ebenso wie das j zum Ausdruck eines Lautes verwendet sein, der dem Indischen sehlt. Schon Bhagvänläl Indrajī hat ghs und j als Versuche erklärt, ein z oder ein x wiederzugeben. Beide Deutungen haben ihre Anhänger gefunden. F. W. Thomas hat in seinem Aufsatz 'Sakastana's), der sieh in seinem letzten Teil mit der Etymologie der indoparthisehen und indoskythischen Namen beschäftigt, Ghsamotika mit av. xšayamna 'mächtig', skyth. Ξιαμ(φώνανος) zusammenbringen wollen (S.211), und Konow hat es vor kurzem als Ableitung von \*kṣamavant 'geduldsam' erklärt'). In dem zweiten Bestandteil von Dāmaghsada hat anderseits Rapson das persische zāda 'Sohn' wiedersinden wollen's). Da es sieh hier um Namen handelt, deren Deutung

<sup>1)</sup> Rājāo kṣatrapasa Ghsamotikaputrasa.....; rājāo mahākṣatrapasa Ghsamotikaputrasa Caṣṭanasa; Bhagvānlāl Indrajī, JRAS. 1890, S. 643f.; Rapson, JRAS. 1899, S. 370ff.; Rapson, Catalogue of the Coins of the Andhra Dynasty, usw. S. 72ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rājño mahākṣatrapasa Rudradāmaputrasa rājño kṣatrapasa Dāmaghṣadara; rājño mahākṣatrapasa Rudradāmna putrasa rājña kṣatrapasa (oder rājño mahākṣatrapasa) Dāmojadaśriya; Bhagyānlāl Indrajī a. a. O. S. 648; Rapson a. a. O. S. 374; Rapson, Cat. S. 80ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rapson, Cat. S. 83ff.; 95.

<sup>4)</sup> JRAS, 1899, S. 374; Cat. S. CXXIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rapson, Cat. S. 115f.; 137ff. <sup>6</sup>) JRAS. 1906, S. 181ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gott. Gel. Anz. 1912, S. 556. <sup>8</sup>) JRAS. 1899, S. 374.

der indischen Kunstpoesie', S. 481). nennt er den Vater des Castana Ysamotika und bemerkt dazu in einer Anmerkung: Eine sehr schön erhaltene Münze, auf welcher dieser Name ganz deutlich lesbar ist, wurde mir vor einigen Jahren von Dr. Burgess gezeigt. Dr. Bhagvänläl liest den Namen Ghsamotika.' Bühlers Lesung scheint mir unbedingt sicher, weil sie von einem Manne herrührt, der unbestritten zu den besten Kennern indischer Paläographie gehörte, und weil sie in bewußtem Gegensatz zu der Lesung des Pandits aufgestellt ist2). Wenn sie, soweit ich sehe, vollständig unbeachtet geblieben ist, so liegt das offenbar daran, daß eine Ligatur usa bis jetzt völlig undenkbar zu sein schien. Allein das hat sich jetzt geändert. In der von Leumann als 'nordarisch' bezeichneten Sprache ist ys der gewöhnliche Ausdruck für ein stimmhaftes dentales z. Das Zeichen findet sich sehr häufig in Lehnwörtern aus dem Sanskrit, wo es inlautendes indisches s vertritt, und in einheimischen Wörtern, wo es iranischem z sowohl im Inlaut wie im Anlaut entspricht: praysāta = prasāda; aysura =: asura; väysa = bisa; balysa 'Erhabene'; ysānua 'Knie'; ysama-śśandā 'Erdboden'; paysān 'kennen' usw.3). Denselben Lautwert hat das Zeichen sicherlich auch in den Namen der Ksatrapas. Ysamotika steht für Zamotika. Dāmaysada für Dāmazada, und zu dem letzteren stimmt, wie schon bemerkt, durchaus die Schreibung Dāmajada.

Die Übereinstimmung in der Bezeichnung des z durch ys in den Texten der 'nordarischen' Sprache und auf den Münzen der westlichen Kṣatrapas kann nun meines Erachtens unmöglich auf einem Zufall bernhen. Es erscheint mir ausgeschlossen, daß zwei verschiedene Leute an verschiedenen Orten und zu verschiedenen Zeiten unabhängig von einander auf diesen höchst merkwürdigen Einfall gekommen sein sollten<sup>4</sup>). Die Bezeichnung eines z durch ys kann nur einmal erfunden sein, entweder in Indien, als man aus der Brähmī ein Alphabet für die Sprache der fremden Eroberer schuf; oder in Zentralasien. Nun fällt die Regierungszeit des Caṣṭana, für die der Gebrauch des ysa bezeugt ist, in das zweite Viertel des zweiten Jahrhunderts n. Chr. Die Handschriften in 'nordarischer' Sprache sind um

<sup>1)</sup> Sitzungsberichte der Kais, Akad, der Wiss, in Wien, Phil.-Hist, Cl., Bd. CXXII. Nr. XI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich möchte hier auch auf das Faksimile der Legende einer angeblichen Münze des Ysamotika bei Thomas, JRAS. 1881, S. 526, verweisen. Das erste akşara ist hier ein so deutliches ysa wie nur möglich. Rapson wird wahrscheinlich recht haben, wenn er die Münze für eine Münze des Caştana hült, auf der nur der Name des Vaterlesbar war (Cat. S.71), aber irgendwelcher Korrektur der Lesung, wie er JRAS. 1899, S. 370, meint, bedarf es meiner Ansicht nach nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ich entnehme diese und die folgenden Beispiele Leumanns Werke 'Zur nordarischen Sprache und Literatur' und der Ahhandlung von Konow 'Zwei Handschriftenblätter in der alten arischen Literatursprache aus Chinesisch-Turkistan oben, Jahrg. 1912, S. 1127ff.

<sup>4)</sup> Lemann a. a. O. S. 40, meint, man habe dem y einen 'mildernden' Einfle? nuf da- s zugeschrieben.

viele Jahrhunderte jünger, und es ist unwahrscheinlich, daß überhaupt eine buddhistische Literatur in dieser oder irgendeiner anderen zentralasiatischen Sprache vor der Mitte des zweiten Jahrhunderts n. Chr. existierte. Da kann es wohl als sicher gelten, daß das 'Nordarische' die Ligatur ys der Schrift, die für die Sprache der westlichen Kşatrapas in Indien üblich war, entichnt hat.

Die westlichen Ksatrapas aber waren nach allem, was wir ermitteln können. Sakas. Diese Behauptung gründet sich auf die Tatsache, daß Castana und seine Nachfolger eine Ara gebrauchen, die als die Saka-Ara bezeichnet wird. Allerdings kommt dieser Name in den Inschriften und auf den Münzen der Dynastie selbst nicht vor. Er ist urkundlich zuerst bezeugt durch die Höhlen-Inschrift des westlichen Calukya Mangalesvara Ranavikranta zu Bādāmi, die am Vollmondtag des Kārttika datiert ist, 'als 500 Jahre seit der Krönung des Saka-Königs verflossen waren'1). In der Literatur ist der Name aber, wie Fleet gezeigt hat2), schon 505 n. Chr. bei Varähamilira belegt, der einfach von der 'Saka-Zeit' (Sakakāla) spricht. Nach Fleet ist dieser Name erfunden worden, als im fünften Jahrhundert die Astronomen aus gewissen Gründen, auf die hier nicht eingegangen zu werden braucht, die Ära der westlichen Ksatrapas für ihre Rechnungen adoptierten. Er behauptet, der Ursprung der Ära sei damals vergessen gewesen; man wußte nur, daß sie von gewissen Fremden gestiftet war. deren Nachkommen hinduisiert worden waren. Dann fährt er fort3): 'Now. the leading foreign tribes who down to that time had invaved India were the Yavanas, the Palhavas, and the Sakas. And there is a general grammatical rule (Pānini, 2.2.34) which requires that, in composition with Yavana or Palhava, the base Saka must stand first, as containing fewer vowels: in agreement with which, Patañjali, in his comments on Pāṇini, 2. 4. 10, gives Saka-Yavanam as an instance of certain Dvandva compounds which form neuters singular. The rule apparently did not apply to more than two bases treated all at once. But, the compound Saka-Yavanam having been established, it was natural enough, in prose at least, in adding a mention of the Palhavas, to place the base Palhava last: and so we find the term Saka-Yavana-Palhava in one of the Nāsik inscriptions (EI, 8. 60, line 5). In this way, under the effect of a grammatical rule, the Sakas acquired a special prominence in the traditions of the Hindus. And thus, when a name was wanted by the astronomers for the era of A. D. 78, the name of the Sakas presented itself and was given to it.'

Ich bedauere, diesen Ausführungen keine Beweiskraft zubilligen zu können. Die Annahme, von der alles andere abhängt, daß der Ursprung der Ära in Vergessenheit geraten sei, entbehrt jeglicher Begründung. Sie

<sup>1)</sup> Sakanī patirājyābhi sekasam vvatsare svatikrānte su pancasu šatesu; Kielhorn, List of Inscriptions of Southern India, Nr. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) JRAS. 1910, S. 818ff.

<sup>3)</sup> Ebda. S. 823f.

ist um so unwahrscheinlicher, als Fleet selbst die Adoptierung der Ära durch die Astronomen in die erste Hälfte des fünften Jahrhunderts setzt. also nur wenige Jahrzehnte nach 388, dem Jahre, für das der letzte ksatrapa Rudrasimha III. bezeugt ist 1). Warum sollten nun diese Fürsten vergessen haben, welchem Volke sie und ihre Vorfahren angehörten, wenn sie sich auch später mehr oder weniger dem Volke, unter dem sie lebten, assimiliert hatten? Im Gegenteil, gerade diese Dynastie scheint den größten Wert auf die Pflege der Familientraditionen gelegt zu haben. Auf den Münzen wird stets dem Namen des kşatrapa der Vatersname hinzugefügt, etwas, was in dieser Zeit in Indien keineswegs selbstverständlich ist, und in den Inschriften werden die Ahnen des regierenden Fürsten zum Teil bis auf den Ururgroßvater angegeben2). Oder warum sollten jene Astronomen nichts mehr über die Nationalität der Stifter oder Fortsetzer der Ära gewußt haben, namentlich wenn sie, wie Fleet selbst und offenbar mit Recht annimmt, entweder in Ujjayini oder in Bharukaccha lebten, also in der früheren Hauptstadt der Dynastie oder in einer Stadt, die sicher zu ihrem Gebiet gehört hatte?

Ist aber die Annahme hinfällig, daß man im fünften Jahrhundert den Ursprung der Ksatrapas vergessen hatte, so fällt damit auch die Theorie Fleets über die Entstehung des Namens der Ära. Aber auch abgesehen davon scheinen mir die beiden von Fleet angeführten Komposita doch nicht zu genügen, um zu beweisen, daß die Sakas die Rolle, die sie in den Traditionen der Hindus spielen, im Grunde der Kürze ihres Namens verdanken. Die Stelle der Inschrift Sakayavanapalhavanisūdanasa ist völlig belanglos. Wie Fleet selbst andeutet, ist die Regel Pan. 2, 2, 34 für mehrgliedrige Komposita gar nicht obligatorisch. Aus dem ersten Värttika zu der Regel geht deutlich hervor, daß man auch Komposita wie mrdangasankhatūņavāķ für korrekt ansah; man half sich mit der Erklärung, daß das ein Kompositum aus mrdanga und sankhatunava sei. Danach hätte der Verfasser der Inschrift ebensogut auch Yavanasakapalhava oder Palhavasakayarana bilden können; in Zeile 1, 2 sagt er z. B. ebenso Himaratamerumadara pavatasamas ārasa, während er, wenn er streng die Pāṇineischen Regeln hätte befolgen wollen, Merumadarahimavatapavatasamasārasa hätte sagen müssen3). Außerdem dürfen wir doch nicht vergessen, daß die Inschrift in Prakrit ist; die Regeln, die die Komposition im Prakrit beherrschen, sind aber vielfach durchaus nicht dieselben wie für das Sanskrit. Ebleibt also als einzige Stütze für Flects Ansicht das Kompositum Sakayıvanam im Mahābhāṣya zu Pāṇ. 2, 4, 10. In jener Regel lehrt Pāṇini, dali man Namen von Sudras, die nicht ausgeschlossen sind (aniravasita). 201

<sup>1)</sup> Rapson, Catalogue, S, CXLIXf. 2) Z. B. in Nr. 967 meiner Liste.

<sup>2)</sup> Man vergleiche, wie Saka im Kompositum mit anderen Volksnamen, 7, 15, 25 der Brhatsauhitä, behandelt ist. Er steht bald voran (13,9; 16,1; 18,6), habt in der Mitte (9,21), bald am Ende (5,75; 14,21; 17,26).

einem neutralen Dvandva komponiere. Der Ausdruck 'nicht ausgeschlossen' bereitet Schwierigkeiten. Im Mahābhāsya wird gefragt: Wovon nicht ausgeschlossen?'. Antwort: 'Von Aryavarta nicht ausgeschlossen., Frage: Was ist Āryāvarta?'. Antwort: 'Östlich von Ādarśa, westlich vom Kālakawalde, nördlich vom Himavut, südlich vom Pāriyātra.' Erwiderung: 'In dem Falle kommt Kişkindhagandhikam, Sakayavanam, Sauryakrauñcam nicht richtig zustande. Aus dieser Stelle geht doch mit Sicherheit nur hervor. daß den Indern zu Patañjalis Zeit als fremde Völker, die damals außerhalb Āryāvartas lebten, die Sakas und die Yavanas bekannt waren. Da die Regel mit der Stellung der Glieder im Kompositum garnichts zu tun hat, so hätte Patañjali, wenn in der Vorstellung der Inder ein anderes Volk mit den Yavanas verbunden gewesen wäre, ruhig den Namen dieses Volkes wählen können. Wenn er gerade Sakayavanam anführt, so kann man daraus doch höchstens noch schließen, daß die Sakas neben den Yavanas schon damals den Indern als die Hauptrepräsentanten fremder Völker galten.

Für die Zugehörigkeit des Castana und seiner Nachfolger zum Saka-Volke lassen sich anßer den Namen der Ära aber auch noch andere Tatsachen auführen. Die Purāņas kennen unter den fremden Dynastien, die den Andhras folgen, eine Dynastie von 18 oder 16 Sakas. Welche Dynastie soll denn das sein, wenn es nicht die westlichen Ksatrapas waren? Samudragupta neunt in der Allahabad-Inschrift als die Völker, die seine Gunst durch Geschenke zu erlangen suchten, die Daivaputra-Şāhi-Şāhānuṣāhis, Śakas. Murundas, die Saimhalas und andere Inselbewohner. Welche Śakas waren dies, wenn es nicht die westlichen Ksatrapas waren? Samudraguptas Nachfolger, Candragupta II., machte der Herrschaft der Ksatrapas endgültig ein Ende<sup>1</sup>). Davon erzählt Bāṇa im Harṣacarita (S.199f.): 'Der König der Sakas wurde, als er in der Stadt des Feindes mit der Frau eines anderen Mannes eine Liebschaft angefangen hatte, von Candragupta, der sich als seine Geliebte verkleidet hatte, ermordet.' Ob diese romantische Geschichte wahr ist, braucht hier nicht untersucht zu werden. Jedenfalls ist hier wieder von einem Sakafürsten die Rede, der mit höchster Wahrscheinlichkeit mit Rudrasimha III., dem letzten Ksatrapa, identifiziert werden muß.

Wenn man Fleets Ausführungen liest, bekommt man fast den Eindruck, als ob es überhaupt keine Sakas im westlichen Indien gegeben habe. Demgegenüber scheint es mir gut auf ein paar inschriftliche Zeugnisse hinzuweisen. In der Nāsik-Inschrift, Nr. 1135 meiner Liste, wird Uṣavadāta, der Sohn des Dīnīka und Schwiegersohn des Nahapāna, ausdrücklich als Saka bezeichnet<sup>2</sup>). Die Nāsik-Inschrift Nr. 1137 ist eine Urkunde über die

<sup>1)</sup> Vgl. Rapson a. a. O. S. CLff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Daß vor Saka in der Inschrift eine Lücke ist, kann an der Tatsache nichts ändern.

Sehenkung der Śakanikā¹) Viṣṇudatā, der Tochter des Śaka Agnivarmman. Die Nāsik-Inschriften Nr. 1148 und Nr. 1149 berichten von den Stiftungen des Śaka (oder Saka) Dāmacika Vudhika, eines Schreibers, des Sohnes des Viṣṇudata, die Junnar-Inschrift Nr. 1162 von der Stiftung des Ṣaka Āḍuthuma. Daß vom Ende des ersten Jahrhunderts n. Chr. ab Śakas im westlichen Indien saßen, ist danach zweifellos. Ebenso zweifellos ist. daß Uṣavadāta, der jedenfalls den späteren westlichen Kṣatrapas nahesteht, wenn wir auch verwandtschaftliche Beziehungen zu Caṣṭana nicht feststellen können, ein Śaka war. Das alles sind gewiß nur sekundäre Momente, die aber doch geeignet sind, das Ergebnis, das auf Grund anderer Tatsachen gewonnen ist, zu stützen.

Es fragt sieh nun, ob sieh auch über jene Übereinstimmung in dem Gebrauch des ys für z hinaus Beziehungen zwischen dem 'Nordarischen' und der Sprache der Sakas nachweisen lassen. Man wird die Berechtigung. wenigstens diese Frage zu stellen, nicht bestreiten, wenn man den Charakter der 'nordarischen' Sprache bedenkt. Das 'Nordarische' ist unzweifelhaft. wie Konow neuerdings nachgewiesen hat2), eine iranische Sprache. Aber diese Sprache ist mit unzähligen Lehnwörtern aus dem Indischen durchsetzt. Es sind, wie das bei der Art der vorliegenden Texte begreiflich ist, größtenteils Wörter aus der buddhistischen Terminologie oder Wörter für Dinge. die speziell indisch sind, wie udūmbara 'Feigenbaum', kṣattra 'Sonnenschirm', ggūttära 'gotra' usw. Es gibt aber auch eine ganze Reihe von Lehnwörtern, die sich kaum in eine dieser beiden Kategorien einordnen lassen, wie z. B. kädäna 'wegen' (Sk. kṛtena oder vielmehr Pr. \*kiṭena, \*kiḍena). kṣaṇa 'Augenblick', gyada, jada 'törieht', duṣkara 'sehwierig', samaya 'Vertrag'. salāva 'Rede' (Sk. samlāpa), väraņa 'Wunde' (Sk. vraņa), atäraña 'undankbar' (Sk. akrtajña) usw. Natürlich können diese Wörter wie etwa die im Deutschen gebrauchten per, Moment, stupid, diffizil, Kontrakt usw. auf rein literarischem Wege eingedrungen sein. Leichter würde sich diese massenahfte Aufnahme indischen Sprachgutes aber doch erklären, wenn wir annehmen dürften, daß das 'Nordarisch' sprechende Volk längere Zeit auf indischem Boden saß. Das aber würde für die Sakas zutreffen. Nun läßt sich weiter zeigen, daß von den vorher erwähnten Saka-Namen wenigstens zwei, Ysamotika und Uṣavadāta Lauteigentümlichkeiten zeigen, die im 'Nordarischen' wiederkehren. Ysamotika läßt sieh ohne Schwierigkeiten von dem in ysamaśśandā 'Erdboden' belegten ysama 'Erde' ableiten. Daß ein \*ysamavat, die schwache Form von \*ysamavant, zu \*ysamaut oder, da au und o auch sonst in der Schreibung beständig wechseln3). \*yanut! werden mußte, wird durch das von Konow a. a. O. angeführte ksamanttäti 'Mitleid', das auf ein \*kṣamaut aus \*kṣamavat führt, erwiesen. Das ka am Ende des Namens könnte auf Indisierung berühen. Der Name des Schwieger-

<sup>1) -</sup>anikā ist Femininsuffix.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cott. Gel. Anz. 1912, S. 551 ff.

<sup>3)</sup> Leumann a. a. O. S. 43f.

solmes des Nahapāna erscheint in den Inschriften fünfmal (Nr. 1131 bis 1135 meiner Liste) in der Form Usavadāta; einmal (Nr. 1099) finden wir Usabhadāta, zweimal (Nr. 1097 und 1125)1) Usabhadata. Man hat diesen Namen gewöhnlich als Prakritform von Rsabhadatta betrachtet. Damit würde sich Usabhadata, das defektive Schreibung für Usabhadatta sein kann, ohne weiteres vereinigen lassen. Schon in Usabhadāta macht aber die Länge des ā von dāta Schwierigkeiten; in datta pflegt sonst Verlängerung des Vokals unter Vereinfachung der Doppelkonsonanz nicht einzutreten. Nicht erklärlich aus dem Prakrit ist aber die Form Usavadāta, da hier auch noch ein Übergang von bh in v angenommen werden müßte, für den sich kein Beleg beibringen läßt. Auch das s stört hier; es fällt schwer, es aus dem Streben nach Sanskritisierung zu erklären, da man nicht einsieht, warum dann nicht der ganze Name zu Rsabhadat(t)a sanskritisiert wurde. Berücksichtigt man weiter, daß Usavadāta am häufigsten belegt ist, so scheint es mir klar, daß dies der eigentliche, und zwar ein nichtindischer Name ist. und daß Usabhadāta, Usabhadata mehr oder weniger fortgeschrittene Prakritisierungen sind. Usavadāta aber läßt sich aus dem 'Nordarischen' befriedigend erklären. Die Schwierigkeit, die das v von usava bereitet, schwindet, wenn wir usava als 'nordarisches' Lehnwort aus Sk. rsabha betrachten, da intervokalisches bh im 'Nordarischen' regelrecht durch v vertreten wird, wie avidharma = Sk. abhidharma zeigt. Ebenso ist das s ein im 'Nordarischen' gewöhnlicher Laut. Data aber ist im 'Nordarischen' belegt im Sinne von 'dharma'. Usavadāta würde also einem Sk. Rṣabhadharma entsprechen.

Dīnīka, der Name des Vaters des Uşavadāta, gehört wahrscheinlich zu av. daēnā, phl. dīn. Dies Wort ist im 'Nordarischen' allerdings bisher nicht belegt; nach Analogie von ksīra 'Land' aus ar. \*kṣaitra, hīna 'Heer' aus ar. \*sainā müßte es \*dīna lauten. Für Castana und Dāmaysada vermag ich vorläufig keine Erklärung vorzuschlagen, ebensowenig für Aduthuma<sup>2</sup>). Der letztere Name ist aber trotzdem für unsere Frage von Interesse. Während alle anderen Saka-Namen, Castana und Dāmaysada nicht ausgeschlossen, deutlich iranisches Gepräge tragen, würde man Aduthuma wegen des zerebralen d zunächst kaum für iranisch halten, denn zerebrale Verschlußlaute sind, außer in indischen Lehnwörtern, den bis dahin bekannten iranischen Sprachen fremd. Das 'Nordarische' aber besitzt, obwohl es eine iranische Sprache ist, tatsächlich zerebrale Verschlußlaute oder wenigstens Verschlußlaute, die den indischen zerebralen Verschlußlauten so ähnlich waren, daß sie durch die Zeichen für diese ausgedrückt werden konnten. Beispiele für d in einheimischen Wörtern bieten  $b\bar{a}da$ 'Zeit', haḍā 'Tag' usw. Wenn also Āduthuma Śakisch ist — und da sich

<sup>1)</sup> Daß der in Nr. 1097 genannte Usabhadata mit dem Fürsten dieses Namens identisch ist, ist allerdings nicht sicher.

<sup>2)</sup> Alle übrigen Namen von Sakas sind indisch.

der Mann ausdrücklich als Saka bezeichnet und der Name sicher nicht indisch ist, können wir es kaum bezweifeln, — so läßt sich der Schliß, daß das Sakische mit dem Nordarischen identisch ist, kaum abweisen.

Die Herrschaft der Sakas war wahrscheinlich nicht auf das westliche Indien beschränkt; wir finden auch im Norden, in Mathura und in Taksaśilā. Dynastien von Kṣatrapas, die sicherlich Iranier und wahrscheinlich Sakas waren. Das umfangreichste Denkmal dieser sogenannten nördlichen Kṣatrapas ist die Kharoṣṭhī-Inschrift auf dem von Bhagvānlāl Indrajī entdeckten Löwenkapitäl von Mathurā1). Sie berichtet von gewissen Schenkungen. die die Hauptgemahlin des mahākṣatrapa2) Rajula (Rājūla) und vielleicht einige ihrer Verwandten an den buddhistischen Orden machten. Die Inschrift enthält die Formel sarvasa sakastanasa3) puyae. In der von Bühler herausgegebenen Arbeit Bhagvanlal Indraji's über die Inschrift') ist das übersetzt in honour of the whole Sakastana' (S.540). In der Einleitung wird bemerkt. daß Sakastana für Sakasthana stehe, mit dentalem anstatt des palatalen Zischlautes und Verlust der Aspiration des th (S.528). Das Wort bedeutet also 'das Land der Sakas' (S. 530). Aus dem Umstand. daß die Stiftungen zu Ehren des ganzen Sakastana gemacht wurden, wird geschlossen, daß die Stifter Sakas waren (S.531). Seitdem sind die in der Inschrift genannten Fürsten und ihre Verwandten von den meisten Historikern als Sakas bezeichnet worden. Es sind, wenn wir von Prinzen die nicht zur Regierung gekommen zu sein scheinen, absehen, der mahäksatraps Rajula (Rājūla), sein Sohn, der ksatrapa Sudasa<sup>5</sup>) (Sudāsa), der Sohn\* der Hauptgemahlin. Kharaosta, der mahāksatrapa Kusulaa Padika, der ksatrapa Mevaki Mivika, der ksatrapa Khardaa. Padika ist identisch mit dem Patika der Kupferplatte von Taxila aus dem Jahre 786), die als seinen Vater den ksatrapa Liaka Kusuluka nennt. Rājūla erscheint unter der Namensform Rājūvula auch in der Mora-Inschrift, Nr. 14 meiner Liste, scin Sohn unter der Namensform Sodasa?) und mit dem Titel mahakşatrapa in zwei Mathurā-Inschriften, Nr. 59 und 82 meiner Liste, von denen die erste das Jahresdatum 72 trägt. Von Rājūla, Šodāsa und Kharaosta sind uns auch Münzen erhalten, die zum Teil für die sprachliche Frage, wie wir sehen werden, von Bedeutung sind.

<sup>1)</sup> Zuletzt herausgegeben von F. W. Thomas, Ep. Ind. IX, S. 135ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich gebrauche diesen und andere Titel in der im Sanskrit gebräuchleben. Form ohne Rücksicht auf die Schreibungen, die in den Inschriften erscheinen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Thomas schreibt sakrastanasa. Es kann keinem Zweifel unterliegen, daß die angebliche kra nur eine Abart des gewöhnlichen ka ist, und ich ziehe es vor, um Mei verständnisse zu vermeiden, es durch ka wiederzugeben.

<sup>4)</sup> JRAS, 1894, S. 525ff. 2) Einmal auch Sudisa.

Ep. Ind. IV. S. 54ff.
 In Nr. 82 Sondāsa, das wahrscheinlich nur andere Schreibung für Sohler in vol. S. 251. Ann. 5.

Gegen die oben angeführte Erklärung der Worte sarvasa Sakastanasa puyae hat sich Fleet gewendet. Er erklärte zunächst, JRAS. 1904, S. 703ff., sakastana als das genaue Äquivalent von Pali sakaṭṭhāna, Sk. svakasthāna, und übersetzte 'for the worship of the whole of (his, her, or their) own home', 'in honour of his, her, or their whole household'. JRAS. 1905, S. 154f. ersetzte Fleet diese Deutung durch eine andere, nachdem Hultzsch die Vermutung geäußert hatte, daß sarvasa eher der Genitiv eines Eigennamens sei. Er übersetzte nun. mit Ergänzung von dānam '(a gift) of Sarva, in honour of his home'. Ausführlich hat endlich Barth, Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, Comptes rendus 1907, S. 384ff., die Inschrift behandelt. Er nimmt die Vermutung von Hultzsch an, aber Sakastanasa steht nach ihm für Sākastānasa, und er übersetzt (S. 393): 'de Sava'), natif du Sakastana; pour rendre hommage'. Thomas ist in seiner Neuausgabe der Inschrift zu der ursprünglichen Auffassung von Bhagvānlāl Indrajī-Bühler zurückgekehrt und übersetzt 'for the honour of all Sakastāna'.

Meines Erachtens hätte sie nie aufgegeben werden sollen. Fleets Erklärung von sakastana ist, wie schon Barth hervorgehoben hat, einfach unmöglich, weil sthāna niemals, weder im Sanskrit noch im Prakrit, 'Haus' im Sinne von Familie bedeuten kann, wie das hier der Fall sein müßte²). Auch lautlich ist die Zurückführung von stana auf sthāna³), wenn nicht unmöglich, doch im höchsten Grade unwahrscheinlich, da in dem Dialekt der Inschrift sonst st zu th, sih zu ih wird; siehe thuva, pratithavito, kanitha. Wenn in Sarvastivatana, Sarvastivatasa das st bleibt, so hat das seinen guten Grund. Wir wissen jetzt, daß die Sarvāstivādins das Sanskrit als kanonische Sprache benutzten. Sie werden sich daher selbst sicherlich als Sarvāstivādins oder Sārvāstivādas bezeichnet haben, und daher wurde diese letztere Form unverändert in den Dialekt übernommen. Sakastana ist also überhaupt kein indisches Wort, sondern die iranische Form des Namens des Landes, die bei Isidor von Charax als Σακαστανή erscheint.

Für ebenso unmöglich halte ich es auch, daß hier von der Gabe eines Sarva die Rede sein kann. Das Wort dānam kann in Weihinschriften fortgelassen werden<sup>4</sup>), aber selbstverständlich doch nur dann, wenn der Gegen-

<sup>1)</sup> Die Lesung sarvasa kann jetzt als sicher gelten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich wüßte nicht einmal einen Fall, wo sthäna oder thäna deutlich auch nur 'Haus' im eigentlichen Sinne bedeutete. Es ist ganz charakteristisch, daß die Phrase sakatthänam gam nur von Tieren oder Göttern oder Personen gebraucht wird, die kein eigentliches Haus besitzen; so z. B. an den von Fleet aus den Jätakas angeführten Stellen von Vögeln (4, 342, 2), Sakka (6, 32, 19), der Göttin Manimekhalā (6, 37, 19), Vissakamma (6, 21, 7; 73, 4f.), Nārada (6, 58, 28), dem tāpasa Migājina (6, 61, 20).

<sup>3)</sup> Ich bemerke das ausdrücklich im Hinblick auf das von Barth angeführte Sākyasthāna, auf das im übrigen nicht eingegangen zu werden braucht.

<sup>4)</sup> Beispiele bieten z. B. die Sänci-Inschriften. Barth läßt den zu ergänzenden Ausdruck unbestimmt; ich wüßte aber beim besten Willen nicht, welches Wort außer dänam in Betracht kommen könnte.

stand, der die Inschrift trägt, selbst das Objekt der Stiftung ist. Niemand wird aber behaupten wollen, daß das Löwenkapitäl die Gabe des Sarva sei. Zweitens kommt die Verbindung eines Wortes im Genitiv mit puyac in den nördlichen Inschriften oft genug vor; ieh wüßte aber nicht, daß der Genitiv in dieser Verbindung jemals etwas anderes wäre als der von puyne abhängige objektive Genitiv. Das Wort puyae verlangt geradeza die Angabe des Gegenstandes oder der Person, die verehrt werden soll: sie kann nicht fehlen, wie das bei der Auffassung Barths der Fall sein würde<sup>1</sup>). Zu diesen formalen Gründen kommen sachliche hinzu. Fleet verbreitet sich nicht über die Frage, wer denn dieser Sarva eigentlich sein soll: Barth hat eine Antwort zu geben versucht. Er ist der Ansicht, daß ein Teil der Inschriften, die den Stein bedecken, erst in späterer Zeit, als das Kapitäl durch ein Erdbeben oder eine andere Ursache zu Boden gestürzt war, von verschiedenen Leuten und bei verschiedenen Gelegenheiten eingegraben sei. Einer dieser Leute soll Sarva gewesen sein. Barth läßt ihn entweder einen Söldnerführer im Dienste eines indischen Fürsten sein oder einen Kaufmann, der Pferde und Kamele über den Khaiber einzuführen pflegte oder sich vielleicht in Mathura niedergelassen hatte, oder schließlich einen einfachen buddhistischen Pilger. Man wird es dem verehrten Verfasser, der so oft sein besonnenes Urteil in ähnlichen Fragen bewiesen hat, nicht verübeln, wenn er hier auch einmal einen Flug ins Land der Phantasic wagt. Wir haben nicht den geringsten Anhaltspunkt für die Annahme, daß der Stein schon in alter Zeit am Boden lag und von gelegentlichen Besuchern zur Verewigung ihrer Namen benutzt wurde. Wenn das der Fall gewesen wäre, müßten sich auch Inschriften in Brähmi auf dem Stein finden. denn die in Mathurä gebräuchliche Schrift war die Brahmi, und die Löwen-Inschrift ist bis jetzt die einzige Mathurā-Inschrift in Kharoṣṭhī, die eben dadurch verrät, daß sie von landfremden Leuten herrührt.\* Wenigstens aber müßte man dann doch erwarten, daß sieh jene angeblich späteren Inschriften von der ursprünglichen durch die Schriftzüge unterschieden. Das ist nicht der Fall. Die Schrift ist vielmehr durchaus gleichförmig. und das schließt, wie Thomas mit Recht bemerkt, die Annahme von späteren Zusätzen irgendwelcher Art aus. Die Größe der einzelnen Buchstaben variiert allerdings, aber das ist bei Kharoṣṭhī-Insehriften gewöhnlich; ich branche nur an die Zeda-Inschrift zu erinnern, deren erste Zeichen 8 cm hoch sind, während die letzten nur 3 cm messen. Auch die Anordnung der Zeilen ist ganz unregelmäßig; die Schriftzüge gehen, zum Teil kreuz und quer. über den Mittelblock, die beiden Löwenleiber und sogar die Unterseite. Allein auch diese Unordnung ist bei Inschriften, die sich auf fromme Stiftungen beziehen, wie zahlreiche Beispiele beweisen, nichts Ungewöhn-

<sup>1)</sup> Ich kenne keinen Fall, wo püjäyai oder das Prakritwort dafür allein gebraucht ware, und ich glaube versichern zu können, daß jedenfalls in den älteren In-chrift blein Fall dieser Art vorkomut.

liches 1). 'Ce sont là oeuvres pies, qui comportent bien une certaine publicité, mais une publicité à l'adresse, surtout, de l'autre monde', bemerkt Barth treffend. Es ist daher meines Erachtens ein Grundfehler, zu glauben, daß auf dem Löwenkapitäl ungefähr zwanzig verschiedene Inschriften ständen. Das Kapitäl enthält nur eine einzige Inschrift, die Urkunde über die Schenkung der Gemahlin des Rājūla und damit in Zusammenhang stehende Schenkungen ihrer Verwandten, wenn es auch bei der Verworrenheit der Anordnung trotz der vortrefflichen Reproduktionen in der Ep. Ind. schwer, ja fast unmöglich ist, sich über die Reihenfolge der Zeilen ein Urteil zu bilden. Alle Interpretationen, die etwas anderes in der Inschrift sehen, halte ich für verfehlt<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Ich habe zu zeigen versucht, daß auch für die Interpretation der Insehriften von Münikiülu und Bhattiprolu diese Tatsache von Wichtigkeit ist; JRAS. 1909, S. 660; oben S. 220. Andere Beispiele bei Barth a. a. O. S. 387.

<sup>2)</sup> Das gilt vor allem von der Interpretation, die Bühler von I gab: 'The army has started in laste, the army is intent on wealth.' Schon Thomas hat das abgelehnt. Es scheint, daß M. I und J einen Satz bilden: chatrave Sudise imo padhraviprateso veyaam dinam (dirna?) kadhavaro busaparo kadhavaro viya aviya rva(?) ...... paliste(?)na nisimo karita niyatito Sarvastivatana parigrahe. imo padhraviprateśo ist doch unzweifelhaft das Stück Land, von dem in A die Rede ist (ise prachravipratese), der nisimo der ebenfalls in A erwähnte nisima, der auf diesem Stück Land stand. Diese beiden gehörten nieht zu den Gaben der Stifterin, die vielmehr nach A nur die Reliquien in dem nisima deponierte und einen stüpa und einen sanghäräma schenkte. Wenn sie hier nochmals erwähnt werden, so kann es sich nur um genauere Angaben über ihre Sehenkung handeln. Und das ist für den nisima sieher, wenn auch die Zeile J I fast zerstört ist. Die Angabe über die Stiftung des nisima beginnt mit aviya, das einem Sk. api ca 'und ferner' entsprieht. Das c des enklitischen ca ist y geworden, wie in ayariasa = ācāryasya. Dasselbe aviya findet sieh am Anfang der genaueren Bestimmungen in der Inschrift der Urne von Wardak, wo Pargiter es fülsehlich zu ariya verändert (JRAS. 1912, S. 1062). Wenn in dem Vorhergehenden von der Sehenkung des Landes die Rede ist, so müssen wir ein Wort für 'gegeben' haben, das nur dinam sein kann. Mit diesem dinam ist offenbar chatrave Sudise zu verbinden, in dem ieh ebenso wie in B einen Instrumental, und zwar des Pluralis majestatis sehe. Es bleibt veyaan ..... kadhavaro busaparo kadhavaro viya. viya kann wiederum nur Sk. api ca sein, mit Verlust des anlautenden a nach Vokal. Es ist also von zwei kadhavaras die Rede, von denen das eine veyaam, das andere busaparo ist. Ieh kann darin nur nähere Bestimmungen zu imo padhraviprateso erkennen. kadhavara kann kaum Sk. skandhävära sein, das doch als khadhavara erseheinen müßte, sondern enthält wahrscheinlich im ersten Gliede das Wort kanthä, das im 'Nordarischen' in der Bedeutung 'Stadt' vorkommt, aber gemeinarisch ist, denn Pānini (2. 4. 20; 4. 2. 142; 6. 2. 124; 125) kennt das Wort am Ende von Ortsnamen, wo es zum Teil zu kantha, n. geworden ist. Genau in derselben Verwendung finden wir das Wort noch heute in den zahlreichen zentralasiatischen Stadtnamen auf kand, kend. Da die Lexikographen 'Lehmmauer' als Bedeutung angeben, bezeichnet es ursprünglich wohl einen mit einer solchen Mauer umgebenen Ort. Mit kanthāvara wären weiter die im Sk. und allen Prakrits häufigen Ausdrücke puravara, grāmavara (s. PW. unter vara) zu vergleichen. Veyaam und Busaparo müßten dann Eigennamen sein. Die Stelle wäre also etwa zu übersetzen: 'Von dem ksatrapa Sudisa ist dieses Stück Land gegeben worden, (nämlich) der treffliche Ort Veyaa und auch der treff-

Auch die Worte sarvasa Sakastanasa puyae können nur ein Teil der Schenkungsurkunde sein, und sie lassen sich nur dahin verstehen. daß die Schenkung erfolgte 'zu Ehren des ganzen Sakastāna'. Dann aber dürsen wir daraus, meine ich, auch den Schluß ziehen, daß die Stifterin und ihre Verwandten, die ihren Namen nach unzweiselhaft Iranier waren, sich als Angehörige von Sakastāna betrachteten oder, mit anderen Worten. Sakas waren. Für den mahākṣatrapa Kusulaa Padika und den kṣatrapa Mevaki Miyika, von denen nur gesagt wird, daß die Schenkung zu ihren Ehren (puyae) erfolgt sei, und für den kṣatrapa Khardaa, dessen Verhältnis zu der Schenkung vorläufig überhaupt unklar ist, ist dieser Schluß allerdings nicht zwingend. Am nächsten liegt es aber doch, daß auch diese Personen, die jedenfalls in nächster Beziehung zu der Familie der Stifterin standen. Sakas waren¹).

Die Namen dieser Sakas sind von Thomas. JRAS. 1906, S. 208ff. und Ep. Ind. IX, S. 139f. besprochen worden. Er sieht sie teils als 'iranisch', teils als 'skythisch' an. Die meisten sind natürlich, da es sich um eine Inschrift in einem Prakrit-Dialekt handelt, in indischer Weise flektiert. Von männlichen Namen findet sich der Genitiv auf -asa in Rajulasa. Kharaostasa. Khardaasa. Kusulaasa Padikasa, (Mevakisa), Miyikasa. Ein Instrumental muß dem Zusammenhang nach in Hayuarana und. wie schon bemerkt. in Sudase, Sudise vorliegen. Der Nominativ geht auf -o aus in Naüludo. Kharaosto. Khalasamuso. auf -a in Khalamasa und Maja. Daneben findet sich aber auch ein Nominativ auf i in Kalui. Neben Kalui steht Kamuio. Es kann kaum zweifelhaft sein. daß das ein prakritisiertes Kamui ist. Auch der schon aufgeführte Genitiv Mevakisa, nach prakritischer Weise gebildet wie Sakamunisa (= Sākyamuneh), läßt auf einen Nominativ Meraki schließen, der mit Kalui, Kamui auf einer Stufe steht<sup>2</sup>). Mevaki ist aber sicherlich ursprünglich ein a-Stamm, und so darf man wohl daran erinnern.

liche Ort Busapara. Und ferner hat ...... den nisima machen lassen und gesehenkt zum Eigentum der Särvästivädas.'

Die zweite Stelle, die keine Beziehung zu der Schenkung zu haben scheint, ist K. L. ayariasa Budhatevasa utaena ayimisa (oder ayimita), was Thomas übersetzt: Trough the elevation of the āchārya Buddhadeva, Āyimisa.' Ich halte es für viel wahrscheinlicher, daß utaena einem Sk. udakena entspricht und daß der Satz entwellt mit dhamadana (H²) schloß oder ein Wort wie 'gegeben' in dem vorläufig rütselhafen ayimisa oder ayimita steckt. Der Satz würde sich also auf die Übergabe der Stifunt 'mit Wasser', d. h. unter Ausgießung von Wasser, beziehen. Was sonst noch zu diesem Satz gehört, wage ich allerdings nicht zu bestimmen.\*

<sup>1)</sup> Die zweite Inschrift aus dem nördlichen Indien, in der man eine Erwähnung der Sakas zu finden geglaubt hat (Bühler, Ep. Ind. I. 396; V. Smith, ZDMG, LNI, S. 404ff.), Nr. 94 meiner Liste, enthält diesen Namen nicht. Die Lösung der Schwierigkeit liegt allerdings ganz wo anders, als wo Fleet, JRAS, 1905, S. 635ff. sie stellt, wie ich an anderem Orte zu zeigen gedenke.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Andere Formen, wie Ayasia(o2) Komusaa, von Thomas als Genitiv zu Aven Könnisä gefaßt, Ayimisa, müssen als zu unsieher beiseite bleiben.

daß auch das 'Nordarische' von a-Stämmen einen Nominativ auf  $\ddot{a}$  oder i bildet 1).

Auch die Beurteilung der einzelnen Namensformen leidet unter dem Umstand, daß die Namen zum Teil prakritisiert sind oder wenigstens sein können. Wenn das kha von Kharaosta, wie Thomas annimmt, durch Prakritisierung aus kṣa entstanden ist²), würde der erste Bestandteil des Namens genau zum 'Nordarischen' stimmen, in dem arisch \*kṣatra, nach Analogie von kṣīra aus \*kṣaitra, pūra aus \*putra, \*kṣāra lauten mußte. Auch der Name Śoḍāsa (Śuḍasa, Śuḍisa) scheint sich durch die konstante Schreibung mit zerebralem ḍa zum 'Nordarischen' zu stellen.

Die Mutter der Stifterin heißt Abuhola. Thomas bemerkt (Ep. Ind. IX. S. 140), daß Abuhola zweifellos aus zwei Gliedern bestehe, abū, das in Aβουλίτης wiederkehrt, und hōla, einer Variante von hōra, das in Spalahora, dem Namen des Bruders des Vonones, erscheint<sup>3</sup>). Thomas hat dieses hora weiter mit einem anderen Worte zusammengebracht, das in der Löwen-Inschrift selbst erscheint. Die Fürstin machte die Schenkung zusammen mit einer Anzahl von Verwandten und atra(te)ürena horakaparivarena 'mit dem Harem und der Begleitung von horakas'. Horaka ist kein indisches Wort. Thomas meint, da ahura im Sinne von 'Prinz' gebraucht werde und da sich die Form hora in dem gewöhnlichen (sassanidischen) Namen Hormisdas finde, so liege kein Grund vor, zu bezweifeln, daß dies die Bedeutung des zweiten Teiles des Namens Abūhōlā sei und daß ihr hōrakāparivāra ihr 'Gefolge von Prinzessinnen (oder Damen)' sei. Ich habe schon JRAS.1909, S.650f. bemerkt, daß es wenig wahrscheinlich sei, daß die Prinzessinnen neben oder vielmehr hinter dem antahpura erwähnt würden, und daß horaka vielmehr die Kurzform eines horamurta sei. das in der Mānikiāla-Inschrift4) vorkommt und hier dem Zusammenhange nach einen

<sup>1)</sup> Leumann a. a. O. S. 126.

<sup>2)</sup> Thomas verweist Ep. Ind. IX, 139 auf den ksatrapa-Namen Kharapallāna in den Sārnāth-Inschriften (Nr. 925 und 926 meiner Liste) und die verschiedenen Formen für den Namen des Stammes des Nahapāna: Kṣaharāta, Chaharata, Khakharāta, Khaharāta. Ich bezweifle, daß das Strichelchen, das an dem r von Kharaostasa in A 4 erscheint (in E 1 vermag ich es nicht zu erkennen), die Bedeutung h hat, wie Thomas anzunehmen geneigt ist. Auf den Münzen lautet der Name sicher Kharaosta.

<sup>3)</sup> JRAS. 1906, S. 209 hat Thomas Spalahora als 'Ahura zum Schilde habend' erklärt; man sollte aber doch in einem solchen Kompositum den Namen des Gottes an erster Stelle erwarten. Justi, Iranisches Namenbuch, S. 496, läßt hora unerklärt.

<sup>4)</sup> Diese Inschrift enthält noch ein anderes Wort, dessen Lautform mit dem 'Nordarischen' übereinstimmt, şavaehi, Instr. Plur. von şāvaa = nordar. ṣṣāvā aus ṣṣāvaa (Leumann a. a. O. S. 49). Da aber anlautendes śr auch sonst in dem Dialekt des nordwestlichen Indiens zu ṣ wird, so ist es wahrscheinlicher, daß die 'Nordarier' die Form ṣṣāvā und analoge Formen, wie ṣṣamaṇa, ṣṣadda, eben diesem Dialekt entlehnten, als daß in der Inschrift das Wort im 'nordarischen' Gewande erscheinen sollte. Die Inschrift enthält ferner zwei Fremdnamen auf i, die sich den vorher besprochenen zur Seite stellen, den eines Satrapen, Veeśi, und den einer Person, deren

Beamten bezeichnen muß, der etwas mit dem buddhistischen Kultus zu tun hat. Dieser Terminus findet nun seine Erklärung vielleicht in einem 'nordarischen' Wort. Leumann hat (a. a. O. S. 6) in höchst scharfsinniger Weise erkannt, daß hora (auch haura geschrieben: Nom. hori) im 'Nordarischen' der Vertreter von Sk. dana 'Gabe, Freigebigkeit' ist. Steckt dieses hora in dem horamurta und horaka der Inschriften, so ist zu erwarten, daß der Titel einem indischen Titel mit dana im ersten Gliede entspricht. Das scheint in der Tat der Fall zu sein. In der Manikiala-Inschrift wird der General Lala, der den Stūpa errichtet, der horamurta in dem rihāra des kṣatrapa Veeśi genannt1); in der Kupferplatte von Taxila erhält Patika, der Sohn des ksatrapa Liaka Kusuluka, der eine Buddha-Reliquie deponiert und ein Kloster stiftet, den Titel mahādānapati2). In der Löwen-Inschrift müssen die horakas ähnliche hochgestellte Personen sein, die dem buddhistischen Orden gegenüber die Stellung von 'Gabenherren' einnehmen, und offenbar haben wir in den Namen in C-E1 Kalui, Naüludo, Kharaosto, Khalamasa, Maja, Kamuio, deren Aufzählung doch einen Zweck haben muß, die Liste dieser horakas, die an der Zeremonie der Deponierung der Buddha-Reliquien teilnahmen3). Auch am Ende der Personennauen dürfte ein Wort wie 'Gabe' nicht ungeeignet erscheinen, wenn man bedenkt, daß von den westlichen Kşatrapas, die Sanskritnamen angenommen haben, ungefähr ein Drittel Namen auf daman tragen, daß kaum etwas auderes als 'Gabe' bedeuten kann'). Nun ist das Wort hora, das Leumann zu ved. sabar und saparyati stellt, soviel ich weiß, auf das 'Nordarische' beschränkt. Sollte es daher in Zukunft gelingen, den zweiten Bestandteil von horamurta im 'Nordarischen' in der Bedeutung 'Herr' nachzuweisen, so könnten nicht nur die obigen Erklärungen, sondern auch die Identität des Nordarischen mit der Sprache jener Fremdherrscher als gesichert gelten; in den bisher veröffentlichten Textstücken habe ich das Wort nicht gefunden.

Wir dürfen aber die Möglichkeit nicht aus den Augen verlieren, daß horamurta nur eine ungenaue Wiedergabe des fremdsprachlichen Wortes ist und daß uns dasselbe Wort in anderer Schreibung in drei Brähmi-Inschriften

Stand nicht angegeben ist, Khujaci.\* Beide sind in indischer Weise flektiert: Instr. Veckiena, Khujaciena, Gen. Veckisa.

<sup>1)</sup> JRAS, 1910, S, 666. 2) Ep. Ind. IV, S, 56.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Man könnte auf die Vermutung kommen, daß horaka nicht die Kurzform von horamurta, sondern von horamuthaka 'Astrolog' sei, das Malmvastu III, 178 belegt ist. Allein dagegen spricht, daß Astrologen in keiner anderen buddhistischen Inschrift als Teilnehmer an den Stiftungszeremonien erwälmt werden und daß die oben erwähnte Liste von Personennamen dann merklärt bleiben würde.

<sup>1)</sup> Es sind Jayadāman, Rudrudāman, Satyadāman, Jīvadāman, Satyadāman, Viradāman, Vašodāman, Bhartydāman. Bei der Wahl gerade von dāman austatt des gewehnlichen datta oder dāma hat vielleicht die Rücksicht auf ein einheimischer dāma mitgespielt, wie es offenbar in Dāmaysada, Spalagadama vorliegt (vgl. Rap ot. a. a. O. S. CV), es scheint mir aber unmöglich, jene Namen als Komposita eines tie dischen und eines nichtindischen Wortes zu betrachten.

aus Mathurā vorliegt, die R. D. Bandyopādhyāya zuletzt herausgegeben hat1). Die Inschriften sind leider sehr nachlässig geschrieben und, nach den Abklatschen zu urteilen, die ich der Freundlichkeit des Herausgebers verdanke, stellenweise stark verwittert. Am deutlichsten ist das Wort, auf das es hier ankommt, in Nr. 127. Ich lese: dānam visvasikasna Vakamihirasya sahā putreņa horamurudagena2). In Nr. 141 lautet das dritte Wort Vragamihirāsya3), das letzte wahrscheinlich horamurdvagena. Das übergeschriebene r ist nicht ganz deutlich, aber doch wahrscheinlich, und am unteren Ende des vierten aksara ist ein Strich sichtbar, der dem va das Ausschen eines kha gibt 4). Daß aber nur ein va gemeint sein kann, zeigt die dritte Inschrift Nr. 128, wo wenigstens das ra außer allem Zweifel ist. Hier sind die beiden Wörter Vakamihirasya und wahrscheinlich horamurnadragena zu lesen; das übergeschriebene r ist unsieher, aber möglich. Schon das Schwanken in der Schreibung des letzten Wortes verrät, daß es sich hier um ein Fremdwort handelt, und eine der vorkommenden Verschiedenheiten findet sieh gerade auf dem Gebiet des 'Nordarischen' wieder. In den von Hoernle publizierten Siddhamätrkäs und ebenso in der Uşuşavijayadharanı aus der Steinschen Sammlung<sup>5</sup>) steht regelmäßig nd an der Stelle, wo wir d erwarten sollten, während in den 'nordarischen' Texten stets d geschrieben zu werden scheint<sup>6</sup>). So würde sich auch hier horamurndagena neben horamurdvagena erklären. Die Sehreibung horamurnadragena kann kaum etwas anderes sein als ein ungeschiekter Versuch, die sehwierige und im Sanskrit nicht vorkommende Verbindung rndva auszudrücken. Was das va betrifft, so läßt sich, solange die Etymologie des Wortes nicht feststeht, nur sagen, daß gerade diese u-Diphthonge im 'Nordarischen' überaus häufig sind?). Horamurndvaga kann natürlich der Name des Sohnes des Vagamihira sein; in dem Falle wäre es wohl auf Ahura Mazda zurückzuführen. Ebensogut kann man aber auch übersetzen: 'die Gabe des viśvaśika<sup>8</sup>) Vagamihira samt seinem Sohn, dem horamurndvaga' und. da es sich zweifellos um eine buddhistische Stiftungsurkunde handelt, horamurndvaga dem horamurta und horaka der anderen Inschriften gleich-

<sup>1)</sup> Journ. Proc. Beng. As. Soc. N. S. Vol. S. 242f., Nr. 8—10 = Nr. 127, 128 und 141 meiner Liste.

<sup>2)</sup> Den Segenswunsch, der in allen drei Insehriften folgt, lasse ich hier fort.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Das v wird auch in dem Segenswunsehe in den Sanskritwörtern devva- und bhavvatu doppelt gesehrieben.

<sup>4)</sup> Daher las Bandyopādhyāya Horamudkhatena.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> JRAS. 1911, S. 460ff. Ich verdanke den Hinweis auf diese Schreibungen Herrn Prof. Konow. Wahrscheinlich erklärt sich so auch die Schreibung Somdasa (für Sondasa) in der Mathura-Inschrift Nr. 82 meiner Liste.

<sup>6)</sup> Ebenda S. 467.

<sup>7)</sup> Leumann a. a. O. S. 40ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Viśvaśika (viśvasika in Nr. 128) scheint ein Hofamt zu bezeichnen; Divyāv. 188 wird von einem Brahmanen erzählt: sa rājñā Prasenajitā Kauśalena hastimadhyasyopari viśvāsikaḥ (MSS. visvāsikaḥ; visvāśikaḥ) sthāpitaḥ.

stellen.\* Auch der Gebrauch des fremden Wortes wäre hier durchaus begreiflich, da der Stifter ja schon durch seinen Namen als Iranier gekennzeichnet ist<sup>1</sup>).

Für die Bestimmung der Nationalität der nördlichen Kşatrapas kommt. wie schon bemerkt, noch ein Zeugnis in Betracht, das man bisher, soviel ich weiß, für diese Frage unbenutzt gelassen hat, die Legenden ihrer Münzen. Die Gemahlin des Rājūla nennt sieh in der Löwen-Inschrift die Mutter\* des Kharaosta. Von diesem Kharaosta besitzen wir Münzen, die zuletzt Rapson ausführlich behandelt hat2). Die Vorderseite zeigt das Bild des Satrapen zu Pferde und eine Inschrift in griechischen Buchstaben: XAPAHWETEI CATPA∏EI APTA Y□Y. Die Rückseite trägt das Bild eines Löwen und die Inschrift in Kharosthī-Schrift: chatrapasa pra Kharaostasa Artasa putrasa: eine Minze liest Orlasa statt Arlasa. Die Kharosthi-Legende ist völlig klar bis auf das pra, dessen Bedeutung bisher nicht festgestellt ist. Ich möchte es als Abkürzung von pratima (= pratimā) erklären: 'das Bild des chatrapa Kharaosta, des Sohnes des Arta (oder Orta)'. Daß, streng genommen, diese Legende nur für die Vorderseite paßt, scheint mir nichts auszumachen, da die Kharoṣṭhī-Legende offenbar als Übersetzung der griechischen Legende gedacht ist. In der letzteren las noch Rapson den fünften Buchstaben als M; daß es ein H mit dem Lautwert h ist, hat Fleet erkannt3). APTA YOY muß dem Artasa putrasa der Kharosthi-Legende entsprechen. Die Form vos für viós ist in Griechenland seit dem vierten Jahrhundert bezeugt<sup>4</sup>) und kommt, wie Rapson zeigt, auch auf einer parthischen Minze des Gotarzes (AD. 40-51) vor. APTA seheint eine unflektierte Form zu sein. Es ist sicherlich die Kurzform eines der vielen mit Arta- gebildeten iranisehen Personennamen. Es bleibt der merkwürdige Ausgang der beiden ersten Formen auf El, der bisher unerklärt geblieben ist. Es kann wohl nicht zweiselhaft sein, daß El in dieser Zeit den 7-Laut bezeichnet; die Formen,

<sup>1)</sup> Speziell 'nordarisch' ist der Name aber nicht, da wir nach Analogie von kṣīra nsw. -mīra nnstatt -mihira erwarten müßten. Anderseits ist aber auch gerude bei einem Wort wie mihira die Entlehnung aus einem Dialekt in den underen leicht begreiflich.

<sup>2)</sup> JRAS, 1905, S. 792ff. Die Bedenken Bühlers gegen die Identifizierung der Kharaosta der Inschrift mit dem Kharaosta der Münzen sind von Rapson besprochen worden. Der erste Grund, den Bühler anführt, die Verschiedenheit der Namensform, ist durch Rapsons Lesung und die nachher erwähnte Entdeckung Fleets hinfällig geworden.\* [Auch die zweite Schwierigkeit ist, wie mir scheint, schon durch Rapson gelöst worden. Es ist allerdings kaum daran zu zweifeln, daß die Stifterin in der Inschrift die erste Gemahlin des mahäksatrapa Rūjūla und die Mutter des gwentigt Kharaosta genannt wird, während sich Kharaosta auf den Münzen als der Sohn der Arta oder Orta bezeichnet. Aus den Worten der Inschrift geht über, wie Rapsus hervorgehoben hat, keineswegs hervor, daß Kharaosta der Sohn des Rūjūla war, er kann sehr wohl der Sohn der Nadasi Akasa aus einer früheren Ehe sein.]

<sup>3)</sup> JRAS, 1907, S.1029; 1041ff.

<sup>4)</sup> Blass, Aussprache des Griechischen<sup>3</sup>, S. 50.

um die es sieh handelt, sind also Kharaostī satrapī. Der Genitiv Y und die Tatsache. daß in der Kharosthī-Legende die beiden entsprechenden Worte im Genitiv stehen, machen es unzweifelhaft, daß diese Formen auf -ī Genitive Singularis sind. Im 'Nordarischen' lautet der Genitiv von a-Stämmen auf ä, i aus. Die Formen der Münzlegenden stehen also den 'nordarischen' Formen nahe, aber sie decken sich nicht völlig mit ihnen. Da die nordarischen Texte so, wie sie uns vorliegen, sicherlich viel jünger sind als die Münzlegenden, so ist natürlich die Annahme nicht ausgeschlossen, daß der Vokal im 'Nordarischen' später verkürzt worden ist. Die Endung -ī kann aber natürlich noch aus einem anderen iranischen Dialekt stammen; im Soghdischen z. B. liegt der Genitiv Singularis auf -ī ja tatsächlich vor.

Eine Bestätigung dieses Ergebnisses liefert die Legende der Münzen des Rājūla oder Rājūvula, des Stiefvaters des Kharaosta. Auf den Münzen, die griechische und indische Legenden tragen, lautet die griechische nach der gewöhnlichen Lesung BACIAEI BACIAEWC (WTHPOC PAIY1), die indische in Kharosthi-Charakteren apratihatacakrasa chatrapasa Rajuvulasa oder chatra pasa apratihatacakrasa Rajuvulasa. Auffallend ist hier der Widerspruch, der zwischen den Titeln der beiden Legenden bestellt: dem einfachen 'Satrapen' steht anscheinend ein 'König der Könige' gegenüber2). Noch auffallender ist die Form BACIAEI, die natürlich kein Griechisch ist, aber auch nicht Genitiv Pluralis mit iranischer Endung sein kann. Die Lösung dieser Schwierigkeiten hat, wie ieh glaube, Andreas gefunden, der vorschlägt, BACIΛεως Cωτηρος PAIY BACIΛει zu lesen. Rājūvula hat unzweifelhaft die Münzen Stratos II. nachgeahmt. Er hat daher unverändert auch die Titel übernommen, die in Stratos Münzlegende erscheinen: ΒΑCIΛΕΩC (ΩΤΗΡΟC (ΤΡΑΤΩΝΟC ΥΙΟΥ (ΤΡΑΤΩΝΟC3). ΡΑΙΥ ΒΑCIΛΕΙ macht fast den Eindruck, als ob es eine halb gräzisierte Wiedergabe von Rājūvula sein sollte. Die gewöhnliche Annahme, daß PAIY Abkürzung des Namens sei, weil für den vollen Namen der Raum nicht ausreichte, ist im Grunde recht unwahrscheinlich. Wenn man aus Raummangel etwas abkürzen mußte, so hätte man doch wohl eher die Titel als gerade den Namen gekürzt. Wie dem aber auch sein mag, BACIAEI ist jedenfalls wieder ein Genitiv Singularis von βασιλεύς, das hier als iranisches Lehnwort und daher mit iranischer Flexionsendung erscheint<sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> Rapson, Indian Coins, § 33; Plate II, Nr. 5; Fleet, JRAS. 1907, S. 1026ff. Für PATY erscheinen angeblich allerlei Varianten, die Fleet zusammengestellt hat. Sie scheinen mir recht unsicher zu sein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die zweite Klasse von Münzen dieses Herrschers zeigt die Brähmī-Legende mahākhatapasa Rājuvulasa (Fleet a. a. O. S. 1026); ein Titel wie rājātirāja ist aber für Rājūvula nicht bezeugt.

<sup>3)</sup> Rapson a. a. O. Plate II, Nr. 4.

<sup>4)</sup> Andreas schreibt mir: 'Zu der Bezeichnung der Endung des mitteliranischen Casus obliquus durch & liefert die Liste der kappadokischen Monatsnamen (Lagarde, Ges. Abh. S. 259ff.) ein schr schönes Seitenstück. Der Name des vierten Monats

Gegen die Identifizierung des Nordarischen mit dem Sakischen scheint nun aber eine gewichtige Tatsache zu sprechen. Der Name des Kaniska erscheint in den griechischen Münzlegenden bald im Genitiv als KANHPKOY, bald im Nominativ als KANHPKI, der des Huvişka, wie es seheint, stets im Nominativ als OOhPKI, OOhPKE, OOhPKO1). In einigen Inschriften von Mathurā, Isāpur und Sānci, Nr. 21, 69a, 72, 149a, 161 meiner Liste, werden Kaņişka, Vāsişka und Vāsudeva mit dem Titel sāhi bezeiehnet. Das Wort steht stets unmittelbar vor dem Namen und außer in 72 hinter devaputra. In 21, 69a, 161 ist es unflektiert; in 72 erhält es die Sanskrit-Nominativendung, obwohl der Name im Genitiv steht (sähir-Vrāsudevasya); in 149a erscheint es im Genitiv. flektiert wie ein Sk. i-Stamm (sāher Vvāsiskasya). Auf den Münzen führen Kaņiska, Huviska und Väsudeva ferner den Titel PAONANO PAO. In der Inschrift des Samudragupta zu Allahābād erklärt der König, daß er geehrt werde Dairaputrasāhisāhānusāhi-Saka-Murundaih. Daivaputrasāhi geht sicherlich auf die Kusanas, die allein den Titel devaputra, und zwar, wie wir sahen, in Verbindung mit sāhi führten; die eben erwähnte Münzlegende macht es wahrscheinlich, daß der ganze Ausdruck daivaputraṣāhiṣāhānuṣāhi auf sie zu beziehen ist. Wir haben also in den Inschriften und Münzlegenden der Kuşanas einen Nominativ Sing. auf i, einen Genitiv Plur. auf  $\bar{a}nu^2$ ). Das sind genau die Endungen, die wir im 'Nordarischen' bei a-Stämmen in den betreffenden Formen finden. Es ist das Verdienst A. von Stael-Holsteins, zuerst auf diese Tatsache hingewiesen zu haben3). Er hat, da die Kuşanas Tukhāras waren, daraus den Sehluß gezogen, daß der 'nordarischen' Sprache die Bezeichnung 'tocharisch' zukomme. Ich glaube, daß dieser Schluß nicht zwingend ist. Erstens ist damit sehwerlich der bekannte Kolophon der Maitreyasamiti zu vereinigen, auf Grund dessen die früher sogenannte 'Sprache I' 'tocharisch' getauft worden ist. Zweitens finden wir unter den zahlreiehen Namen von Gottheiten, die auf den Münzen der Kusanas erscheinen, auch nieht einen einzigen mit der Endung i. Die Übereinstimmung mit dem 'Nordarischen' beschränkt sich also auf den Titel und die Endung der Namen. Wenn es aber richtig ist, daß die nördlichen Ksatrapas Sakas waren und ihre Sprache das 'Nordarische' war, so würde sich jene Übereinstimmung ohne Schwierigkeit aus den historischen

lautet dort Triger, das ein mitteliranisches Trē (oder Trē) wiedergibt; man vergleiche damit armen. Trē, den Namen des vierten urmenischen Monats, aus Trē, und xvārāzmisch čīrē oder čīrī (Bērūnī, Chronol. S. 47, حيرى, S. 48 die Hd., جيرى, l. جيرى) - Trē. Die Monats- und Tagnamen erscheinen im Irani-chen تن Genitiv, da māh und raučah zu ergänzen sind; vgl. das Sīrōze in Geldners Averbi Ausgabe II, 260ff.

Audere Varianten, die für unsere Frage keine Rolle spielen, übergehe ich
 Das griechische ANO kann für änu stehen, wie BOΔΔΟ für Buddla test

<sup>2)</sup> Tocharisch und die Sprache II; Bulletin de l'Académie Impériale des Sections de St.-Pétersbourg, 1908, S. 1367ff.

Verhältnissen erklären lassen. Wie man auch über die genaue Zeitbestimmung der nördlichen Kṣatrapas denken mag, sicher ist, daß sämtliche Inschriften aus ihrer Zeit, in Brahmī wie in Kharoṣṭhī, älter sind als die Inschriften aus der Zeit des Kaṇiṣka und seiner Nachfolger. Wenn also die Paläographie in chronologischen Fragen überhaupt mitzusprechen hat, waren die nördlichen Kṣatrapas die Vorgänger der Kuṣanas im nordwestlichen Indien. Dann aber steht nichts der Annahme im Wege, daß sie die Titel der Sprache ihrer Vorgänger entlehnten und im Zusammenhange damit auch die Namen nach Art dieser Sprache flektierten, so wie sie sie in den griechischen Münzlegenden mit griechischen Endungen versahen.

Es wird niemand einfallen, über die Fragen, die hier behandelt sind, schon jetzt ein definitives Urteil zu fällen. Die Hypothese, die übrigens schon A. von Le Coq angedeutet hat 1), daß das 'Nordarische' die Sprache der Śakas sei, scheint mir indessen so gute Gründe für sich zu haben, daß ich mich für berechtigt hielt, sie dem Urteil der Iranisten zu unterbreiten. Es freut mich auch, mitteilen zu können, daß wenigstens der Punkt, von dem ich bei der Untersuchung ausging, jetzt völlig sicher steht. Von Herrn D. R. Bhandarkar erhalte ich soeben Abklatsche der vor einigen Jahren in Andhau gefundenen Inschriften des Rudradāman<sup>2</sup>). In allen diesen ist der Name des Vaters des Caṣṭana vollkommen deutlich Ysāmotika<sup>3</sup>) geschrieben, nicht Ghsamotika.

## Die Pranidhi-Bilder im neunten Tempel von Bäzäklik.

In dem neunten Tempel von Bäzäklik bei Murtuq<sup>4</sup>) waren die Wände des Korridors, der um die Cella herumläuft, mit fünfzehn gewaltigen Bildern geschmückt, die die Pranidhicaryā des Bodhisattva unter früheren Buddhas darstellen. Solche Pranidhi-Bilder sind in den Höhlen von Turfan und insbesondere von Bäzäklik überaus häufig; eine genaue Wiederholung des ganzen Zyklus scheint aber nur in dem Tempel Nr. 4 vorzukommen<sup>5</sup>). Die Malereien, die sich jetzt sämtlich im Berliner Museum für Völkerkunde befinden, sind bis auf zwei Bilder ausgezeichnet erhalten. Vorzügliche Re-

<sup>1)</sup> JRAS. 1909, S. 318: 'Some fragments in Gupta writing and in the language termed by Leumann 'Sprache II', and which I suppose to be, in consequence of geographical and historical considerations, the lost language of the Saka. were also found here.'

<sup>2)</sup> Nr. 964a meiner Liste.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Länge in ysā scheint mir nicht gegen die oben vorgeschlagene Etymologie zu sprechen. In den Inschriften wird stets auch Cāṣṭana geschrieben. Wahrscheinlich entsprach der Vokal in der ersten Silbe der beiden Namen nicht genau dem sanorṭa a des Indischen und man schwankte daher zwischen der Bezeichnung durch a und ā.

<sup>4)</sup> Die Zählung geht auf Grünwedel zurück, Altbuddhistische Kultstätten in Chinesisch-Turkistan, S. 259 f.

<sup>5)</sup> Grünwedel a. a. O. S. 237ff.

produktionen der dreizehn vollständigen Bilder hat A. v. Le Coq in seinem schönen Werk 'Chotscho' auf Tafel 17—29 gegeben<sup>1</sup>).

Nach oben wird jedes Bild sowohl im vierten wie im neunten Tempel durch eine weiße Tafel abgeschlossen. die zur Aufnahme einer Inschrift bestimmt war: eingetragen sind die Inschriften aber nur im neunten Tempel. Sie sind in zentralasiatischer Brāhmī geschrieben und in Sanskrit abgefaßt und lauten folgendermaßen<sup>2</sup>):

- ı || upasthito brāhmaņena Mahendro lokanāyakaḥ jyentākakarmaṇā ga[ndhai](ḥ) kālenagarūṇā tathā vihāraṃ kṛtvā sarvai ca upasthānai nimantrita — ||
- 2 || Tamon[u]do mahābhāgo rājabhūtena pūjitaḥ nānāratnavicitreṇa tulena pratipāditaḥ — ||
- 3 || tatraiva nagare ramye Śikhināmā yaśasviḥ saṃbuddhāḥ śreṣṭhibhūtena vahārai pujito mayā: ||
- 4 || Kṣemaṃkaro narādityo rājabhūtena pūjitaḥ jyentākakarmaṇā gandhai(ḥ) kālenagarūṇā tathā vihārāṇāṃ sahasrais tu ṣaṣṭibhi sa nimantritaḥ ||
- 5 || narendreņa mayĀnanda Siṃha siṃhaparākrama cchatreņa ratnadaṇḍena pūjito narap[u]ṅgavaḥ ||
- 6 || hastyaśvena suvarņena nāribhi ratnamuktibhiḥ ṣaṇṇāṃ Jinānāṃ pujārtham udyānaṃ śreṣṭhinā kṛtam: — ||
- 7 || dṛṣṭvā Dipaṃkaraṃ buddhaṃ dyutimantaṃ yaśasvinam: nilapadmai pujitavāṃ saptabhir māṇavas tadā: dvitiyāsaṃkheyāva(sāna)
- s || pujito maņiratnena Sunetro lokanāyaka vihāreņa ca ramyeņa śreṣṭhibhūtena me tadā: ||
- v || rājāa sutāham abhūvan pūrvam anyāsu jātisu bhr(āta)ram Ratnašikhi samdipataila upasthitaļ || prathamāsamkheyāvasāna ||
- 10 || Uttaro māṇavobhūvaṇ Kāśyapo dvipadottame n. i . ālavaca śrutvā pravrajyāyā kṛtā matiḥ tṛṭiyāsaṃkheyasarvaguṇābhyāsāvasānaḥ ||
- 11 | Vāsisthasyāgamanam śrutvā śresthi pritimanā bhavan udyānam mandayitvā ca vihāram kārayāmy aham
- 13<sup>3</sup>) || ṛṣibhūto hy upātiṣṭhaṃ [S] . . . trelokanāyakam ralkalena manāpenācchādito . . . nā mayā
- 14 || Angirasamm aham dṛṣṭvā nadidiram upāgatam sārthavāhena me nāvā nadyām uttarito munim: — ||

<sup>1)</sup> Vgl. auch die Einleitung, ebenda S.14ff. Einzelne Stücke aus den Pranklischildern des vierten Tempels sind auf Tafel 36 und 37 reproduziert.

<sup>2)</sup> Gelesen nach den Originalen. Ergänzte Buchstaben sind in runde, beschiebter in eckige Klummern gesetzt.

<sup>2)</sup> Die Aufschrift des zwölften Bildes ist nicht erhalten.

15 || [ridhi]rat pūjita buddh(o) . . . . [puna¹) manorathaḥ] dharmarājya[m] ca me (prāptaṃ rā)jabhūtena śraddhayā: — ||

Das richtige Verständnis dieser Verse vermittelt uns ein Text, der uns als ein Abschnitt des Mahavastu überliefert ist, ursprünglich aber sieherlich ein selbständiges Werk war2), das Bahubuddhasūtra (Mv. III, 224 bis 250). Der Inhalt ist folgender: Der Buddha teilt zu Śrāvasti im Jetavana dem Ananda mit, daß er beschlossen habe, drei Monate lang mit einem einzigen Topf3) Almosen versehen nach Art der früheren Buddhas zu leben 1): er möge Sorge tragen, daß niemand ihm nahe. Der Buddha führt seine Absicht aus, und als er sich nach Ablauf der drei Monate wieder zeigt, wird er von Ananda begrüßt und erklärt ihm, er habe in der angegebenen Weise einen Kalpa oder den Rest eines Kalpa zubringen können, denn das sei die Eigentümlichkeit auch der früheren Buddhas. 'Damals, Ananda, vor unzähligen Zeiten. vor unermeßliehen, unzähligen Zeiten war ein Tathägata, ein Arhat, ein vollkommen Erleuchteter, Indradhvaja mit Namen. Zur Zeit des Indradhvaja aber, Ānanda, des Tathāgata, des Arhat, des vollkommen Erleuchteten, war eine Residenzstadt, Indratapanā mit Namen. Diese Stadt wird in großer Ausführlichkeit nach dem üblichen Schema beschrieben. An die Beschreibung schließen sich ein paar Verse über Indradhvaja, die inhaltlich nichts neues bringen. Es folgt eine Liste von weit über hundert Namen von Buddhas, von denen jeder seinen jedesmaligen Nachfolger verkiindet hat (vyākārṣīt); sie reieht von Indradhvaja bis auf den historischen Buddha und den künftigen Buddha Maitreya. Die eintönigen Formelreihen werden nur gelegentlich durch ein paar Strophen, die die Augaben über einen Buddha rekapitulieren oder ergänzen, und durch Stadtbeschreibungen nach dem Typus der Besehreibung Indratapanās unterbrochen. So wird bei Sirasāhvaya Puṣpāvatī geschildert, bei Supātra Abhayapurā, bei Sudarśana Devapurā, bei Śākyamuni, der aber nicht der historische Säkyamuni, sondern einer der beiden Vorgänger gleichen Namens ist, Simhapurī, bei Dīpamkara Dīpavatī, bei Maitreya Ketumatī.

Dann geht die Erzählung in Versen weiter<sup>5</sup>). 'Der Verkünder der Buddhas bis auf die Gegenwart<sup>6</sup>), der Lenker der Menschenstiere von

<sup>1)</sup> puna ist nicht ganz sieher. 2) Vgl. aber Anm. 5.

<sup>3)</sup> ekapiņdapātreņa; riehtiger wäre ekapiņdapātena.

<sup>4)</sup> purimakūnām tathāgatānām . . . . vihārehi viharişyam.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ieh halte es für sehr wahrseheinlich, daß dieser metrisehe Teil erst nachträglich mit dem vorangehenden durch den Einschub der ersten Strophe verbunden ist, aber diese Verbindung muß sehon vor der Aufnahme des ganzen Absehnittes in das Mv. hergestellt gewesen sein, da sonst der Titel Bahubuddhasütra am Ende des prosaischen Absehnittes stehen würde.

<sup>°)</sup> Senart liest āvanditabuddhānām; die Handschriften haben āvamditānām buddhānām, āvandikām buddhānām, was alles keinen Sinn gibt. Ieh vermute āvaditobuddhānām; āvadito ist halber Ardhamāgadhismus für yāvadito; vgl. āvā ite in Aśokas Säulenedikt IV.

Indradhvaja bis auf den künftigen Maitreya, der Lehrer strahlt wie die Sonne. Den majestätischen Mannlöwen, den Jina, der die Lüste besiegt hat, fragt Änanda im Aśokārāma: 'Wunderbar ist der Ruhm des Erhabenen, wunderbar sein Ruf in den zehn Himmelsgegenden! Welche Tat tat der Erhabene, daß er in der Welt samt der Götterwelt strahlt?' Der Buddha gibt ihm den Grund an: er strahlt über alle Götter- und Brahma-Welten in unvergleichlichem Ruhm, weil er die früheren Buddhas geehrt hat (satl:rtā mayā). Diese früheren Buddhas werden mit Namen aufgezählt: es sind nur die letzten vierzehn der vorhergehenden Liste, von Dīpaṃkara bis Kāśyapa. Es folgen weitere Auseinandersetzungen des Meisters über die Zeit und die Lebensdauer dieser Buddhas, über die Etymologie ihrer Namen, über die Kaste, der sie angehörten, usw. Dann gibt der Meister die Art der Verehrung im einzelnen an:

caturmahāpathe dṛṣṭvā lokajyeṣṭham Dīpamkaram jatilam prastave hrsto bodhim prarthento anuttaram || suvarnapuspam . . . . grahetvāna krtāmjali Sarvābhibhum okiresi bodhim prārthento anuttarām || hemapindasamkāsām puspām grahetvā puspāna amjalim Padumuttaram cokire ham bodhim prārthento anuttarām || Atyuccagāmī bhagavām lokasya anukampako | hiranycna okirc ham bodhim prārthento anuttarām || Yasottaram mahābhāgam bhiksusamghapuraskytam upāsancua pratimāne bodhim prārthento anuttarām || gamdhām grahetvā . . . surabhigamdhā mahārahām Śākyamunim okire ham bodhim prārthento anuttarām || suvarņarūpyavaidūryam grahetvāna krtamjali Arthadarsim okire ham bodhim prārthento anuttarām || Tisyam cāham lokanātham sammukhā ham abhistave pratyutpannaprayogena bodhim prārthento nuttarāņ Puşyam cāham samāpanno samhrsto prāmjalīkīto namasyamāno asthāsi bodhim prārthento nuttarām || Vipasyim dṛṣṭvā āgatam pūrṇamāsī va candramam | ajinam prastare mārge bodhim prārthento nuttarām || Sikhinam lokārthecaram bhiksusamghapuraskrtam tarpesi khādyabhojyena bodhim prārthento nuttarām || Viśrabhuram ca mahārhehi cīvarehi saśrāvakam ācchādaye samprahrsto bodhim prārthento annttarām trihi ca lokanāthehi brahmacaryam care aham

Kāšyapo mām viyākārṣī bodhim prāpsyasi anuttarām ||
Die letzten acht Strophen beziehen sich auf die Länge der Zeit, die der
Meister als Bodhisattva durchlebte, bis er endlich die Bodhi erlangte. 'So
sprach der Erhabene und die Welt der Götter, der Menschen und der Dämonen
freute sich über die Rede des Erhabenen.' 'Zu Ende ist das Bahubuddhasūtra'

Die Ähnlichkeit zwischen diesem Text, insbesondere den wörtlich zitierten Strophen, und den Bilderversen ist unverkennbar. In den Bilderversen 3, 5, 8, 9, 10, 11, 13, 14, 15 wird von dem Verehrenden in der ersten Person gesprochen; diese Verse sind also dem Buddha in den Mund gelegt, genan so wie im Bahnbuddhasütra. Es ergibt sich weiter darans, daß auch in den Bilderversen 1, 2, 4, 6, 7 ein mayā oder aham zu ergänzen und zu übersetzen ist '(von mir), als ich ein Brahmane war', usw. Daß es sich um den Buddha in einer früheren Existenz handelt, ist übrigens in 2 und 4 durch den Gebrauch des Kompositums mit bhūta angedeutet; mit dem rājabhūtena in diesen Versen vergleiche man šresthibhūtena . . . mayā oder me in 3, 8, me . . . (rā)jabhūtena in 15, rsibhūto hy upātistham in 13.

Von entscheidender Bedeutung für die Benrteilung der Bilderverse ist der Umstand, daß in V.5 der Vokativ Änanda erscheint. Das zeigt, daß der Buddha diese Verse dem Änanda vorträgt, also wiederum genau wie im Bahubuddhasütra. Die Anrede beweist aber auch, daß die Verse nicht mit der ursprungliehen Absicht gediehtet sind, als Außehriften für die Bilder zu dienen, denn in diesen hat natürlich das Änanda gar keinen Sinn. Die Verse müssen vielmehr einer größeren, dem Bahubuddhasütra durchaus parallelen Diehtung entnommen sein.

Bestätigt wird das durch die Worte tatraira nagare ramye in dieser lieblichen Stadt in V.3. Von einer Stadt ist im Vorausgehenden nicht die Rede gewesen; die Worte sind also überhaupt nur verständlich, wenn man annimmt, daß der Vers einer Dichtung angehört, in der die Beschreibung der Stadt des Sikhin vorherging, und auch hier wieder zeigt sich die Übereinstimmung mit dem Bahubuddhasütra, in dem ja die Stadtbeschreibungen, wie wir sahen, der einzige Schmuck der dürren Aufzählungen sind.

Nur so läßt sich endlich auch der merkwürdige V.6 verstehen: Mit einem Elefanten, einem Pferde, Gold, Frauen, Juwelen und Perlen zog ieh als Seth aus, um die sechs Jinas zu verehren (sannam Jinanam pujartham). Die 'sechs Jinas' sind hier zunächst geradezu rätselhaft, da in dem zugehörigen Bilde, wie auf allen anderen Bildern, nur ein Buddha dargestellt ist. Wenn wir annehmen, daß dem Vers ursprünglich eine Aufzählung der sechs Buddhas vorherging, wird alles klar. Der Vers faßte die Pranidhicarva unter diesen seelis zusammen, auf dem Bilde ist aber nur eine von ihnen dargestellt. Die Aufzählung der Buddhas braucht nicht einmal unmittelbar vorausgegangen zu sein. Auch in dem letzten der angeführten Verse des Bahubuddhasūtra des Mv. heißt es: 'und unter drei Weltenherren lebte ieh ein Leben der Heiligkeit' (trihi ca lokanāthehi brahmacaryam care aham), ohne daß die Namen der drei Buddhas vorher genannt wären. Aber ein solcher Vers ist auch nur im Zusammenhang verständlich. Wenn der Bildvers ursprünglich als Aufschrift gedacht gewesen wäre, so hätte der Verfasser sieherlich den Namen des Buddha genannt, den wir nun überhaupt nicht erfahren.

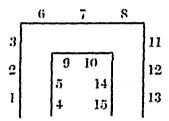
Es kann danach wohl keinem Zweifel unterliegen, daß die Aufschriften der Bilder ausgewählte Verse aus einer zweiten Rezension des Bahubuddhasūtra sind1). Sie unterschied sich von der des Mahāvastu in den Namen der Buddhas. Von den in den Bilderversen erhaltenen elf Namen kehren nur fünf im Bahubuddhasütra des Mahāvastu wieder: Sikhin als Name verschiedener Buddhas 235, 2; 240, 7; 249, 3; Dīpaṃkara 239, 11; 248, 3; Sunetra 235, 10; Kāśyapa 240, 9; 249, 8; Angīrasa 239, 5. An und für sich ist diese Verschiedenheit von geringer Bedeutung, denn gerade in den Namen der früheren Tathägatas gehen die Texte der verschiedenen Schulen weit auseinander. Die Phantasie hatte hier ein unbegrenztes Feld der Möglichkeiten vor sich, und sie hat sich mit ungezügelter Wildheit darauf getummelt. Ich vermag zur Zeit wenigstens noch drei der im Bahubuddhasütra des Mahāvastu felilenden Namen an anderen Stellen des Werkes oder in anderen Quellen nachzuweisen: Ksemamkara findet sich Divyäv. 242f.; Simha Mv. II, 354; III, 279; Sukhāvatīvyūha 3; 42 (kürzere Rezension 15); Ratuasikhin Divyāv. 62ff.; Mahāvyutp. 2, 162). Die Bilderverse lassen aber auch eine Verschiedenheit in der Lehre von der Pranidhicaryā und dem Vyākaraņa erkennen. Nach dem Bahubuddhasūtra des Mv. hat der Bodhisattva die Pranidhicaryā unter fünfzehn Buddhas ausgeübt, von denen der erste Dipamkara war. Das Vyākarana hat er nur von Kāsyapa empfangen. Auch nach der Lehre der Vibhajyavādius fand seine erste Pranidhiearyā unter Dīpamkara statt; er hat sie aber dann noch unter 23 anderen Buddhas wiederholt und von allen das Vyākaraņa empfangen3). Wieder anders muß die Lehre gelautet haben, die dem Dichter der Bilderverse bekannt war. Das ergibt sich vor allem aus den Bemerkungen, die sich hinter den Versen 7, 9 und 10 finden. Über ihre Bedeutung kann kein Zweifel herrschen. Im Dharmarucyavadāna des Divyāvadāna lesen wir S. 242: prathame 'samkhyeye Kşemankaro nāma

<sup>1)</sup> Als eine dritte Rezension könnte man den Buddhavamsa des Pali-Kanon-bezeichnen; die Grundidee des Werkes ist jedenfalls dieselbe. Der Buddha selbst berichtet über die früheren Buddhas und gibt in jedem einzelnen Falle an, in welcher Weise er sie verehrt und wie er von ihnen das Vyūkarana empfangen hat. Im einzelnen steht aber der Buddhavamsa den Bilderversen doch ferner. Dort tritt der Bodhisattva auch als nichtmenschliches Wesen auf, als Sakka, als ein Yukkha, als Naga und sogar als Löwe, und der Jünger, der den Buddha zu dem Lehrvortrag veranlaßt, ist Säriputta (I, 74), nicht Änanda.

<sup>2)</sup> Sikhin, Dipankara, Küsyapa kommen bekanntlich überall vor. Sunetra wird im Mv. auch II, 355; III, 279 erwähnt und ist wohl mit dem Lalitavistara S genannten Sulocana identisch.

<sup>3)</sup> Buddinvamsa; Nidānakathā, Dūrenid, (Jūt. I, 2ff.). Siehe insbesatelete S. 43f.; yasmim pana kappe Dīpamkaradasabalo udapādi tasmim añāe pi tago Bullidahesum. Tesam santikā Budhisattassa vyākaraņam n'atthi .... Tattha andēkum Budhisatto Dīpamkarādīnam catuvīsatiyā Buddhānam santike adhikāram lumati kappasatasahassādhikāni cattāri asamkheyyāni āgato .... Iti Dīpamkarādīnam catuvīsatiyā Buddhānam santike laddhavyākaraņo pana Budhisatto.

tathāgato loka utpannah; S.246: idam mama prathame 'samkhyeya etasya Dharmarucer darsanam; dvitīye Dīpankaro nāma samyaksambuddho loka utpannah: S.253f.: etad dvitīye 'saṃkhyeye asya ca Dharmarucer mama ca darśanam; S.254: tasmād apy arvāk trtīye 'samkhyeye Krakucchando nāma samyaksambuddho loka utpannah; S. 261: idam mama irtiye 'samkhyeye sya Dharmarucer darsanam; S. 262: yāvac ca mayā bhiksavas tribhir asaml:hyeyaih şadbhih pāramitābhir anyais ca duşkarasatasahasrair anuttarā samyaksambodhih samudānītā tāvad anena Dharmarucinā yadbhūyasā narakatiryakşu kşapitam. Die Bemerkungen in den Aufschriften bedeuten also Ende der ersten. bzw. zweiten, Asamklıyeya-Periode; Ende der Übung aller Tugenden in der dritten Asamkhyeya-Periode', und es ist sehr wohl möglich, daß auch sie direkt aus dem Originalwerk übernommen sind. Aus den angeführten Stellen des Divyāvadāna gelit ferner hervor, daß man bei den Sarvästivädins drei Asamkhyeya-Perioden unterschied, also genau so wie in den Bilderversen. Nun sind in den Wandmalerien fünfzehn Buddhas dargestellt. Es ist demnach wahrscheinlich, daß man aus jeder Periode fünf wählte. Die Anordnung der Bilder ergibt sich aus der beigefügten Zeichnung.



Die erste Periode schließt nach den Aufschriften mit 9, die zweite mit 7, die dritte mit 10. Die Enden der Perioden stoßen also genau in der Mitte des Korridores zusammen. War die Anordnung, wie es doch schließlich das wahrscheinlichste ist, symmetrisch, so können nur 1, 2, 4, 5, 9, dann 3, 6, 8, 11, 7 und endlich 13, 12, 15, 14, 10 zusammengehören, d. h. Mahendra, Tamonuda, Ksemamkara, Simha, Ratnasikhin gehören der ersten Periode an, Sikhin, einer der sechs Jinas, Sunetra, Vāsiṣṭha, Dīpaṃkara der zweiten, S..., die beiden Buddhas, deren Namen verloren sind, Angīrasa und Kāśyapa der dritten. Der Symmetrie wegen ist der letzte Buddha der zweiten Periode in die Mitte gestellt. Die Ergebnisse stimmen, soweit es sich um Ksemanikara und Dipanikara handelt, mit den oben angeführten Angaben des Divyāvadāna überein. Auch für Kāśyapa ist die Sache richtig, da er nach dem einstimmigen Zeugnis aller Schulen der unmittelbare Vorgänger des historischen Buddha ist und er natürlich, wenn drei Asaṃkhyeya-Perioden unterschieden werden, am Schlusse der dritten Periode erscheinen muß. Aber auch wer der vorgeschlagenen Anordnung und den daraus gezogenen Schlüssen nicht zustimmt, wird zugeben müssen, daß nach der Lehre, die der Dichter der Bilderverse kannte, die Pranidhicaryā nicht erst unter Dīpaṃkara begann, sondern schon unter

den Vorgängern dieses Buddha geübt wurde. Das beweist unwiderleglich die Bemerkung, daß Dīpaṃkara ans Ende des zweiten Asaṃkhyeya, Ratna. śikhin aber schon ans Ende des ersten Asamkhyeya gehört. Über die Lehre vom Vyākaraņa ist aus den Aufschriften nichts zu entnehmen: wenn wir den Bildern selbst trauen dürfen, so fand das Vyākaraņa in allen Fällen statt, wo die Pranidhiearyā geübt wurde. Auf den meisten Bildern ist der betreffende Buddha dargestellt, wie er sich dem gabendarbringenden Bodhisattva zuneigt und dabei die Hand in lehrender Stellung erhebt. Es kann also keinem Zweifel unterliegen, daß hier der Akt des Vyākarana dargestellt ist, der natürlich unmittelbar auf die Pranidhicaryā folgt; aus den wenigen Fällen, wo die Darstellung weniger deutlich ist, ist sicherlich ein Unterschied im Dogma nicht zu erschließen. Die Zahl der Bilder ist fünfzehn. Es ist vielleicht kein Zufall, daß diese Zahl mit der Zahl der im Bahubuddhasūtra des Mv. gelehrten Pranidhicaryās übereinstimmt: man würde dann in der Malerei an der alten Zahl festgehalten haben. Sicher ist das aber nicht, denn wir finden anderswo auch Gruppen von 2, 6, 8, 14 und 16 Pranidhi-Darstellungen1). Gar nichts ist aus der Zahl der Bilder natürlich für die Zahl der Pranidhicaryas zu entnehmen, die in dem Werk. dem die Verse entstammen, behandelt waren. Jenes Werk kann viel mehr derartiger Legenden enthalten haben, und das ist sogar wahrscheinlich. Daß man tatsächlich später die Zahl der Pranidhiearyas weit über fünfzehn oder vierundzwanzig hinaus vergrößerte, ergibt sich aus den Geschichten im Anfang des Mahāvastu (I, 34-63), so wirr sie auch im einzelnen sind. Hier wird nicht nur von der Pranidhiearvä unter einzelnen Buddhas erzählt, auch unter solchen, die in dem oben besprochenen Bahubuddhasütra nicht vorkommen2); der Buddha erinnert sich hier auch der Verehrung. die er Tausenden und aber Tausenden von Buddhas in früheren Geburten erwiesen hat mit der Absieht, künftig die Bodhi zu erlangen.

Die Verteilung der Buddhas auf drei Asamkhyeva-Perioden in den Bilderaufschriften ist aber noch weiter von Bedeutung. Wir haben gesehen, daß sie genau mit den Angaben des Divyāvadāna stimmt. Das ist um so wichtiger, als die Texte anderer Schulen andere und zum Teil direkt damit

<sup>1)</sup> Grimwedel a. a. O. Index unter Pranidhi-Bilder.

<sup>2)</sup> Von den im Bahulunddhasütra genannten Buddhas kommen hier nur Sarväbhibhü (36ff.) und Śākyamuni (47) vor, aber die Angahen üher die Darbringung stimmen nicht. Auch wird hier die erste Pranidhicaryā unter Śākyamuni verlegt (48); die alte Lehre ist also anch hier aufgegeben. Bemerkenswert ist, daß auch hier bei Śākyamuni die typische Stadtbeschreibung eingeschoben wird (47; Śākyamuni verlegt Llahu panal, Mahāmaudgalyāyana Kapilarastum nāma nagaram vistarena) und daß nuch hier der Titel Bahubuddhasūtra erscheint (54; iti šrī Mahārastnaradāra Indula lad llag vērtam s māg tam), obwohl er an der Stelle, wo er steht, hinter den Angalast über die ersten 5 Pranidhis kaum am Platze zu sein scheint. Vernautlich ist der ber hier verstammelt; die Anfahrung des Titels zeigt aber, daß die Pranidhie myā veralbers her ihre Stelle im Bahubuddhasūtra latte.

in Widerspruch stehende Angaben enthalten. Im Bahnhuddhasütra des My, wird ebenfalls, besonders in den eingestreuten Strophen, eine gewisse Gruppierung der Buddhas versucht, aber sie ist eine ganz audere, und von Asamkhyeya-Perioden ist überhaupt nicht die Rede. Auch sonst heißt es im Mv., wo die Zeit eines Buddha angegeben wird, nur, daß er vor unermeßlichen unzahligen Kalpas lebte, so z. B. von Śākyamuni (I, 47 ito . . . aparimitā as mikkyeyā kalpā yam Šākyamuniķ . . . loke udapādi); die Geschichte unter Sarvābliblin spielte vor 100000 Kalpas (I. 35 kalpāna šatasahasram); Dipamkaras Vater Arcimat lebte aparimite asamkhyeye kalpe (I. 193). Im Buddhavamsa des Pali-Kanon aber wird z. B. die Geschichte des Dipamkara, der nach den Aufschriften und dem Divyävndäna im zweiten Asamkhyeya lebte, ausdrücklich 4 Asankhyeyas 100000 Kalpas zurückdatiert (II. 1 imppe ca satasahasse ca caturo ca asamkhiye)1). Solche Spielereien mogen uns ein Lacheln abnötigen; sie sind aber nicht gleichgültig. Wir durfen aus der Übereinstimmung der Bilderverse mit dem Divyavadana schließen, daß jene Verse und natürlich auch die Bilder selbst von Angehörigen der Schule herrühren, in der der Text des Divvävadana entstand, d. h. der Sarvästivädins?). Das Ergelmis ist nicht unerwartet. Huen-tsang kennt am ganzen Nordrand der Tarimwüste nur Klöster der Sarvästivädins, und die Handschriften, die in dieser Gegend gefunden sind, scheinen sämtlich Werke dieser Schule zu enthalten. Ich bin daher überzeugt, daß, wenn sieh in diesen Handschriften oder im Chinesischen oder Tibetischen eine Schrift der Sarvästivädins über die Prapidhicaryäs finden wird, diese viel genauer mit den Bilderversen übereinstimmen wird als die mir jetzt zugänglichen Werke. Ob das Gedicht, dem die Bilderverse entnommen sind, selbst im Chinesischen oder Tibetischen auftauchen wird, ist mir indessen sehr zweifelhaft. Die Sprache der Verse ist kläglich. Man hat aber durchaus nicht den Eindruck, als ob das seinen Grund etwa darin hätte, daß die Verse aus einem Prakrit-Dialekt übersetzt sind. Es ist vielmehr Mönchssanskrit recht und sehlecht, wie man es wohl in späterer Zeit in den zentralasiatischen Klöstern schrieb. Dort werden auch diese Verse entstanden sein.\*

Es fragt sich nun, welchen Wert wir den Versen für die Deutung der Bilder beimessen können. Es wird dazu nötig sein, die Darstellungen im einzelnen mit den Angaben der Verse zu vergleichen und vor allem auch die Repliken heranzuziehen, die sich in dem Tempel Nr. 4 zu Bäzäklik finden<sup>3</sup>). Die Ergebnisse sind, wie ich glaube, zum Teil von prinzipieller Bedeutung

<sup>1)</sup> Jūt. 1, 2 crkliirt durch kappasatasahassādhikānam hi catunnam asamkheyyānam matthake; vgl. 1, 44 tattha amhākam Bodhisatto Dīpamkarādīnam catuvīsatiyā Buddhānam santike adhikāram karonto kappasatasahassādhikāni cattāri asamkheyyāni āgato.

<sup>2)</sup> Auf eine andere in die gleiche Richtung weisende Tatsache werde ich nachher zurückkommen.

<sup>3)</sup> Andere Paralleldarstellungen habe ich nur gelegentlich benutzt.

für die Beurteilung dieser Malereien, die, abgesehen von ihrem kunsthistorischen Wert, auch als Dokumente zur Geschichte der buddhistischen Legende unser Interesse beanspruchen können. Bei der Besprechung der Bilder folge ich der oben vorgeschlagenen Anordnung.

1. 'Als Brahmane habe (ich) Mahendra, den Führer der Welt. mit heißen Bädern<sup>1</sup>), Wohlgerüchen und sehwarzem Agallochum<sup>2</sup>) verehrt. ihm einen Vihāra gebaut und alle Ehren erwiesen.'

Die Darstellung (Nr. 7 in Tempel 4) stimmt mit dem Vers insofern, als die rechts vor der Schilfhütte kniende Person, der sich der Buddha im Redegestus zuwendet, ein Brahmane ist. Die Hütte deutet hier wie in 13 und 15 den Stand der Person an. Links stehen übereinander, was in dieser Malerei immer hintereinander bedeutet, noch zwei Brahmanen und ein Brahmanenknabe, die runde Gegenstände in Schüsseln tragen. Diese Spaltung des einen Bodhisattva in mehrere Personen begegnet uns noch mehrfach. Meines Erachtens erklärt sie sieh so, daß auf der einen, in unserem Falle der rechten Seite der Bodhisattva in dem Augenbliek dargestellt ist, wo er das Vyākaraņa empfängt, während auf der anderen Seite der vorausgehende Akt der Gabendarbringung geschildert ist. In unserem Falle wäre dann der zweite Brahmane links als ein Begleiter des Bodhisattva aufzufassen; dem Knaben fällt ja sieherlich nur diese Rolle zu. Streng genommen müßten wir allerdings erwarten, daß die beiden Darstellungen des Bodhisattva rechts und links genau gleich seien. Das ist hier wie in anderen Bildern nicht der Fall; der erste Brahmane links, der wegen seines Platzes im Vordergrund des Bildes doch wohl als der Bodhisattva betrachtet werden muß, ist in der Farbe des Haares und der Haut und in den Details des Sehmuckes von dem knienden Brahmanen verschieden. Ich bin aber überzeugt, daß man in solehen Fällen auf logische Richtigkeit zu Gunsten malerischer Abwechslung und Belebung verziehtete, denn solche kleinen Unterschiede finden sich auch da, wo eine andere Deutung der dargestellten Personen geradezu ausgeschlossen ist, wie z. B. in 2 und 3.

Von den in dem Vers genannten Gaben scheint auf dem Bilde nichts vorzukommen. Die runden Gegenstände in den Schüsseln erklärt von Le Coq als die tibetischen dor·ma, Grünwedel als Brot. Wie Räncherwerk sehen sie jedenfalls nicht aus. Auch von den heißen Bädern ist nichts zu bemerken, und ob das Haus oben rechts den geschenkten Vihāra darstellt, ist zum mindesten sehr zweifelhaft, da sich dieses Haus wiederholt auch auf

<sup>1)</sup> Jyentākakarmaņā. Jyentāka ist in der Schreibung jentāka im ŠKDr. am Caraka belegt. In der Mahūvyutpatti liest die Ausgabe von Mironow 281, 89 jontāka!; die Handschriften haben jotantākah und jenhākah. Es ist offenbar auch hier jentālah oder jyentākah zu lesen; jye kann leicht zu jo entstellt werden. Wahrscheinlich ist jyentāka identisch mit Pali jantā in jantāghara, Badehaus für heiße Bäder; s. Mahā vagga I, 25, 12; Cullav. V, 14, 3; VIII, 8. Nach Bühler, KZ. XXV, 325 ist jantāghara Sk. yantragrha.

<sup>5)</sup> Lies kālenāgaruņā.

Bildern findet (2, 5, 7, 10), wo in dem Vers von einem Vihāra nicht die Rede ist. Auf die Nebenfiguren, die fast überall wiederkehren, Vajrapāņi, die Monehe, die den Bhikṣusaṃgha des Buddha repräsentieren, die Gottbeiten, die Zeugen der frommen Handlung sind, gehe ich hier und im folgenden nicht weiter ein.

2. Den ausgezeichneten Tamonuda beschenkte (ich), als (ich) ein König war, mit einem tula (?), der mit verschiedenen Juwelen besetzt war.

Auf dem Bilde (Nr. 8 in Tempel 41)) ist der kniende Bodhisattya, dem sich der Buddha mit der Gebärde eines Redenden zuwendet, in der Tat ein König. Auf der gegenüberstehenden Seite erseheint derselbe König noch einmal stehend mit einem Schirm in der Hand. Hier sind also deutlich die beiden Phasen der Handlung, links die Darbringung, rechts das Vyākarana, dargestellt. Eine Bestätigung dieser Auffassung scheint mir die Fignr hinter dem knienden Bodhisattva zu liefern. Es ist ein Jüngling<sup>2</sup>), der denselben Schirm trägt wie der stehende Bodhisattva. Ich erkenne darin einen Devaputra, der den geschenkten Schirm für den Buddha trägt, wahrend dieser das Vyākaraņa ausspricht. In der weiblichen Figur hinter dem stehenden Bodhisattva sehe ich nicht, wie von Le Coq, eine Göttin, sondern die Gemahlin des Königs. Eine ganz ähnliche Figur erscheint auf den Bildern 3--5, wo sie stets als Fürstin gedentet werden kann oder muß. Entscheidend ist, daß alle vier die sonderbare rote Bemalung oder Tätowierung im Gesieht zeigen, die auf den Gesiehtern der sieheren Gottheiten niemals verkommt.

// Das Wort tula, das hier 'Schirm' zu bedeuten scheint, vermag ich nicht zu erklären; Sieglings Konjektur (tūlena) befriedigt mich nicht.\*

Was die Gestalt des Buddha betrifft, so möchte ich darauf hinweisen, daß der Rand der Aureole und der Vesica durch flackernde Flammen gebildet wird. Das seheint mit seinem Namen 'Finsternisvertreiber' zusammenzuhängen. Allerdings kehren diese Flammen in dem Bilde des Käsyapa wieder (10), wo eine Beziehung auf den Namen fehlt.

4. Ksemankara, die Sonne der Menschen, verehrte (ich), als (ich) ein König war, mit heißen Büdern; Wohlgerüchen und sehwarzem Agallochum<sup>3</sup>) und schenkte ihm 60000 Vihāras.

Das Bild (Nr. 1 in Tempel 4) unterseheidet sieh von dem vorhergehenden dadurch, daß der Buddha nicht im ausgesproehenen Redegestus dargestellt ist; ich möchte trotzdem annehmen, daß er dem König, der links vor ihm kniet, das Vyākaraņa erteilt. Rechts steht wieder der König, von seiner Gemahlin begleitet. Sie tragen wieder in Schüsseln die Gaben, die wir schon in 1 an Stelle des zu erwartenden Räucherwerkes fanden. Ob das Haus oben links die geschenkten 60000 Vihāras vertritt, ist, wie schon

<sup>1)</sup> Anstatt des Hauses oben rechts erscheint hier eine blumenstreuende Gottheit.

<sup>2)</sup> Der Schnurrbart ist vorgezeichnet, aber nicht ausgeführt worden.

<sup>3)</sup> Lies kālenāgaruņā.

bemerkt, unsicher; dagegen könnte das hinter dem knienden König sich erhebende jurtenartige Gebäude mit dem Rauchloche und einem Querstabe, von dem ein Netz und eine Lederflasche (?) herabhängt, wohl ein Badehaus sein. Auch das erwähnte jantāghara ist nach den Angaben im Vinayapiṭaka ein Haus, in dessen Mitte ein Feuer brennt. In der Replik sind die Außenwände dieses Hauses nicht mit dem Rankenmuster bedeckt, sondern mit Flammen, die in drei Etagen übereinander geordnet sind. Vielleicht ist das nur eine andere Art der Verzierung; vielleicht aber soll es den durch die Ritzen der Wand dringenden Schein des im Innern bronnenden Feuers bedeuten.

5. 'Als König verehrte ich, Ananda, Simha, den löwengewaltigen Mannstier, mit einem Schirm, dessen Stock aus einem Edelsteine bestand.'

Das Bild (Nr. 2 in Tempel 41)) ist ähnlich wie 2 zu deuten. Rechts steht der Bodhisattva als König, neben ihm, nicht eine Göttin, sondern seine Gemahlin²). Beide tragen Schirme in den Händen. Links kniet wieder der König, das Vyākaraṇa von dem im Redegestus dargestellten Buddha empfangend. Hinter ihm steht eine jugendliche Gestalt mit einem Banner in der Hand. Ich erkläre sie ebenso wie die entsprechende Figur in 2 als die Gottheit, die die dargebrachte Gabe für den Buddha entgegengenommen lat. Dagegen scheint zu sprechen, daß die Gottheit, wie gesagt, deutlich ein Banner, nicht einen Schirm trägt. Daß die Erklärung trotzdem richtig ist, beweist die Replik in Tempel 4, in der die entsprechende Person tatsächlich mit einem Schirm dargestellt ist³). Wir haben hier also ein absolut sicheres Beispiel für die Richtigkeit der Behauptung, daß die Maler sich gelegentlich Variationen gestatteten, die geeignet sind, den dargestellten Vorgang zu verdunkeln.

9. Früher, in anderen Geburten, war ich der Sohn eines Königs. Gleh verehrte meinen Bruder Ratnasikhin mit einer Öllampe<sup>4</sup>).

'Ende der ersten Asamkhyeya-Periode.'

Bild (Nr.3 in Tempel 4) und Aufschrift stimmen in den Grundzügen überein. Das Bild unterscheidet sich von den bisher besprochenen aber insofern, als der Bodhisattva nur einmal dargestellt ist. Er kniet in der linken Eeke in der Tracht eines Fürsten, ein Räuchergefäß darbringend. Der Buddha im Redegestus erteilt ihm das Vyākaraņa. Rechts kniet ein

<sup>1)</sup> Die Abweichungen außer der nachher angeführten sind irrelevant.

<sup>2)</sup> Siche oben S. 265.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Er unterscheidet sich in Einzelheiten ein wenig von den Schirmen, die der König und die Königin in unserem Bilde tragen; wir wissen aber nicht, wie die letzter in der Replik aussahen.

<sup>\*)</sup> sutāham steht sieher für sutoham, abhūvan für abhūvam. In den Hand-chriften wird aushautendes n gewöhnlich durch m ausgedrückt; daher ist hier ungekehtt n für m geschrieben, bhrātaram bernht auf Konjektur. Anstatt Ratnašikhi samdipataila su lesen, sadīpataila wäre eigentlich 'mit Lampe mid to oder 'mit Lampenöl'; das Wort steht aber wohl für satailadīpa.

Mönch, der dasselbe Räuchergefäß trägt. Es ist also ein Mönch aus dem Gefolge des Ratnasikhin, dem der Buddha die Gabe des Prinzen zur Verwahrung übergeben hat.

Die einzige Abweichung von dem Verse liegt in dem dargebrachten Gegenstande. In der Replik in Tempel  $4^1$ ) ist es ebenfalls ein Räuchergefäß. Daß aber dieses erst später an die Stelle einer Öllampe getreten ist, beweist das entsprechende Bild in Tempel a, Anlage A zu Idyqutšähri, wo unverkennbar eine Lampe mit brennendem Dochte dargestellt ist<sup>2</sup>).

3. 'In dieser lieblichen Stadt verehrte ich, als ich ein Großkaufmann war, den ruhmreichen, vollkommen erleuchteten Buddha namens Sikhin mit Vihāras').'

Das Bild (Nr. 9 in Tempel 44)) stimmt in keiner Weise zu dem Verse. Vor dem im Redegestus dargestellten Buddha kniet rechts mit gefalteten Händen der Bodhisattva, aber nicht als Śresthin, sondern in der Tracht eines Königs. Allerdings finden wir dieselbe Figur in 8, wo wir nach dem Verse ebenfalls einen Sresthin erwarten müßten. Der Schluß, den man daraus ziehen könnte, daß der zentralasiatische Maler von dem Sresthin eine falsche Vorstellung hatte, wird aber dadurch hinfällig, daß in 6 der im Verse genannte Sresthin richtig als Kaufmann dargestellt ist<sup>5</sup>). Hinter dem König steht seine Gemahlin<sup>6</sup>). Unten links ist wieder der König dargestellt, wie ihm von einem Mönch eine Tonsur geschoren wird. Die Vihāras felilen; das Haus in der linken oberen Ecke kann schon deshalb kaum einen Vihara darstellen, weil in dem Hofe eine Anzahl Pferde sichtbar sind. Wir können also aus dem Bilde nur eine Legende herauslesen, daß der Bodhisattva als König den Buddha Sikhin irgendwie verehrte, das Vyākaraņa empfing und dann in den Orden eintrat. Ähnliche Geschichten werden im Buddhavamsa und in der Nidanakatha von dem Bodhisattva unter Koṇḍañña, Sujāta, Phussa, Vessabhu und Kakusandha erzählt?). Hier wäre also anders als in allen vorher besprochenen Bildern das Vyākarana und ein späterer Vorgang dargestellt. Die Annahme, daß die Verehrung gerade in dem Eintritt in den Orden bestand, also dem Vyākaraņa vorausging, verbietet sich durch den Umstand, daß dann der Bodhisattva

<sup>1)</sup> Chotscho, Tafel 37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Grünwedel, Bericht über archäologische Arbeiten in Idikutschari und Umgebung, S. 64ff., Tafel 6.

<sup>3)</sup> Der zweite pāda hat eine Silbe zu wenig. Vielleicht ist Šikhināmno yaśasvinaḥ zu lesen: 'in dieser lieblichen Stadt des ruhmreichen Ś.' Saṃbuddhāḥ steht für saṃbuddhah. Schreibungen wie vahārai für vihāraiḥ sind auch in den Handschriften häufig.

<sup>4)</sup> Die Abweichungen sind unbedeutend.

 $<sup>^5)</sup>$  Daß der in Nr. 11 erscheinende Bodhisattva kein Śresthin ist, wie der Vers angibt, bedarf keines Beweises.

<sup>6)</sup> Siehe oben S. 265.

<sup>7)</sup> Die Pranidhicaryä unter Sikhin ist aber im Buddhavamsa und in der Nidänakathä (Jät. I, 41) wie im Mahävastu ganz anders.

beim Vyākaraņa nicht in weltlicher Tracht und von seiner Gemahlin begleitet erscheinen dürfte, sondern das Mönehsgewand tragen müßte. Einen so sehweren Verstoß gegen die Logik wird man dem Maler doch nicht zutrauen dürfen. Wir müssen uns auch hüten zu glauben, daß alle diese Bilder nach demselben Schema komponiert seien. Originale Schöpfungen sind es ja überhaupt nicht. Wahrscheinlich hat jedes Bild seine eigene besondere Geschichte<sup>1</sup>), und was sie uns gleichartig erscheinen läßt, sind nur gewisse Äußerlichkeiten, die mit dem eigentlichen Inhalt des Bildes nichts zu tun haben.

Auch hier scheint, ähnlich wie in Nr. 2, mit dem Ornament des Randes der Aureole und der Vesiea des Buddha auf seinen Namen angespielt zu sein. Von Le Coq nennt es fragend 'vielfarbige palmenwipfelförmige Lotusblätter'; mir scheinen es deutlich die Augen des Pfauenschweifes zu sein die gewählt sind, weil der Name des Buddha 'Pfau' bedeutet. Dieselben Pfauenaugen finden sich aber auch in Nr. 8 bei dem Buddha Sunetra 'Schönauge', wo die Bezugnahme auf den Namen, wenn sie auch nicht unmöglich ist, doch ferner liegt.

6. Mit einem Elefanten, einem Pferde, Gold, Frauen. Juwelen und Perlen<sup>2</sup>) zog ich als Großkaufmann aus, um die seehs Jinas zu verehren.

Über den Vers habe ieh schon S. 259 gesprochen. Die Übersetzung von udyanam kytam kann nicht als ganz sieher bezeichnet werden; von der Herstellung eines Gartens' kann hier aber kaum die Rede sein. Daß gerade sechs Gaben genannt sind, wird nicht zufällig sein: nach dem Verse beschenkte der Bodhisattva offenbar jeden der seehs Buddhas mit je einem der angegebenen Gegenstände. Auf dem Bilde (= Nr.10 in Tempel 4) scheint die dritte Darbringung dargestellt zu sein, und zwar gleich in Verbindung mit dem Vyākaraņa. In der reehten Eeke knien vor dem redend dargestellten Buddha zwei Kaufleute mit Schüsseln, auf deuen straffgefüllte Bentel liegen, in den Händen. Natürlieh kann nur der eine der beiden der Bodhisattva sein, der andere muß als sein Begleiter gefaßt werden. Auch in dem Kaufmann, der auf der linken Seite ein Pferd, ein Maultier und ein Kamel am Zügel hält, möchte ich nur einen Begleiter sehen. Interessant ist die Gottlieit, die sieh über dieser Figur nach unten bengt. Die Arme sind in Brusthöhe erhoben und ihre Haltung scheint Staunen auszudrücken', bemerkt von Le Coq. Auf der Replik ist sie nach Grünwedel dargestellt 'nach unten greifend, um etwas herbeizuholen'. Wir haben also auch hier offenbar wieder einen Devaputra vor nus, der bereit ist, die Geschenke für den Buddha in Empfang zu nehmen.

S. Sunetra, den Führer der Welt, verehrte ich damals, als ich ein Großkaufmann war, mit einem Juwel und einem lieblichen Vihära.

<sup>1)</sup> Fur Nr. 7 ließe sie sich vielleicht schon jetzt schreiben, da hier die Anfanze in der Gaudhärakunst klar zutage liegen.

<sup>·)</sup> ratnamaktibleile steht offenbar für ratnamaktübleile.

Das Bild ist durch den nachträglichen Durchbruch einer Tür auf der linken Seite beschädigt, aber vollständig in der Replik in Tempel 4 erhalten (Nr. 12). Darbringung und Vyākaraṇa sind in einer Szene zusammengefaßt. Der Bodhisattva ist, wie schon bemerkt, nicht als Śreṣṭhin, sondern als König dargestellt. Er kniet auf der rechten Seite, das maṇiratna auf einer Schale tragend, vor dem Buddha, der zu ihm redet. Auf der linken Seite bringt nach Grünwedel seine Gemahlin denselben Gegenstand dar; sie ist also, wie in Nr. 2—5, an der Darbringung beteiligt, ohne in dem Vers erwähnt zu sein, hat aber natürlich an dem Vyākaraṇa keinen Anteil. Wegen des oben rechts dargestellten Hauses verweise ich auf die Bemerkung unter 1.

11. Erfreut über die Nachricht von der Ankunft des Väsistha, schmückte ich, der ich ein Großkaufmann war, einen Garten aus und ließ 1) einen Vihära erbauen.

Hier gehen Bild (= Nr.13 in Tempel 4) und Vers weit auseinander. Weder von einem Śreṣṭhin, noch von einem Garten, noch von einem Vihāra ist etwas in dem Bilde zu entdecken. Der Bodhisattva ist vielmehr ein alter Mönch, der vor dem Buddha kniet und ihm ein Stück Zeug darbringt, das trotz seiner verhältnismäßigen Kleinheit kaum ein Kopftuch sein soll, wie von Le Coq meint, sondern, wie schon Grünwedel bemerkt, ein Mönchsgewand vorstellt. Genau dasselbe Gewand trägt z. B. der Mönch in der linken oberen Ecke des Bildes²). Der Buddha ist diesmal nicht als redend dargestellt; er hält ein ebensolches Gewand wie der Mönch in der linken Hand. Es scheint hier also nur die Darbringung dargestellt zu sein.

7. 'Als (ich) den strahlenden, ruhmreichen Dipamkara erblickte, verehrte (ich), der (ich) damals ein junger Brahmane war, ihn mit sieben blauen Lotussen.'

'Ende der zweiten Asamkhyeya-Periode.'

Die dargestellte Legende ist so wohlbekannt, daß ich sie hier nicht zu wiederholen brauche. Rechts liegt der junge Brahmane auf dem Boden,

<sup>1)</sup> Das Präsens kārayāmy steht wohl nur wegen des Metrums für akārayam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Noch in einer anderen Einzelheit weiche ich von von Le Coqs Deutung ab. Der alte Mönch kniet, wie von Le Coq bemerkt, 'auf einem merkwürdigen rechteckigen Teppich, der auf rötlichem Grunde ein gelbliches Rankenmuster zeigt. Eine dunkelfarbige schmucklose Einfassung umgibt den Teppich; besonders auffallend sind die beiden dunkeln Dreiecke, die von der Einfassung her das Muster am vorderen Teil des Teppichs unterbrechen. Sollten etwa diese Dreiecke nur die zurückgeklappten Ecken des eigentlichen Teppichs sein, den man auf einer Unterlage von der Farbe seiner eigenen Rückseite ausgebreitet hat?'. Ich möchte daran erinnern, daß nach der Pätimokkharegel, Nissagiya Päcittiya 15 (Tibet. Sarvästiv. 15, Chines. Dharmagupt. 15) ein neuer Teppich, ehe ihn der Mönch gebrauchen durfte, dadurch verunziert werden mußte, daß eine Spanne von dem alten rundherum gesetzt wurde. So erklärt sich sicherlich auf unserem Bilde die unscheinbare Einfassung des Teppichs; wahrscheinlich sind aber auch die dunkeln Dreiecke absichtlich zur Verunstaltung eingesetzte Flicken. In der alten Zeit waren den Mönchen allerdings so kostbare Teppiche, wie der auf dem Bilde dargestellte, überhaupt verboten; siehe Mahāvagga V, 10, 4.

sein Haar vor dem Buddha ausbreitend. Die gewöhnliche Aureole fehlt. offenbar aber nur, weil der Maler es bei der ungewöhnliehen Stellung des Bodhisattva zu schwer fand, sie anzubringen. Der Buddha, der nicht im Redegestus dargestellt ist, trägt einen Lotus in der rechten Hand. Hier haben wir also die letzte Phase der Geschichte vor uns. Hinter dem auf dem Boden liegenden Bodhisattva steht eine männliche Person, zwei Lotusse haltend. die sie im Begriff ist, auf den Buddha zu werfen. Diese Stellung und die Übereinstimmung in der Kleidung, in dem Fehlen der Sandalen. im Haar, machen es zweifellos, daß dies wiederum der Bodhisattva ist, dargestellt in dem Augenblick, wo er seine Lotusse dem Buddha zuwirft. Hinter ihm steht noch eine männliche Person mit einer Schale voll Lotusblumen in der Hand. Die Tracht ist der des Bodhisattva ziemlich ähnlich<sup>1</sup>). Man könnte daher versucht sein, in dem Dargestellten wieder den Bodhisattva zu erkennen, der die Blumen bringt, mit denen er den Buddha verehren will. Ich glaube nicht, daß das richtig ist. Der Vorgang ist schließlich doch zu nebensächlich, um in das Bild aufgenommen zu werden, und der Umstand, daß in der Schale sechs Lotusse liegen, weist eher darauf hin. daß diese Person wieder eine Gottheit ist, die die dargebrachten Blumen für den Buddha in Verwahrung genommen hat; den siebenten Lotus trägt der Buddha selbst in der Hand. Es ist aber, wie wir schen werden, noch eine andere Deutung möglich. Jedenfalls weicht unsere Darstellung von der älteren Fassung, nach der die geworfenen Lotusse eine Gloriole um das Haupt des Buddha bilden, erheblich ab2).

Es bleibt die Gestalt in der linken Eeke des Bildes. Es ist eine durch den Schnurrbart und das Bärtchen an der Unterlippe als männlich gekennzeichnete Person, die in der Tracht dem Bodhisattva sehr ähnlich ist; nur die Krone. die Haartracht und die Farbe der Aureole ist verschieden. In der linken Hand hält sie einen Lotus, den sie dem Buddha zuwerfen will. Die Figur ist zunächst rätselhaft, denn eine zweite Darstellung des lotuswerfenden Bodhisattva ist in dem Bilde offenbar nicht am Platze. Die Lösung gibt die Replik (Nr. 11) in Tempel 4. Hier ist nach Grünwedels Beschreibung an Stelle der männlichen Person ein Mädehen dargestellt, nach rechts gewendet, nach Blumen greifend'. Es ist also unzweifelhaft das Mädehen gemeint, von dem der junge Brahmane fünf Lotusse erhielt und die dem Buddha selbst zwei Lotusse zuwarf. Auf unserem Bilde trägt die Person, wie schon gesagt, einen Bart, der Busen aber zeigt deutlich runde weibliche Formen; man vergleiche, um den Unterschied von der

<sup>1)</sup> Die Sandalen fehlen auch hier, doch spricht das nicht gegen die nachher gegebene Erklärung, da zum Beispiel auch in Bild Nr. 10 die Gottheiten ohne Sandalen dargestellt sind.

<sup>\*)</sup> Übrigens möchte ich bemerken, daß die Lotusse in dem Bilde nicht, wir der Vers verlangt, blau sind, sondern in verschiedenen Farben prangen. Der Vers stimmt mit dem Divyävadäna überein, wo in der Dipamkara-Geschiehte ebenfalls von nilagsalwas die Rede ist (S. 248f.).

Darstellung der männlichen Brust zu erkennen, z. B. die gegenüberstehende Figur des Bodhisattva. Hier liegt also zweifellos ein Fehler des Malers vor. Wahrscheinlich wurden die Bärtchen, die in dieser Kunst überhaupt einfach zum konventionellen Zeichen der Männlichkeit herabgesunken sind, erst am Schluß, nachdem das Gemälde unter Benutzung von Schablonen fertiggestellt war, mit feinem Pinsel eingezeichnet; dabei hat das arme Mädchen durch ein Versehen eine Geschlechtsveränderung erfahren. Man scheint übrigens den Fehler später selbst bemerkt zu haben. Das Mannweib zeigt als einen ganz besonderen Schmuck auf jeder Seite des Schnurrbartes drei schwarzgraue Linien, die fast wie ein Katzenbart aussehen. Schwarzgraue Tüpfelchen umgeben auch das Bärtchen an der Unterlippe. Sie sind sicherlich nachträglich hinzugefügt und rühren entweder von einem Kenner her, den der falsche Bart störte und der ihn gewissermaßen ausstreichen wollte, oder von dem Maler, der sich seines Fehlers bewußt wurde und mit den Linien und Tupfen andeuten wollte, daß der Bart wieder zu entfernen sei; zur Ausführung der Korrektur ist es dann nicht gekommen. Das Bild zeigt noch einen, vielleicht sogar noch zwei ähnliche Fehler. Was dem Mädchen zuviel gegeben ist, hat der ausgestreckte Bodhisattva zu wenig erhalten; bei ihm ist der Schnurrbart vergessen worden. Anderseits ist die Figur, die ich vorhin als Gottheit erklärt habe, die die Lotusse für den Buddha in Empfang nimmt, in der Replik in Tempel 4 nach Grünwedel ein Mädchen. Dann kann sie aber wohl nur als das Mädchen gedeutet werden, das die Lotusse bringt; wieviel Blumen in der Replik auf der Schale liegen, gibt Grünwedel nicht an.

Die übrigen Verschiedenheiten in den beiden Darstellungen sind von geringer Bedeutung. Der Buddha trägt in Tempel 4 nicht nur einen Lotus in der Hand, sondern er hat sich auch Blumen hinters Ohr gesteckt. Der stehende Bodhisattva blickt dort nach rückwärts herab, und anstatt der beiden Gottheiten stehen oben rechts zwei Mönche.

13. 'Als ich ein Rsi war, verehrte ich S..., den Herrn der Dreiwelt; mit einem hübschen Bastgewand wurde er von mir .... bekleidet.'

Das Bild (Nr. 15 in Tempel 4) zeigt wieder den Doppelvorgang der Gabendarbringung und des Vyākaraṇa. Links steht ein schwarzhaariger Brahmane mit einem Tigerfell in den Händen. Rechts kniet vor einer Schilfhütte ein braunhaariger Brahmane, der ein Pantherfell trägt und von dem redend dargestellten Buddha das Vyākaraṇa empfängt. Nach dem, was wir oben unter Nr. 1 und 5 feststellen konnten, kann es trotz der Verschiedenheit der Haarfarbe und der Gabe nicht zweifelhaft sein, daß beide Male derselbe Brahmane gemeint ist. In der Replik fällt überdies die eine Verschiedenheit fort; nach Grünwedel halten hier beide Brahmanen ein Goldgewand in den Händen<sup>1</sup>). Das valkala, unter dem sich diese Zentral-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ebenso gibt Grünwedel bei der Beschreibung der Replik in Halle 10 (a. a. O. S. 261) an, daß die beiden Brahmanen Goldstoffgewänder in den Händen tragen.

asiaten wohl nichts Rechtes vorstellen konnten, hat sich also zunächst in ein Goldgewand verwandelt und dann weiter teils in ein Panther-, teils in ein Tigerfell, die beiden für die Brahmanen der zentralasiatischen Kunst charakteristischen Kleidungsstücke.

- 12. Der Vers fehlt. Das Bild (Nr.14 in Tempel 4) stellt eine ähnliche Szene dar wie Nr.3. Ein Mönch schert einen König.
- 15. Der Vers ist fast verwischt. Was zu erkennen ist, lautet in der Übersetzung etwa: 'In richtiger Weise wurde der Buddha verehrt ... erfüllt (?) der Wunsch 1) und das Reich des Dharma von mir, als ich ein König war. durch Glauben (erlangt).'

Das Bild (Nr.6 in Tempel 4) zeigt links vor einer Schilfhütte einen Brahmanen, der vor dem im Redegestus dargestellten Buddha kniet. Rechts steht ein Brahmane, der auf einer Schüssel die schon mehrfach erwähnten Kuchen oder Opfergaben darbringt. Der Bodhisattva ist also einmal als Darbringender, einmal als Empfänger des Vyākaraṇa dargestellt. Kleine Unterschiede in der Farbe des Haares und der Haut sind auch hier wie in Nr.13 vorhanden und ebenso wie dort zu beurteilen. Wenn in dem Vers das Wort rājabhūtena absolut sicher stände, würde hier wieder ein unvereinbarer Gegensatz zwischen Vers und Bild zu konstatieren sein. Ganz unmöglich ist es aber nicht, daß dvijabhūtena 'als ich ein Brahmane war'. dagestanden hat, wenn auch die vorhandenen Spuren mehr auf rā als auf dri weisen.

14. 'Als ich den Angīrasa am Ufer des Flusses stehen sah, setzte ich, der ich ein Karawanenkaufmann war, auf einem Schiff den Weisen über den Fluß.'

Auf dem Bilde (Nr.52) in Tempel 4) ist der Buddha im Redegestus, auf einer Art Fähre stehend, dargestellt. Er wendet sich drei Kauflenten zu, von denen zwei knien, einer aufrecht steht. Es ist nicht leicht zu sagen, wer von ihnen als der Bodhisattva anzusehen ist. Man möchte am liebsten den schönen beturbanten Greis dafür erklären, wenn nicht der kniende und eine Schale mit irgendwelcher Speise tragende Mann durch seinen Platz im Vordergrunde des Bildes größeren Anspruch auf diesen Namen machen könnte. Auf der gegenüberliegenden Seite liegen im Vordergrunde ein Kamel und ein Esel, beide mit Warenballen bepackt; dahinter kniet ein Kaufmann mit gefalteten Händen, ein anderer steht aufrecht da, in den Händen eine Schüssel, auf der gefüllte Beutel liegen. Diese beiden Personen sind wohl nur als Begleiter zu denken, so daß das Bild Darbringung und Vyäkaran.

<sup>1)</sup> Ist půrno manorathah zu lesen?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Unwesentlich ist, daß in der Replik oben links Gottheit und Möneh der Plätze vertauscht haben. Die übrigen Angaben Grünwedels, die auf eine Verschied neheit in der Komposition der Bilder schließen lassen, sind, wie die Originale im Museum für Volkerkunde zeigen, nicht richtig. Auf der linken Seite sind auch in Tempel der Kaufleute dargestellt und rechts findet sich auch hier der Esel nehen dem Kauss

in einer Szene darstellen würde. In diesem Falle stimmt also Vers und Bild gut zusammen.

10. 'Unter Kāśyapa¹), dem höchsten der Menschen, war ich der junge Brahmane Uttara. Als ich das Wort des . . . ²) gehört hatte, faßte ich den Entschluß, in den Orden einzutreten.'

'Ende der Übung aller Tugenden in der dritten Asamkhyeya-Periode.'

Auf dem Bilde (Nr. 4 in Tempel 4) steht rechts ein kleiner Brahmanen-knabe mit einer Schale voll Blumen. Sein Stand ist durch die Wadenstrümpfe aus Pantherfell gekennzeichnet, die auf diesen Bildern nur brahmanische Asketen tragen. Auf der anderen Seite kniet ein Mann im Mönchsgewand, der die charakteristischen Merkmale des Buddha, Uṣṇṣa und Ūrṇā, zeigt. Ihm wendet sich der große Buddha zu; die Gebärde der rechten Hand scheint Rede auszudrücken. Es kann kaum einem Zweifel unterliegen, daß der māṇava Uttara rechts im Akt der Verehrung dargestellt ist, links in dem Augenblick, wo er nach seinem Eintritt in den Orden das Vyākaraṇa empfängt. Auffallend und ein Verstoß gegen die buddhistische Dogmatik ist nur, daß er auf der rechten Seite schon mit den Attributen des Buddha erscheint. Die Replik scheint in diesem Punkte richtiger zu sein; wenigstens notiert Grünwedel an dieser Stelle: 'kniender Bhikṣu, añjali'.

Sämtliche Schulen stimmen darin überein, daß der Bodhisattva das Vyākaraņa von Kāśyapa als ein junger Brahmane (māṇava) empfing. Seine Geschichte wird, im wesentlichen gleich, ausführlich und mehrere Male im Mahāvastu I, 319—337, kürzer im Buddhavaṃsa und in der Nidānakathā, Jāt. I, 43, erzählt³). In allen drei Werken ist sein Name Jyotipāla (Jotipāla); im Svāgatāvadāna des Divyāvadāna (193) wird aber erwähnt, daß der ehrwürdige, vollkommen erleuchtete Kāśyapa dem Uttara māṇava das Vyākaraṇa erteilen werde: 'Du, māṇava, wirst, wenn das Leben des Menschen hundert Jahre währt, der Tathāgata, der Arhat, der vollkommen erleuchtete Śākyamuni sein.' Hier zeigt sich also wieder die genaue Übereinstimmung des Verses mit der Tradition der Sarvāstivādins⁴).

Aus dem Vergleich der Aufschriften mit den Darstellungen ergibt sich, daß die Maler unmöglich nach jenen Versen gearbeitet haben können. Man mag noch so vieles aus reiner Unachtsamkeit erklären oder aus Miß-

<sup>1)</sup> Lies Käśyape statt Käśyapo.

<sup>2)</sup> Ich vermag das fehlende Wort nicht herzustellen.\*

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Der Bodhisattva tritt auf Anraten seines Jugendfreundes, des Töpfers Ghaţīkāra, in den Orden ein. Es ist sehr wahrscheinlich, daß darauf auch in dem Verse mit den Worten na. i. ālavaca śrutvā angespielt ist; der Freund würde dann hier einen anderen Namen führen. Übrigens ist der māṇava in den Erzählungen erheblich älter, als er auf dem Bilde erscheint.

<sup>4)</sup> Übrigens kennt auch der Buddhavamsa und die Nidanakatha (Jat. I, 37) eine Pranidhicarya des Bodhisattva als Uttara māṇava, sie verlegt sie aber unter den Buddha Sumedha.

verständnissen oder aus einer Freude an malerischem Wechsel, die sich über die Gebote der Logik hinwegsetzte; es ist schlechterdings unmöglich. daß man einen König darstellte, der sieh in den Orden aufnehmen läßt. oder einen Mönch, der die cīvara-Gabe macht, wenn der Text, dem man zu folgen hatte, von einem Sresthin erzählte, der Viharas stiftete. Diese Maler, oder vielmehr die Künstler, die ursprünglich die Bilder sehufen, von denen uns hier nur handwerkmäßig hergestellte Kopien vorliegen, müssen einem Text gefolgt sein, der sieh in manchen Punkten von dem Werk, dem die Verse entnommen sind, unterschied. Das ist an und für sich nichts Auf. fälliges. Die meisten Pranidhi-Legenden sehen sieh zum Verwechseln ähnlich; nur wenige, wie die zu Dīpamkara oder Kāśyapa gehörigen, tragen ein individuelles Gepräge. So wurden sie miteinander vertauscht oder vermengt, und zwar nicht nur in den verschiedenen Schulen, sondern sogar in derselben Schule, wie die oben aus dem Mahavastu angeführten Beispiele zeigen. Wie kam man aber dazu, für die Bilder Aufschriften zu wählen, die mit den Darstellungen nicht im Einklang stehen? Meines Erachtens erklärt sieh das so, daß das ursprüngliche Werk, nach dem die Bilder gearbeitet waren, verloren und durch ein jüngeres, aus dem die Aufschriften stammen, ersetzt war. Als man das Bedürfnis fühlte, die Bilder mit Aufschriften zu versehen, griff man daher zu diesem und wählte Verse daraus aus, indem man die Namen der Buddhas als Stiehwörter nahm. ohne sich um den Inhalt der Verse zu kümmern. Ist diese Erklärung richtig. so würde durch die Verse wenigstens der Name der dargestellten Buddhas gesichert sein.

## Epigraphische Beiträge.

III. Das vierte Säulen-Edikt des Aśoka.

Seit der Ausgabe der Felsen- und Säulen-Edikte des Asoka durch Bühler sind nahezu 20 Jahre verflossen. In dieser Zeit ist eine Reihe von Arbeiten erschienen, die das Verständnis dieser Inschriften über Bühler hinaus gefördert haben; niemand aber wird bestreiten, daß auch jetzt noch zahlreiche Stellen und einzelne Ausdrücke der Aufhellung bedürfen. Insbesondere wird die schärfere Beobachtung des Sprachgebrauches und die strengere Scheidung der verschiedenen Dialekte vielfach zu anderen Resultaten führen; nicht selten wird auch eine Nachprüfung die Erklärungen Kerns und Senarts, die Bühler nicht angenommen hat, als die richtigen erweisen. Beispiele dafür glaube ich im folgenden geben zu können.

Unter den Säulen-Edikten ist das vierte, das den ausführlichen Bericht des Königs über die Lajjūkas enthält, in Delhi-Sivālik, Lauriyā-Ararāj und Lauriyā-Nandangarh vollständig, in Delhi-Mīrath, Allahabad und Rāmpurwā wenigstens in größeren Bruchstücken erhalten, sodaß über die Lesung kaum irgendein Zweifel bestehen kaum. Desto größer sind die

Schwierigkeiten, die gerade dieses Edikt der Erklärung bereitet. Der Bequemlichkeit halber stelle ich den Text des Ediktes in der Version von Ds nach der Bühlerschen Ausgabe voran, mit Angabe aller inhaltlich bedeutsamen Abweichungen in den anderen Versionen.\*

Devānam-piye Piyadasi-lāja-hevam-āhā[:] saduvīsativasa (1) abhisitena 1)me iyam-dhammalipi-likhāpitā[.] Lajūkā-me (2) bahūsu-pānasatasahasesu janasi-āyatā tesam-ye-abhihāle-vā (3) damde-vā atapatiye-me-kate[;] kim-ti-[?] lajūkā asvatha abhītā (4) kammāni-pavatayevū2) janasa-jānapadasā hitasukham-npadahevū (5) anugahinevu-cā[.] Sukhīyana dukhīyanam-jānisamti dhammayutena-ca (6) viyovadisamti janam-janapadam[;] kim-ti-[?] hidatamca pālatam-ca (7) ālādhayevū-ti3)[.] Lajūkā-pi-laghamti paţicalitave-mam[;] pulisāni-pi-me (8) chamdamnāni-paţicalisamti te-pi-ca-kāni-viyovadisamti yena-mam-lajūkā (9) caghamti-ālādhayitavef.] Athā-hi-pajam viyatāye-dhātiye nisijitu (10) asvathe-hoti[:] Viyata-dhāti caghati-me-pajam sukham-palihatave1)[,] (11) heram-mamā-lajūkā-kaṭā jānapadasa-hitasukhāye[;] yena-eteabhītā (12) asvatha5)-saṃtaṃ avimanā-kaṃmāni-pavatayevū-ti[.] Etena-melajūkānam (13) abhīhāle-va-damde-vā atapatiye-kaṭe[.] Ichitaviye-hi-esā-[;] kim-tif?] (14) viyohālasamatā-ca-siya damdasamatā-cāf.] Ava-ite-pi-ca-meāvuti[:] (15) bamdhanabadhānam-munisānam tīlītadamdānam patavadhānam timni-divasāni-me6) (16) yote-dimnef.] Nātikā-va-kāni nijhapayisamti jīvitāye-tānam (17) nāsamtam-vā-nijhapayitā") dānam-dāhamti-pālatikam upavāsam-va-kachamtif.] (18) Ichā-hi-mef: | hevam-niludhasi-pi-kālasi pālatamālādhayevū-ti\*) janasa-ca (19) vadhati-vividhe-dhammacalane samyame dāna $savibhage-ti^9)[.]$  (20)

Den Satz tesam ye abhihāle vā damde vā atapatiye me kaţe übersetzt Bühler (Ep. Ind. II, S.253) im Anschluß an Kern: 'I have made them independent in (awarding) both honours and punishments.' Das ist dem Sinne nach unzweifelhaft richtig; Bühlers Erklärung der grammatischen Konstruktion des Satzes aber ist verfehlt. Er faßt atapatiye als Substantivum (\*ātmapatyam) und übersetzt die Worte ins Sanskrit: teṣām yo 'bhihāro vā dando vā [tatra] mayā [teṣām] svatantratā kṛtā. Daß diese Interpretation nicht richtig sein kann, zeigt der später folgende Satz etena me lajūkānam abhihāle va damde vā atapatiye kaṭe. Hier muß Bühler abhihāle und damde als Lokative fassen: 'for this reason I have made the Lajūkas independent in (awarding) both honours and punishments'. Das aber ist aus sprachlichen Gründen unmöglich. Der östliche Dialekt, in dem die Säulen-Edikte, die Felsen-Edikte von Dhauli, Jaugada und Kālsi und die kleineren Edikte bis auf die von Siddāpura abgefaßt sind, kennt von den

<sup>1)</sup> La und Ln Ovasābhisitena.

<sup>3)</sup> La ālādhayevu (omitt. ti).

<sup>5)</sup> La Ln R abhīta asvathā.

<sup>7)</sup> La und Ln nijhapayitave.

<sup>9)</sup> A omitt. ti.

<sup>2)</sup> La und Ln pavatayevū-ti.

<sup>4)</sup> La und Ln palihațave-ti.

<sup>6)</sup> A omitt. me.

<sup>8)</sup> A alādhayevu (omitt. ti).

a-Stämmen nur einen Lokativ auf -asi1). Nur an zwei Stellen kommt augeblieh ein Lokativ auf -e vor. In F XIII liest Bühler in K Yona-Kambojese. Nābhake Nābhapamtişu Bhoja-Pitinikyeşu Adha-P. ladeşu, in Sh Yora. Kamboyesu Nabhake Nabhitina Bhoja-Pitinikesu Amdhra-Pulidesu, in M Yona-K . . . . su Nabhake Nabhapantisu . oja-Pitini . . su Andha-P . . . Die Lesung Nabhake ist aber sehon äußerlich recht unsieher. Für K gibt Bühler an (Beitr. S. 193): 'Die Rückseite des Abklatsches zeigt Nābhakr: der Vorderseite nach könnte der e-Strieh zufällig sein', und für M (Beitr. S. 227): 'Der ältere Abklatseh bietet [Nabha]kao.' Es ist ferner doch ganz unwahrscheinlielt, daß hier, abweiehend von dem gewöhnliehen Gebrauch, ein Ländername im Singular stehen sollte. Dazu kommt, daß die drei danebenstehenden Wörter sämtlich Dvandvas aus den Namen zweier Völkerschaften sind. Das alles weist darauf hin, daß Nābhaka-Nābhapamtisu zu lesen, und daß auch dies ein Dvandva ist: 'bei den Näbhakas und den Nābhapanktis.' Der zweite angebliehe Lokativ auf -e ist bhage amne in F VIII in Dh. J (nur bhāge a-), K, wofür G bhāge amñe, Sh bhagi amñi, M bhage ane bieten. Man pflegt darin, unter Berufung auf Pali aparabhage. einen adverbiellen Ausdruck 'seitdem' zu sehen. Aus dem Zusammenlung gelit das keineswegs mit Sieherheit hervor, und auch der Pali-Ausdruck beweist nicht viel, da sieh erstens apara und anya der Grundbedeutung nuch nicht deeken und zweitens im Pali niemals, soviel ieh weiß, apare bhage oder bhage apare vorkommt. Meines Erachtens kann bhage anne nur ein Nominativ sein; da die Stelle auch sonst mißverstanden ist, gedenke ich später ausführlich darauf zurückzukommen. In lebendigem Gebrauelie sind die Lokative auf -e nur in dem westliehen Dialekt von Girnär und in dem nordwestlichen von Shähbäzgarhi und Mänsehra. In G finden wir vijite III. Pāļalipute V. save kāle VI, sarve kāle VI, pakaraņe IX, prakaraņe XII. pi(vi)jite XIII, sarasake eva vijaye (?) XIII, neben den etwas hänfigeren Formen auf -amhi2). Ein Lokativ auf -asi kommt nieht vor. Der Dialekt von Girnär älmelt in diesem Punkt wie in anderen dem Pali, wo der Lokativ auf -c. -amhi und -asmim ausgeht, und unterscheidet sieh scharf von dem östlichen Dialekt. In Sh und M finden wir Lokative auf -c. -aspi und -asi. In Sh sind die Formen auf -e am häufigsten, in M die Formen auf -asi. Nur die Endungen -e und -aspi werden dem eigentlichen Dialekt angehören; die Formen auf -asi können wir mit größter Wahrscheinlichkeit als Entlehnungen ans der im östlichen Dialekt abgefaßten Vorlage betrachten. und zwar hat sich M wie fast immer dieser Vorlage genauer angeschlosen als Sh.

<sup>1)</sup> In K vom zehnten Edikt an natürlich auch -asi und -asi geschrieben. De Vermutung Bühlers (Ep. Ind. II, 270, Note 68), daß in 8.7 bahane janasi em Schrebefehler für bahake janasi sei, ist abzulchnen. Bühler selbst verwei-t auf den Lobalie provintsmae in 8.5.

<sup>\*)</sup> Einmal in F IX pravāsaņamki.

Abhihāle und daṃde können also an der zweiten Stelle in unserem Edikt nur Nominative sein, und atapatiye muß ein Adjektiv sein, wie schon Kern, Jaart. S. 95, gesehen hat, der es richtig durch svatantraḥ wiedergibt. Es ist in beiden Fällen wörtlich zu übersetzen: 'Das Belohnen oder Strafen seitens der Lajjūkas ist von mir von ihnen selbst abhängig gemacht worden.' Atapatiye ist wahrscheinlich eine adjektivische Weiterbildung von ātmapati mit dem Suffix -ya, wie Sk. avya, yonya von avi, yoni. Die Zurückführung auf ein Bahuvrīhi \*ātmapatika, die dem Sinne nach wohl möglich wäre, wird dadurch erschwert, daß sich in diesem Dialekte kein sicheres Beispiel für den Ausfall des suffixalen k mit ya-śruti findet; nila-thiyam in FIX Dh (K nilathiyām, Sh nirathriyam, M nirathriya, aber G niratham) ist leichter auf \*nirarthyam, eine Bildung wie \*ātmapatya, zurückzuführen als auf \*nirarthikam, wie Franke, WZKM. IX, S. 347, vorschlägt, und die von Bühler (Beiträge, S. 298) gegebene Ableitung von gevayā (S 1) aus gevakāh ist ganz problematisch¹).

Was die Bedeutung von abhihāla anbetrifft, so möchte ich es lieber durch den etwas weiteren Ausdruck 'Belohnen' wiedergeben als durch 'awarding honours', wie Bühler sagt. In der von Bühler, Beiträge S. 283f., aus Jāt. 515, 6 angeführten Stelle abhihāram imam dajjā athadhammānusathiyā bedeutet abhihāra, in Übereinstimmung mit der Grundbedeutung von abhihr, nichts weiter als 'Geschenk': 'Gib [ihm] diesen [niṣka Goldes] als Geschenk für die Unterweisung im Artha und Dharma.' Daß der Kommentar pūjam karonto sagt, beweist für den, der die vielen Fehler dieses Werkes kennt, gar nichts. Auch der Ausdruck katāsanābhihārasakkāro (Jāt. V, 60) bedeutet kaum, wie Bühler meint, 'durch das Angebot der Ehre eines Sitzes gastlich empfangen', sondern 'durch [Anerbieten eines] Sitzes und Darbringungen gastlich aufgenommen'; unter dem abhihāra werden wir hier die Darreichung von

<sup>1)</sup> Die Etymologie, die Michelson, IF. XXIII, 264ff., von dem Worte gibt, muß ich freilich ganz ablehnen. Nach ihm ist gevaya mit Haplologie aus \*gevāvayas, 'whose period of life is attendance', entstanden. Die Wurzel gev ist nur aus dem Dhātupātha bekannt. Ich bin der letzte, die Angaben der indischen Grammatiker im Bausch und Bogen zu verwerfen; wenn man aber im Dhätupätha nebeneinander sevr, gevr, glevr, pevr, mevr, mlevr, śevr, khevr, plevr, kevr findet, alle mit der Bedeutung sevane und mit Ausnahme des ersten unbelegt, so wird, meine ich, das unbedingte Vertrauen in die Realität gerade des gevr doch wohl etwas erschüttert werden; es kann geradeso gut auf Verderbnis beruhen, wie z. B. khevr, das sicherlich nur schlechte Schreibung für seur ist. Bei dieser Unsicherheit auch noch die Haplologie als Erklärungsmittel heranzuziehen, scheint mir über die Grenzen des Zulässigen hinauszugehen. Das Schlimmste aber ist vielleicht die souveräne Verachtung, mit der die Bedeutung behandelt wird, oder glaubt M. wirklich einen Sanskritisten überzeugen zu können, daß der Inder jemals einen so absolut sinnlosen Ausdruck wir 'dessen Lebensperiode Dienst ist' geprägt haben sollte und daß dieser dann weiter auch noch die Bedeutung 'niedrig' angenommen haben konnte; denn daß in der Reilie ukasā ca gevayā ca majhimā ca nur dies die Bedeutung von gevaya sein kann, wird doch wohl kein Einsichtiger bezweifeln. Ich kann in solchen Etymologien, die leider durchaus nicht vereinzelt dastehen, nur Spielereien sehen, die eine Förderung der Wissenschaft nicht bedeuten.

arghya, madhuparka usw. zu verstehen haben. In dem Edikt ist abhihāla sicherlich in erster Linie von der Begnadigung zu verstehen, d. h. von dem Befreien aus der Gefangenschaft, von dem auch in FV und Sep. I die Rede ist, und wie wir sehen werden, von dem Erlaß der Todesstrafe. Was hier abhihāla und daṃḍa genannt wird, wird meiner Ansicht nach in Z.6 durch sukhūyana dukhūyanam bezeichnet. Kern übersetzt sukhūyana dukhūyanam jānisaṃti 'kennis nemen van hetgeen genoegen of ongenoegen wekt'. Senart 'ils rendront compte des progrès ou des souffrances', 'they will make themselves acquainted with their good and evil plight', Bühler 'they will know what gives happiness and what inflicts pain.' Ieh muß gestehen, daß ich mir bei diesen Übersetzungen nichts Rechtes denken kann. Meines Erachtens sind sukhūyana und dukhūyana nicht Adjektive, sondern Nomina actionis, die hier im Sinne des Infinitivs stehen'): 'sie werden verstehen. Freude und Schmerz zu bereiten', nämlich Freude durch den abhihāla, Schmerz durch den damda.

In dem folgenden Satz ist das einzige Wort, über dessen Bedeutung Zweifel bestehen können, dhammayutena. Dhammayuta kommt noch einmal in S 7 und mehrfach in F V vor. An unserer Stelle übersetzt Bühler es wie vor ihm Burnouf und Kern 'in accordance with the principles of the sacred law'. indem er dhammayutena einem Sk. dhammayutyā gleichsetzt. Ich halte das für ausgeschlossen, da das Wort in keiner anderen Stelle, wo es vorkommt, diese Bedeutung haben kann. Wahrscheinlich hat Thomas und V. Smith recht, die in dhammayuta einen bestimmten Beamten erkennen (Ind. Ant. XXXVII, S. 20ff.); der Singular würde hierzur Bezeichnung der jāti stehen.

Wesentlich anders als meine Vorgänger verstehe ich die folgenden Sätze: lajākā pi laghamti paţicalitave mam pulisāni pi me chamdamnāni paţicalisamti. Senart faßt chamdamnāni als Dvandva aus chanda und ājāā und übersetzt (Ind. Ant. XVIII, 9): 'The rajjākas will set themselves') to obey me, and so will my purushas also obey my wishes and my orders.' Die Übersetzung ist inhaltlich und formell anfechtbar. Man vermißt jede Gedankenverbindung mit dem Vorausgehenden, und beide Sätze sind zum mindesten überflüssig. Wozu sollte der König denn der Welt eine so selbstverständliche Sache verkünden wie die, daß seine Beamten ihm gehorchen'? Diese Schwierigkeiten vergrößern sich noch in der Bühlerschen Übersetzung: But the Lajākas are eager to serve me. My (other) servants also, who know my will, will serve (me).' Das hinzugefügte 'but' zeigt, daß Bühler den Mangel des Zusammenhanges mit dem Vorausgehenden gefühlt hat. Während Senart unter Bernfung auf S 1 — er hätte hinzufügen können

<sup>1)</sup> Vgl. F XIII Sh yam šako chamanaye, 'was verziehen werden hann', geget, ober G ya sakam chamitave.

<sup>5)</sup> Senart wollte laghanti zu caghanti verändern, weil er irrtumlich ann d.c.; daß das die Lesart von La und Ln sei.

S71) — die lajūkas den pulisas gegenüherstellt (Inser. Piy. II, S.34f.), faßt Bühler pulisa als den allgemeinen Ausdruck für 'Beamter', unter den auch die Lajjūkas fallen, und ist so gezwungen, ein 'other' zu ergänzen. Es ist aber doch kaum denkbar, daß dieses für den Sinn wichtigste Wort weggelassen sein sollte. Bühler, der chandamnūni, gewiß einfacher als Senart, als Tatpurnṣa : Sk. chandajūāh nimmt, muß ferner zu paţicalisamti ein mam ergänzen, und wenn auch in diesem Fall die Ergänzung vielleicht nicht unmöglich ist, so wird das Fehlen des Wortes doch sicher als Harte empfunden. Und dabei sind die Sätze genau so nichtssagend wie in der Übersetzung Senarts. Schwerer als alles das wiegt aber vielleicht ein grammatisches Bedenken. Pulisāni soll nach Senart wie nach Bühler ein Nom. Plur. sein: wir müßten also einen Geschlechtswechsel annehmen, der bei einem Wort wie pulisa doch geradezu unerklärlich wäre. Dazu kommt, daß in S 1 und S 7 der regelrechte Nominativ pulisā belegt ist.

Alle Sehwierigkeiten verschwinden, wenn wir pulisani chamdamnani als Akk. Plur, fassen und für laghamti die Bühlersche, auch lautlich nicht einwandfreie Gleichsetzung mit Sk. ranghante aufgeben und zu der Erklarung zurückkehren, die Kern, Jaart. S.96, gegeben hat. Laghati ist Sk. arhati und urghati, Pali arahati und agghati. Wahrscheinlich steht laghati für \*alaghati aus arghati wie hakam für ahakam usw.; möglich ist es aber auch, daß arghati mit wirklicher Metathesis zu \*raghati, laghati geworden ist. Allerdings kommt im Cale. Bairāt-Edikt aluhāmi vor, das unzweifelhaft Sk. arhāmi entspricht; aber gerade in diesem Edikt finden sich auch sonst Formen, die von dem gewöhnlichen Gebrauch abweichen, ich brauche nur an den Genitiv hamā gegenüber mama und den Instrumental hamiyāye gegenüber mamayā. mamiyā (S 7), mamāye (Sep. II Dh), mamiyaye (Sep. II J) zu erinnern. Wahrscheinlich sind solche Formen dem Einfluß des Lokaldialektes zuzuschreiben. Der Sinn des ersten Satzes scheint mir jedenfalls zu sein: 'Auch die Lajjūkas müssen mir gehorchen.' Diese Bemerkung hat ihren gnten Grund. Der König hat vorher gesagt, daß er die Lajjükas in bezug auf die Belohnungen und Strafen, die sie bestimmen, völlig unabhängig gemacht habe; nun schränkt er dies dahin ein, daß natürlich die Lajjūkas ihm zu gehorchen hätten. 'Und', fährt er fort, 'auch den Beamten, die meinen Willen kennen, werden sie gehorchen.' Unter diesen Beamten sind sicherlich nicht, wie Bühler meint, die Prativedakas zu verstehen, die doch nur einfache Spione sind, sondern hohe Würdenträger wie die Kumäras oder die Dharmamahämätras oder Beamte, die mit besonderen Missionen in die Provinzen geschickt wurden. Es ist ganz wohl möglich, daß chamdamna eine bestimmte technische Bedeutung hat und die Beamten charakterisiert, die als Stellvertreter des Königs auf-

<sup>1)</sup> S 1 Ds: pulisā pi ca me ukasā cā gevayā cā majhimā cā . . . . hemevā aṃtamahāmātā pi; S 7: [\*pul]isā pi bahune janasi āyatā . . . . lajūkā pi bahukesu pānasatasahasesu āyatā.

treten. Faßt man die beiden Sätze in dem angegebenen Sinne, so schließt sich auch das Folgende ungezwungen an: 'Auch die werden einige vermahnen, so daß die Lajjūkas imstande sein werden¹), mieh zufriedenzustellen.' Unter den kāni sind nach Bühler zunächst die Lajjūkas selber gemeint, dann aber wohl auch Untertanen im allgemeinen. Da riyoradisamti hier kaum eine andere Tätigkeit bezeichnen kann als das unmittelbar vorhergehende viyovadisamti, so glaube ich, daß wir den Gedanken au die Vermahnung der lässigen Lajjūkas aufgeben müssen²). Aśoka will sagen, daß die Beamten, 'die des Königs Willen kennen', ermahnende Erlasse an das Volk richten und so die Lajjūkas in ihrer Tätigkeit unterstützen werden. Grammatisch ist, wie ich nachher zu zeigen gedenke, auch noch eine audere Auffassung von kāni möglieh; der Sinn würde dadurch nicht verändert werden.

Ist meine Erklärung richtig, so wurde in dem östlichen Dialekt, den ich als Alt-Ardhamāgadhī bezeichne<sup>3</sup>), der Nominativ Pluralis der a-Stämme auf -ā, der Akkusativ auf -āni gebildet: Nom. pulisā, Akk. pulisāni. Ich glaube zeigen zu können, daß dies die regelmäßige und einzige Bildungsweise in diesem Dialekt ist. Die in Betracht kommenden Stellen sind die folgenden.

F XIII K: se athi anuşaye devānam piyaṣā vijinitu Kaligyāni 'Das ist die Reue des Göttergeliebten, nachdem er [das Land der] Kalingas erobert hat'. Diese Stelle hätte eigentlich schon längst zur Erkenntnis des Richtigen führen müssen, da die Annahme, daß ein Volksname im Indischen zu einem Neutrum Pluralis geworden sei, doch geradezu ungeheuerlich ist. Außerdem steht der zu dem Akkusativ gehörige Nominativ Kaligyā im ersten Satz tatsächlich da: aṭhavaṣābhisitaṣā devānam piyaṣa Piyadaṣine lājine Kaligyā vijitā 'Als der göttergeliebte König Priyadarśin acht Jahre gesalbt war, wurde [von ihm das Land der] Kalingas erobert.'

F XII K: devānā piye Piyadaşi lājā ṣāvāpāṣaṃḍāni<sup>4</sup>) pavajitāni gahathāni vā pujeti 'Der göttergeliebte König Priyadarśin ehrt alle Sekten, Asketen wie Haushälter.' Auch hier ist pāṣaṃḍāni der regelrechte Akkusativ zu dem Nominativ pāṣaṃḍā, der in demselben Edikt zweimal erscheint:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Daß caghati, das mehrmals in den Separatedikten wiederkehrt, Futurum von cak 'können' ist, hat Franke, WZKM, IX, S. 340ff., über allen Zweifel erhoben. Die Annahme, daß dieses Futurum prüsentische Bedeutung angenommen habe, ist völlig überflüssig.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) So auch Senart: 'ils répandront les exhortations, afin que les rājukas s'appliquent à me satisfaire.' Später (Ind. Ant. XVIII, S. 6f., 9) sucht er in dem mit gené beginnenden Nachsatze einen ganz anderen Sinn, worin ich ihm mach dem oben Bennerkten nicht folgen kann.

<sup>3)</sup> Siehe Bruchstücke buddhistischer Dramen, S. 40.

Die übrigen Versionen zeigen, daß säräpäsamdäni Kompositum ist, also tehlerhaft für savapäsamdäni steht. Die Orthographie ist in diesem Teile der her schrift sehr sehlecht.

pujetaviya en palapāšadā 'Andere Sekten sind zu ehren'; savapāşamda bahuşutā cā kayānāgā(gamā) ca huveyu ti 'Mögen alle Sekten vielerlei hören und gute Lehre haben.' Weitere Belege für den Nominativ von pāṣaṃḍa und gahatha oder gihitha liefert FXIII: ya tatā vaṣati bābhanā va ṣama(nā\*) vā ane vā pāṣaṃḍa gihithā vā¹) 'Überall wohnen Brahmanen oder Asketen oder andere Sekten oder Haushälter.'

FIII Dh; palisā pi ca . . . . . . . yutāni ānapayisati; K palisā pi ca yatani . . . . . . . anapayisamti. Bühler hat die alte Erklärung, wonach yutāni ein Sk. yuktān vertreten sollte, aufgegeben und übersetzt das Wort durch 'das Geziemende', 'what is befitting', weil in drei2) Versionen das Neutrum Phralis stehe und die in G entsprechende Form yute ebensogut Akk, Sing, des Neutrums wie Akk, Plur, des Maskulinums sein könne (Beitr. S. 22). Beides ist nicht richtig. An und für sich könnte untäni sowohl Akk. Plur, des Maskulinums wie des Neutrums sein, und in dem westlichen Dialekt von G gibt es kein sicheres Beispiel für den Akkusativ Singularis des Nentrums auf c. Nach den Ansführungen von Thomas (Ind. Ant. XXXVII, 8,20ff.; JRAS, 1909, 8,467) kann es aber auch nicht mehr zweifelhaft sein, daß yuta hier bestimmte Beamte bezeichnet3) und daß wir zu übersetzen haben: 'Auch sollen die Parisads die Yukta-Beamten beauftragen.' Auch für ein Wort mit dieser Bedentung erscheint mir die Annahme neutralen Geschlechtes völlig ausgeschlossen; yutāni ist der regelrechte Akkusativ zu dem Nominativ yutā, der im Anfang desselben Ediktes erscheint: Dh . . . . ta vijitasi me yutā lajuke ca . . . . . ike . . pameasu pamcasu vasesu anusayānam nikhamāvā; K savatā vijitasi mama yutā lajūke pādesike pameasu pameasu vasesu anusamyānam nikhamamtu Überall sollen in meinem Reiche die Yukta-Beamten und der Lajjūka und der Prādeśika alle fünf Jahre auf die Rundfahrt ausziehen.'

Damit ist die Zahl der sieheren Belege für den Akk, Plur. von maskulinen a-Stämmen erschöpft<sup>4</sup>). Die Texte enthalten noch zwei weitere

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Beitr. S. 80 las Bühler *pāšaṇḍagihithā* als Kompositum; vgl. S. 85, Note 7. Später (Ep. Ind. II, S. 464) lat er das mit Recht wieder aufgegeben.

<sup>2)</sup> Richtiger jetzt 'vier', denn auch M hat yutani.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Im übrigen verstehe ich freilich den Satz ganz anders als Thomas, wie ich spüter zeigen werde.

<sup>4)</sup> Nuch Bühler existierte allerdings in der Alt-Ardhamāgadhī auch eine Form des Akk. Plur. auf -c. Im ersten Separatedikt von Dh liest er iyam ca lipī tisanakhatena sotaviya amtalā pi ca tise khanasi khanasi ekena pi sotaviya. In amtalā pi ca tise sieht er den Vertreter von Sk. antarāpi ca tiṣyān 'und auch in der Zwischenzeit zwischen den Tiṣyatagen' (Beitr. S. 141). Aber in der Parallelstelle im zweiten Separatedikt heißt es in Dh: iyam ca lipi anucātummāsam tisena nakhatena sotaviyā kāmam cu khaṇasi khanasi amtalā pi tisena ekena pi sotaviya und in J: iyam ca lipī anucātummāsam sotaviyā tisena amtalā pi ca sotaviyā khane samtam ekena pi sotaviyā. Meines Erachtens würden sehon diese Stellen genügen, um tise, wenn es wirklich dastānde, als Schreibfehler für tisena zu erklären. Bühler selbst aber gibt an (Beiträge S. 131, Note 18), daß hinter tise eine große Abschürfung mit verschiedenen Rissen folge, und

Formen, die aber nicht beweisend sind: agikandhāni und dhammapaliyāyāni. Der Akkusativ agikamdhāni 'Feuermassen' oder 'Feuerbäume' findet sich in F IV Dh und K. Allerdings ist skandha im Sanskrit Maskulinum; bei der Bedeutung des Wortes wäre es aber immerlin möglich, daß in diesem Fall ein wirklicher Gesehlechtswechsel stattgefunden hätte, wie er bei anderen Wörtern, die Dinge oder Abstrakte bezeiehnen, zuweilen eingetreten ist, Dhammapaliyāyāni erseheint im Calc. Bairāt-Edikt: imāni bhamte dhammapaliyāyāni vinayasamukase aliyavasāni anāgatabhayāni munigāthā moneyasūte upatisapasine e cā lāghulovāde musāvādam adhigicya bhagavatā budhena bhāsite etāni bhamte dhammapaliyāyāni ichāmi kimti bahuke bhikhupāve cā bhikhuniye cā abhikhinam suneyu cā upadhāleyeyū cā 'Folgende Gesetzesstellen (folgt die Aufzählung), von diesen Gesetzesstellen wünsche ich daß viele Mönche und Nonnen sie häufig hören und bedenken.' Etani dhammapaliyāyāni ist unzweifelhaft Akkusativ, und da es offenbar nur das voraufgehende imāni dhammapaliyāyāni aufnimmt, so könnte man versucht sein. auch dieses als Akkusativ zu erklären. Allein die Titel der einzelnen Stellen sind im Nominativ gegeben, und das macht es wahrscheinlich, daß auch imāni dhammapaliyāyāni Nominativ ist. Eine solehe Voranstellung des Hauptbegriffes im Nominativ ohne Rücksicht auf die Satzkonstruktion ist im ganzen Gebiet der indischen Sprache nicht selten. Dhammapaliyāyāni wäre dann ebenso zu beurteilen wie die nachher (S. 284f.) angeführten Nominative auf -āni.

Die eben erwähnte Stelle in F IV Dh K enthält auch den einzigen Beleg für den Akk. Plur. eines maskulinen i-Stammes, und dieser zeigt wiederum den analogen Ausgang auf -īni. Sie lautet in Dh hathīni agikaṃdhāni aṃnāni ca diviyāni lūpāni dasayitu munisānaṃ, in K hathini agikaṃdhāni aṃnāni cā divyāni lupāni dasayitu janasa 'Elefanten und Feuermassen und andere himmlische Darstellungen den Leuten gezeigt habend¹)'. Ich halte es für ausgeschlossen, daß das Wort für Elefant jemals zu einem Neutrum geworden ist. Hathīni ist offenbar die regelrechte Form des Akk. Plur.; wie der dazugehörige Nominativ lautete, läßt sieh nicht feststellen.

Diese Bildungsweise des Akk. Plur. des Maskulinums ist in der Alt-Ardhamāgadhī nicht auf das Nomen beschränkt, sie findet sich ebenso bei dem Pronominalstamm ka²): S 4 Ds La Ln te pi ca kāni riyoradisanti 'auch

Senart hat ohne weiteres tisena gelesen. Es erscheint mir danach keinem Zweifel zu unterliegen, daß hier der Instrumental vorliegt.

<sup>1)</sup> Vgl. zu der Stelle Bhandarkar, Ind. Ant. XLII, S. 25ff.

<sup>3)</sup> In allen nachher angeführten Stellen ist ka in indefinitem Sinne verwendet. Belege für diesen Gebrauch im Sanskrit verzeichnen die Petersburger Wörterbieber. Buhler (Beitr. S. 298) glaubte auch in der Jütakaprosa V. 62, 27 einen Beleg gefunden zu haben: tam sutcä Sañjayakumäro täta Sambharakumäram daharo ti mä maññiel sare pi prüham eissajianen atthi ka, gaccha tam pucchā 'ti, 'Mein Lieber, halte Sambharakumära nicht für ummündig; wenn auch niemand imstande ist, die Frage 29 losen, geh und befrage ihu'. Hier liegt aber selbstverständlich nur ein Versehen.

die werden einige vermalmen': S 4 Ds A La Lu R nātikā (fehlt in A) va kāni nijhapaņisamti 'entweder werden die Verwandten einige bedenken machen'; 86 Ds La Lu kimmam (Ds kimam) kāni sukham āvahāmī ti 'möchte ich doch einige zum Glück führen': S 7 Ds kina su kāni abhyumnāmaycham dhammaradhiyā ti 'wodurch könute ich wohl einige euporheben durch das Wachsen im Gesetz'; FVI J Dh K hida ca kāni sukhayāmi (K sukhāyāmi) 'sowahl hier beglücke ich einige'. In allen diesen Fällen ist die Beziehung des kāni auf Personen vollkommen sicher; ebensowenig läßt sich bezweifeln. daß das Wort in den drei letzten Stellen ein Akkusativ ist. In den beiden ersten Stellen wäre indessen auch eine andere Anffassung möglich. Pischel, Grammatik der Präkritsprachen, § 357, hat bemerkt, daß in der Ardhamägadhi des Jaina-Kanons Pronomina, die sich auf Maskulina beziehen. zuweilen neutrales Geschlecht zeigen. Seine Beispiele beziehen sich alle auf Plurale; cyāranti sarvāvanti logamsi kammasamārambhā (Āyār. 1, 1, 1, 5. 7) - ciāvantah sarve loke karmasamārambhāh; āvantī keu āvantī logamsi samană ya măhană ya (Āvār.1, 4, 2, 3) = yāvantah ke ca yāvanto loke šramaņāš ca brāhmaņāš ca; yāim tumāim yāim te jaņagā (Āyār. 2. 4, 1, 8) = vas tram van te janakan; yāim bhikkhū (Āyār. 2, 7, 1, 1) = ye bhiksavah; järanti 'rijjäpurisä sarre te dukkhasambharä (Uttar. 215) = yävanto 'ridyäpurusāh sarve te duhkhasambhavāh!). Ähulich wird nun anch in S 5 nāni und käni auf Maskulina und Feminina bezogen, die sogar im Singular stehen. wobei aber zu beachten ist, daß der Singular, wie sehon Bühler bemerkt hat (Beitr. S. 262), hier im kollektiven Sinne gebraucht ist: La Lu ajakā nāni clakā ca sūkalī ca gabhinī ra pāyamīnā ra aradhya potake ca kāni āsammāsike2) Folgende weibliche Ziegen, Mutterschafe und Säue, [nämlich] die, welche trächtig sind oder säugen, dürfen nicht geschlachtet werden und gewisse [ihrer] Jungen, [nämlich] die, welche noch nicht sechs Monate alt sind3). Ich halte es daher für möglich, daß wir auch in den beiden

Fausbolls vor. Es ist zu lesen sacc pi pañhaṃ vissujjanen' atthiko, 'wenn du die Lösung der Frage wünschest'.

<sup>1)</sup> Das Beispiel aus Süyag. 504 gehört meines Erachtens in eine andere Kategorie.

<sup>2)</sup> Mit unwesentlichen Abweichungen auch Ds Dm.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nach Franke, WZKM. IX, S. 342f. ist ajakānāni ein Wort, eine Weiterbildung von ajaka mittels des Suffixes -āna, das 'einfach die Rolle eines Svārthika-Suffixes angenommen hat', und des Femininsuffixes -ānī. Ich stimme vollkommen mit dem Verfasser überein, wenn er sagt, daß die Erklürung zu viele, zum Teil ungewöhnliche Zwischenglieder erfordere, um vollständig bündig zu sein. Ich bezweifle sogar die Existenz des von Franke entdeckten Svārthika-Suffixes -āna. Seine Beispiele sind Pali gimhāna 'Sommermonat', vassāna 'Regenzeit', vesiyāna 'Vaiśya', sotthāna 'Segenswunsch', tiracchāna 'Tier', puttāna 'Sohn'. Gimhāna und vassāna verdanken, wie sehon Childers richtig geschen hat, ihren Ursprung dem Gen. Plur., der im Datum (gimhāna pakkhe neben gimhapakkhe usw.) beständig gebraucht wurde; in Jāt. 515, 24 yathāpi rammako māso gimhānam hoti ist natürlich gimhānam überhaupt kein Nom. Sing., sondern der regelrechte Gen. Plur. Vesiyāna in Jāt. 538, 25; 545, 183. 187. 309 und nach dem Metrum für vessāyano einzusetzen in Suttanipāta

Stellen in S 4 kāni mit te bzw. nātikā zu verbinden haben: 'auch von diesen werden einige vermahnen'; 'entweder werden die Verwandten, falls welche da sind, bedenken machen')'.

Dieselbe Bildungsweise zeigt sich endlich auch beim Personalpronomen tuphe und aphe; das Schwanken der Texte beweist aber, daß sie hierher erst sekundär vom Nomen übertragen ist. In den Separat-Edikten von Dhauli und Jaugada findet sich der Nominativ tuphe an folgenden Stellen: I tuphe (J phe) hi bahūsu pānasahasesu āyatā (J āyata); no ca tuphe etam (Dh omitt. tuphe etam) pāpunātha; dekhata (J dakhatha) hi tuphe ctam (J omitt. etam); tuphe caghatha sampatipādayitave (fehlt in J): II patibalā (J alam) hi tuphe asvāsanāye; tuphe (J omitt. tuphe) svagam (J add. ca) ālādhayisatha; tuphe (J omitt. tuphe) caghatha sampatipādayitare (J sam. pațipātayitave). Die gleiche Form tuphe und aphe wird im zweiten Scharat-Edikt von Dh für den Akkusativ gebraucht: etasi ațhasi hakam anusāsāmi tuphe In dieser Sache unterweise ich euch'; athā ca atānam hevam devānam piye anukampati aphe 'und der Göttergeliebte liebt uns wie sich selber'. Aber in J lauten die Akkusative tupheni und apheni. Die entsprechenden Stellen lauten hier: etāye ca aţhāye hakam tupheni anusāsāmi; atha atūnam anukampati hevam apheni anukampati; dazu kommen die beiden Stellen tupheni anusāsitu, tupheni hakam anusāsitu 'euch unterwiesen habend'. wo in Dh das Pronomen fehlt.

Daß in der Alt-Ardhamāgadhī der Akkusativ Pluralis der maskulinen vokalischen Stämme auf -ni mit Verlängerung des Stammauslautes gebildet wurde, erscheint mir danach unbestreitbar. Die Flexion war also: Sing. Nom. pulise, Akk. pulisaṃ; Plur. Nom. pulisā, Akk. pulisāni. Die Neutra andererseits werden in der Regel flektiert: Sing. Nom. dāne, Akk. dānaṃ; Plur. Nom. dānāni, Akk. dānāni. Daß sich unter diesen Verhältnissen die Form auf -āni leicht auch bei ursprünglichen Maskulina in den Nom. Plur. eindrängen konnte, ist begreiflich, und tatsächlich bieten die Texte dafür eine Reihe von Belegen. Die folgende Liste zeigt aber, daß diese Formen-

<sup>455</sup> geht offenbar auf \*vaiśyāyana zurück, wie Moggallāna auf Maudyalyāyana, Kaccāna oder Kātiyāna auf Kātyāyana; daß das Suffix -āyana nicht nur patronymick verwendet wird, zeigt Rāmāyaṇa, 'Rāma betreffend'. Sotthāna ist selbstverständlick nicht = Sk. svasti. sondern = Sk. svastyayana; i + a ist zu ā verschmolzen und \*sotthāyana weiter zu sotthāna geworden. Das Tier heißt tiryañe nach seinem wagerechten Gange; tiryaggatānām . bhūtānām kommt in Rām. in der Bedeutung 'der Tiere' vor (PW.); vgl. auch tiryagyāna 'Krebs'. Ich sehe daher in tiracchāna eig Bahnvrīhi nus tirascā und ayana, 'dessen Gang wagerecht ist'; \*tirascāyana mußtetiracchāna werden. Es bleibt nur puttānam in Mil. 241, Zeile 5, das schon Trenckter als kanm richtig bezeichnet hat; mir scheint es dem puttānam von Zeile 10 sein Dareite zu verdanken.

<sup>1)</sup> Vigovadisanti wäre dann bei der Wiederholung ohne Objekt gebraucht. Ebenso wird paliyovad in S 7 einmal absolut gebraucht, einmal mit dem Objekt verbunden: etc paliyovadisanti pi; kevam ca hevam ca paliyovadātha janam di vermagutang.

übertragung nur bei Wörtern stattgefunden hat, die durch ihre Bedeutung nicht vor einer Neutralisierung geschützt waren. S 5 Ds Dm La Ln yāni amnāni pi jīvanikāyāni no hamtaviyāni 'auch andere Tierarten dürfen nicht getötet werden'; S 5 Ds Dm La Ln pamnavīsati bamdhanamokhāni kaṭāni 'fünfundzwanzig Freilassungen von Gefangenen sind gemacht worden'; S 7 dhammathambhāni kaṭāni 'Gesetzessäulen sind gemacht worden'; S 7 ata athi silāthambhāni vā 'wo entweder Steinsäulen sind'1); S 7 magesu pi me nigohāni lopāpitāni chāyopagāni hosamti pasumunisānam 'auf meinen Befehl sind an den Wegen Banianenbäume gepflanzt worden; sie werden Menschen und Tieren Schatten spenden'; S 7 amnāni pi cu bahu[kāni] dhammaniyamāni yāni me katāni 'es gibt aber auch viele andere Gesetzesverbote, die ich gemacht habe'; F I J K2) timni yeva (K yevā) pānāni ālabhiyamti 'nur drei Tiere werden geschlachtet'; F I J Dh3) K etāni pi cu (K ca) timni (K tini) pānāni pachā (K omitt. pachā) no ālabhiyisamti 'aber auch diese drei Tiere werden in Zukunft nicht mehr geschlachtet werden'; F II Dh J4) K lukhāni ca (K omitt. ca) lopāpitāni (K lopitāni) 'auf meinen Befehl sind Bäume gepflanzt worden'5).

Vielleicht bildeten in der Alt-Ardhamägadhī sogar die Feminina ihren Akk. Plur. auf -ni. Der einzige Akk. Plur. eines Wortes, das seiner Bildung nach Femininum sein müßte, ist anusathini<sup>6</sup>) in S 7 Ds: dhammānusathini

<sup>1)</sup> In der Inschrift von Sahasram steht der Nom. Plur. silathambha.

<sup>2)</sup> In Dh ist nur timni und -labhiya- erhalten.

<sup>3)</sup> In Dh fehlt etāni pi cu. 4) Im J fehlt lopāpitāni.

<sup>5)</sup> Unsicher, weil nur zum Teil erhalten, ist asvā . . . . i ca tāni in Sep. II Dh, wofür J asvāsaniyā ca te bietet. Osadhāni in F II Dh J K entspricht formell Sk. auşadha, der Bedeutung nach Sk. oşadhi. Das Prädikat zu osadhāni wie zu dem im folgenden Satz vorkommenden müläni und phaläni zeigt die Endung -ä; so K osadhāni manusopagāni cā pasopagāni cā atatā nathi savatā hālāpitā ca lopāpitā cā [.] evamevā mulāni cā phalāni cā atatā nathi savatā kālāpitā cā lopāpitā cā, und entsprechend in Dh J Sh und M, aber nicht G. Sonst findet sich kein Nom. Plur. Neutr. auf -ā. Michelson, IF. XXIII, S. 249, erklärt allerdings pālanā (Dm [pāla]nam; La La R pālana) und sukhīyanā (Ds sukhiyanā; La La sukhīyana) in S 1 für Nom. Plur. Wenn auch kein anderes femin. Nomen actionis auf -anā im Sanskrit oder Prakrit belegt wäre, würde meines Erachtens die Existenz der Form aus der Inschrift hervorgehen. Kein Philologe, der auch nur eine Spur von Stilgefühl hat, wird verkennen, daß in einem Satz wie esā hi vidhi yā iyam dhammena pālanā dhammena vidhāne dhammena sukhiyanā dhammena gotī ti (S 1) pālanā und sukhiyanā nur Nom. Sing. sein können, so gut wie vidhane und goti. Nun sind aber auch die Feminina auf -anā seit der vedischen Zeit so häufig, daß es sich wirklich nicht verlohnt, Beispiele anzuführen, und in S 7 steht außerdem der Instrumental vividhāyā .. sukhāyanāyā, in FVI der Lok. -saṃtīlanāya (Dh J; -saṃtīlanāye K; -saṃtīraṇāya G; -samtiranaye Sh M). Nom. Sing. sind ebenso pativedanā in F VI, (Sh M pativedana), -samtīlanā in F VI (mit entsprechenden Varianten), und in F IV vimanadasanā K, vimānadasaņā ca hastidasaņā ca G. Mukhā im S 7 ist schon von Senart richtig als 'Agent, Vermittler' erklärt worden; mukha ist hier offenbar, weil es sich auf einc Person bezieht, zum Maskulinum geworden.

<sup>6)</sup> Dhammānusathini steht vielleicht für dhammānusatthinni, entstanden unter

anusāsāmi 'ich erteile Unterweisungen im Gesetz'. In demselben Edikt begegnet das Wort im Nom. Plur.: dhammānusathini rividhāni ānapitāri mannigfache Unterweisungen im Gesetz sind angeordnet worden'. Dieser Nominativ würde sich am leichtesten durch Übertragung aus dem Akkusativ erklären, und daß das Wort nicht einfach Neutrum geworden is: macht der Instrumental anusathiyā, anusathiya (S 1), dhammanusathiya (F IV K), der die feminine Endung zeigt, wahrseheinlich 1).

Es erhebt sieh nun weiter die Frage: sind diese merkwürdigen Formen des Akk. Plur. auf die Alt-Ardhamagadhi besehränkt oder sind sie auch in dem nordwestlichen Dialekt, der durch die Edikte von Shahbazgarhi und Mänsehra repräsentiert wird, und in dem westlichen Dialekt, der uns in dem Edikt von Girnar vorliegt, heimisch? Die Entscheidung der Frage wird durch die eigentümlichen Verhältnisse, unter denen diese Versionen entstanden sind, erschwert. Sie bieten bekanntlich nicht den reinen Lokaldialekt, sondern sind mehr oder weniger unvollkommene Übertragungen aus dem in Alt-Ardhamāgadhī abgefaßten Original. Übereinstimmungen zwischen den Dialekten dieser Versionen und der Alt-Ardhamāgadhī können daher nur dann als beweiskräftig für die Gleichheit der Sprache angesehen werden, wenn sie ausnahmslos sind; jede Abweichung dagegen sprieht für Verschiedenheit in der Spraehe.

In Sh und M finden wir nun tatsächlich an den Stellen, die den oben aus K angeführten entsprechen, eine Reihe von Akkusativen auf -ri; F XIII Sh so asti anusocana devana priyasa vijiniti Kaligani2) F XII Sh devanam priyo Priyadrasi raya savraprasamdani pravrajitani grahathani co pujeti: M devana priye Priyadrasi raja savraprasadani pravrajitani gehathani ca pujeti3); F III Sh pari[ṣa\*] pi yutani gaṇanasi aṇapeśaṃti; M pariga pi ca yutani gananasi anapayisati. Dagegen ist in F IV die Form auf ri beseitigt : Sh hastino jotikamdhani añani ca divani rupani drasayitu janasa: M hastine agikamdhani añani ca divani rupani draścti janasa. Das ist sicherlich nicht ohne Absieht gesehehen, und wir dürfen meines Erachtens aus der Anderung des Textes sehließen, daß solche Formen wie hathiri dem nordwestliehen Dialekt fremd waren.

Bestätigt wird das durch die Änderung in F VI, wo dem hida ca kūri sukhayāmi von J in Sh und M ia ca sa sukhayami entspricht. Die Form so ist schwierig; Bühler (Beitr. S. 173) hat sie als Gen. part. = Sk.  $\epsilon s \tilde{a} m$  erklärt.

dem Einfluß von tigmi (S.4). Allerdings sollten wir dann die Schreibung  $d^{I(i)}$ mānusatkinni erwarten; vgl. in demselben Edikt abkyumnamisati, annesu usw. 4. 8 3 Ds Dm La Lu linben wir den Nom. Plur, des Neutrums asinavagandiel.

<sup>1)</sup> Der Instrumental eines maskulinen oder neutralen i-Stammes ist allerd to nicht belegt.

<sup>4)</sup> In M fehlt die Stelle. Der Nominativ lautet in Sh und M Kaliger.

<sup>2)</sup> Die zugehörigen Nominative lauten in Sh parapragangla, s wengeweiter pravigoda, grakalka, in M parapragada, savrapaşada,

Wie dem aber auch sein mag, die Beseitigung des kāni zeigt jedenfalls, daß eine solche Form nicht dem nordwestlichen Dialekt angehörte.

Waren die Akkusative Plur. Mask. auf -ni dem Dialekt fremd, so kann die Endung -ni hier auch nicht in den Nom. Plur. eingedrungen sein, und wir müssen den Nominativ auf -ā erwarten. Tatsächlich hat auch der Übersetzer von Sh in der einzigen Stelle, die eine Vergleichung gestattet 1), in F I das timni pānāni verändert. Er sagt: trayo vo praņa hamñamti, eta pi praņa trayo paca na arabhisamti, während in M auch hier wieder die Ardhamāgadhī-Formen übernommen sind: tini ye .. praṇani a .. bhi .. ti, clani pi cu tini praṇani paca no arabhi ...

Mit noch größerer Bestimmtheit lassen sich die Formen auf -ni als dem westlichen Dialekt fremd erweisen. Allerdings bietet auch G in F XII den Akkusativ auf -āni: devānam piye Piyadasi rājā savapāsamḍāni ca pavajitāni ca gharastāni ca pūjayati²), und in F VI entspricht dem hida ca kāni sukhayāmi von J idha ca nāni sukhāpayāmi³). In F IV ist aber der Text wieder geändert: hastidasaṇā¹) ca agikhaṃdhāni ca añāni ca diyvāni rūpāni dasayitpā janam, und F III zeigt die bekannte Form des Akk. Plur. auf -e: parisā pi yute āñapayisati gaṇanāyam. An den drei Stellen, die Nominative Plur. auf -āni enthalten, sind in G dafür die Formen auf -ā eingesetzt: F I tī eva prāṇā ārabhare, ete pi trī prāṇā pachā na ārabhisare; F II vrachā ca ropāpitā.

Daß in dem Dialekt von Girnär der Akk. Plur. der a-Stämme auf e ausging, läßt sich aber noch durch zwei andere Stellen erweisen<sup>5</sup>). In FVI steht in Dh: se mamayā kaṭe . . . . savata paṭivedakā janasa aṭhaṃ paṭivedayaṃtu me ti savata ca janasa aṭhaṃ kalāmi hakaṃ 'ich habe angeordnet, daß . . . mir überall die Spione die Angelegenheit der Leute vortragen, und überall erledige ich die Angelegenheit der Leute'. Dem aṭhaṃ entspricht in J<sup>6</sup>) und K ebenfalls aṭhaṃ, in Sh aṭhaṃ und aṭhra, in M beide Male aṭhra. G liest anstatt dessen: ta mayā evaṃ kataṃ . . . savatra paṭivedakā sṭitā aṭhe me janasa paṭivedetha iti sarvatra ca janasa aṭhe karomi. Es ist unmöglich, das aṭhe von G direkt dem aṭhaṃ, aṭhra oder aṭhra der übrigen Versionen gleichzusetzen, da sich in der ganzen Inschrift kein Beispiel für einen Akk. Sing. Mask. oder Neutr. auf -e findet'). Aṭhe kann

<sup>1)</sup> Die Stelle in F II lukhāni ca lopāpitāni oder lopitāni ist in Sh ausgelassen und in M verstümmelt: rucha . . . . pita.

<sup>2)</sup> Die Nominative lauten parapāsamdā, savapāsamdā.

<sup>3)</sup> Die Stelle in F XIII, die den Akkusativ von Kalimgā enthielt, ist in G nicht erhalten.

<sup>4)</sup> hastidasaņā ist Nom. Sing. und gehört zum Vorhergehenden.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Daß die beiden Formen auf -e in F III G: rājūke ca prādesike ca keine Akkusative Plur. sind, wie Pischel, GGA. 1881, S. 1326f., annahm, sondern stehengebliebene Ardhamāgadhismen, braucht nach den Bemerkungen Bühlers (Beitr. S. 19) wohl nicht mehr gesagt zu werden.

<sup>6)</sup> Das zweite atham ist in J nicht erhalten.

<sup>7)</sup> In FVI entspricht dem savaņ kālaņ von Dh J K, dem savraņ kalaņ von

hier nur der Akk. Plur. sein, der dem Sinne nach durchaus berechtigt und sogar besser ist als der Singular<sup>1</sup>).

In F XII fährt G nach den vorhin angeführten Worten deränam pipe Piyadasi räjä savapäsamdäni ca pavajitäni ca gharastäni ca pūjayati fort: dänena ca vividhāya ca pūjāya pūjayati ne²), 'und er verehrt sie mit Gaben und mannigfacher Verehrung'. Die beiden letzten Wörter fehlen in allen anderen Versionen. Sie sind also unzweifelhaft ein selbständiger Zusatz des Beamten, der die Übersetzung anfertigte, und wenn er da, wo er nicht durch die Vorlage beeinflußt war, den Akkusativ ne gebraucht, so können wir diese Form mit Sicherheit dem nāni in F VI gegenüber als die echte Form des westlichen Dialektes betraehten. Auch hier zeigt sich wieder die nahe Verwandtschaft des westlichen Dialektes mit dem Pali.

Wir haben in dieser verschiedenen Akkusativbildung ein neues und, wie mir scheint, wichtiges Unterscheidungsmerkmal zwischen den östlichen und den westlichen Dialekten. Sie hat aber auch noch ein weiteres Interesse. Ich brauche die Gründe nicht zu wiederholen, die für die Annahme sprechen, daß die ältesten buddhistischen Schriften in Alt-Ardhamāgadhī abgefaßt waren, und daß die Werke des uns vorliegenden Pali-Kanons wie die des Sanskrit-Kanons wenigstens teilweise Übersetzungen von Werken in Alt-Ardhamāgadhī sind. Ist das richtig, so ist a priori anzunehmen, daß bei der Übertragung gelegentlich Akk. Plur. auf -ni stehengeblieben sind, und zwar werden wir sie hauptsächlich in Versen erwarten dürfen, wo das Metrum einer Umsetzung in die immer um eine Silbe kürzere echte Pali-Form Schwierigkeiten bereitete. Ich habe daraufhin die Verse des Dhammapada, des Suttanipāta und des Jātaka, Bd. 3—5, durchgesehen und die folgenden Akkusative auf -ni von Maskulinen und Femininen gefunden³):

attha4). SN. 58 aññāya atthāni vineyya kaṃkhaṃ; Jūt. 329, 3 jānāsi atthāni anāgatāni.

ālaya, āsava<sup>5</sup>). SN. 535 chetvā āsavāni ālayāni.

Sh, dem savram kala, savra kalam, savra kala von M in G save kāle (Z. 3), sarve kāle (Z. 8) und s. v. . . l. (Z. 2), das natürlich nicht zu savam kālam (Bühler), sondern savre kāle herzustellen ist. Diese Formen auf -e sind über Lokative, wie schon Senart, Inser. II. S. 340, bemerkt hut.

<sup>1)</sup> Schon Pischel, GGA, 1881, S. 1326f., wollte athe als Akk. Plur. fassen, hielt uber nuch die Erklärung als Akk. Sing, des Neutrums für möglich.

<sup>2)</sup> Das ne ist vollkommen deutlich. Beitr. S.73 wollte Bühler na lesen nud der als Schreibfehler erklären. Später scheint er seinen Irrtum selbst erknunt zu haben, denn in der Ausgabe in der Ep. Ind. hat er ne ohne weitere Bemerkung aufgenommen.

<sup>5)</sup> Die Liste soll nur Beispiele geben und mucht unf Vollstündigkeit keinen Anspruch. Seltene oder zweifelhafte Wörter sind daher auch nicht aufgenommen. Drei Stellen sind aus Jät. 160 und 540 hinzugefügt.

<sup>\*)</sup> artha ist allerdings im ültesten Vedisch Neutrum, aber im Pali sonst Maskulinum.

<sup>3)</sup> Sk. ālaga kommt im Epos zuweilen nuch als Nentrum vor. Im Pali del der Nom. Phr. ālagā z. B. Dh. 411 - SN. 635 (ālaga Druckfelder).

kaccha oder kacchā. Jāt. 536, 17 thanāni kacchāni ca dassayantī. kappa. SN. 517 kappāni viceyya kevalāni.

kāma. SN. 60; Jāt. 408, 6; 509, 23. 25; 535, 21 hitvāna kāmāni yathodhikāni; Jāt. 509, 22. 24 hitvāna kāmāni manoramāni; SN. 771 tasmā jantu sadā sato kāmāni parivajjaye¹); Jāt. 467, 8 apacineth' eva kāmāni; Jāt. 507, 4 na ca kāmāni bhuñjati; Jāt. 507, 5 ko me puttam palobheyya yathā kāmāni patthaye.

kipillika. Jāt. 490. 11 rammīkathūpasmim kipillikāni nippothayanto tuvam pure carāsi.

gantha. SN. 912 visajja ganthāni munīdha loke.

gāma, gāmavara, gāmantaka. SN. 118 yo hanti parirundhati gāmāni nigamāni ca; Jāt. 456, 3 dadāhi me gāmavarāni pañca; Jāt. 456, 12; 512, 29 dadāmi te gāmavarāni pañca; Jāt. 514, 14 dassāmi te gāmavarāni pañca; Jāt. 160, 2 gāmantakāni sevassu. taņģula. Jāt. 417. 1 piṭṭhā tilā dhovasi taṇḍulāni²).

danta. Jāt. 514, 32 chetvāna dantāni gajuttamassa; 35. 39 ādāya dantāni gajuttamassa; 36 disvāna dantāni gajuttamassa<sup>3</sup>).

dhamma. Dhp. 82 evam dhammāni sutvāna vippasīdanti paṇḍitā4). nigama. Siehe unter gāma.

niraya. Jāt. 522, 25 etāni sulvā nirayāni paņdito5).

nikkha. Jāt. 478. 10 alattham satta nikkhāni suvaņņassa janādhipa<sup>6</sup>). pañha. Jāt. 522, 10 so nesam pañhāni viyākarissati; Jāt. 522, 11 Kondañna pañhāni viyākarohi<sup>7</sup>).

patha. Jāt. 499, 2 kenānusiṭṭho idham āgato si vanibbaka cakkhupathāni yācitum; Jāt. 499, 3 tenānusiṭṭho idham āgato smi vanibbako cakkhupathāni yācitum; Jāt. 499, 4 dadāhi me cakkhupathāni yācito.

pabbata. Dhp. 188 bahum ve saraņam yanti pabbatāni vanāni ca; Jāt. 427, 4 olokayanto vakkango pabbatāni vanāni ca; Jāt. 492, 1 yad esamānā vicarimha pabbatāni vanāni ca; Jāt. 519, 20 (vande)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der Text f\u00e4hrt fort: te pah\u00e4ya tare ogham. In demselben K\u00e4masutta steht der Nom. k\u00e4ma 767, der Akk. k\u00e4me 768; 769.

<sup>2)</sup> Nom. Plur. tandulā, z. B. Jāt. 316, 4.

<sup>3)</sup> Nach PW. einmal dantāni auch im Rām. Der Akk. dante in demselben Jāt. G. 31. 35, der Nom. dantā G. 35.

<sup>4)</sup> Trotzdem dhamma unzählige Male als Mask. vorkommt, ist doch gerade bei diesem Wort vielleicht Geschlechtswechsel eingetreten, denn auch der Nom. Plur. dhammāni kommt vor (siehe nachher), und der Nom. Sing. dhammam erscheint Jāt. 537, 56 n'atthi saccam kuto dhammam.

<sup>5)</sup> Akk. Plur. niraye, z. B. Jāt. 530, 14; Nom. Plur. nirayā, z. B. Jāt. 530, 16.

<sup>6)</sup> Nach dem PW. ist niska im Sk. auch Neutrum, aber selten. Auch für das Pali verzeichnet Childers nikkham; der Akk. nikkhe steht aber z. B. Jät. 478, 13 (jätarüpamaye nikkhe suvannassa catuddasa); 456, 3. 12 (parosahassañ ca suvannanikkhe).

<sup>7)</sup> Akk. Plur. pañhe ebenda G. 9.

.. pabbatāni vanāni ca; Jāt. 540, 14 sammodamānā gacchāma pabbatāni vanāni ca; Jāt. 356, 2 vikiriya sānūni ca pabbatāni ca. pabhava. Jāt. 413, 5 pāvisum giriduggāni nadīnam pabhavāni ca. parissaya¹). Dhp. 328; SN. 45 abhibhuyya sabbāni parissayāni: SN. 965 athāparāni abhisambhaveyya parissayāni kusalānuesī; SN. 969 vikkhambhaye tāni parissayāni.

pahāra. Jāt. 445, 2 datvā mukhapahārāni.

pāṇa. Dhp. 270 na tena ariyo hoti yena pāṇāni hiṃsati; SN. 117 yo 'dha pānāni hiṃsati.

pāda. Jāt. 505, 12 vandāmi pādāni tavam janinda; Jāt. 524, 23 pādāni pakkhālayi me janinda; Jāt. 540, 43 santam pādāni neyati. pāsa. Jāt. 484, 3 oddentu vālapāsāni.

puttaka. Jāt. 357, 3 vadhissāmi te laļukike puttakāni2).

bandhava. SN. 60 dhanāni dhaññāni ca bandhavāni ca hitvāna.

balivadda. Jāt. 524, 8 dadāmi vo balivaddāni solasa.

bhuja. Jāt. 513, 15 pit' assa paggayha bhujāni kandati.

magga. Jāt. 523, 3 tassa maggāni ācara.

latā. Jāt. 519, 20 (vande) tiņalatāni osadhyo.

vananta. Jāt. 397, 2 handa dāni vanantāni pakkamāmi yathāsukhaw. vinicchaya. SN. 894 hitvāna sabbāni vinicchayāni³).

vivāda. SN. 796 tasmā vivādāni avītivatto; SN. 907 tasmā vivādāni upātivatto<sup>4</sup>).

veda. SN. 529 vedāni viceyya kevalāni.

santhava. SN. 844 gāme akubbam muni santhavāni; Jāt. 456. 10 bālā ca kho sangatisanthavāni pubbe katam vāpi vināsayauti; Jāt. 456. 11 dhīrā ca kho sangatisanthavāni pubbe katam rāpi va nāsayanti<sup>5</sup>).

sabhā. Jāt. 477, 14 goļļham majjam kirāsam vā sabhāni kiraņāni ca | ārakā parivajjehi.

samudda. Jāt. 327, 2 katham samuddam patari katham patari Kebukam | katham satta samuddāni katham simbalim āruhi.

Viel seltener ist der Nom. Plur. eines Maskulinums auf -ni. Ich habe nur notiert:

āļambara. Jāt. 535, 15 pāņissarā mutingā ca murajāļambarāni ca suttam etam pabodhenti.

3) Nom. Plur, vinicehayā z. B. SN, 866 vinicehayā vāpi kuto pahūtā.

<sup>1)</sup> Childers setzt offenbar auf Grund der Stelle aus dem Dhp. ein Neutrum purissayam an. Der Nom. parissayā steht z. B. SN. 770 (maddante nam parissayā). SN. 960 (kati parissayā loke . . . ye bhikkhu abhisambhave).

<sup>2)</sup> In demselben Jat. in G. 1, 2, 4 der Akk. Plur. puttake.

<sup>4)</sup> Nom. Plur. virādā z. B. SN. 828 etc rivādā samaņesu jātā; 862. 863 kuto (pogi) pakūtā kalakā vivādā.

<sup>1)</sup> Nom. Sing. santhavo z. B. SN, 245.

kesa. Jūt. 411, 1 kāļāni kesāni pure ahesum jātāni sīsamhi yathāpadese \ tān' ajja setāni Susīma disvā dhammam carā brahmacariyassa kālo¹).

dhamma. Jāt. 524. 36; 527, 40 satañ ca dhammāni sukittitāni samuddarelā va duraccayāni²).

pariggaha. SN, 872 nāman ca rūpan ca paţicca phassā icchānidānāni pariggahāni<sup>a</sup>).

bindu. Jat. 516. 40 yaranto udabinduni kayasmim nipatimsu me. Es ist natürlich nicht unmöglich, daß unter den angeführten Fällen der eine oder der andere auf einem wirklichen Geschlechtswechsel beruht: so könnte cakkhupatha unter dem Einfluß von cakkhu zum Neutrum geworden sein oder vananta unter dem Einfluß von vana. Aber die Erklärung würde doch nur für eine verschwindend kleine Zahl der Fälle gelten können. Daß es sich in den meisten Fällen nicht um einen Geschlechtswechsel handeln kann, wird durch die Tatsache erwiesen, daß sich die scheinbar neutralen Formen nur im Plural finden; ich möchte bezweifeln, daß sieh von Wörtern wie kāma, gāma, pabbata, pāda, bandhava, samudda usw. jemals Nom. Sing. auf -am werden nachweisen lassen. Das Verhältnis der Akkusative auf -āni zu den Nominativen auf -āni zeigt weiter. daß der Kasus, in dem das -āni eigentlich berechtigt war, der Akkusativ war, genau wie in der Alt-Ardhamagadhi, und da der Akkusativ auf -ani dem echten Pali genau so fremd ist wie dem Dialekt von Girnar, so kann er nur aus der ursprünglichen Sprache der Verse stammen. Falsch wäre es auch. wollte man die Endung -āni bei den Maskulina durch Attraktion an die Endung der danebenstehenden Neutra erklären, z. B. nabbatāni in der Verbindung pabbatāni vanāni ca durch Attraktion an vanāni. Die Erklärung würde wiederum für die Mehrzahl der Fälle nicht ausreichen. Eher darf man vermuten, daß Verbindungen wie \*pavvatāni vanāni ca4) in der alten östlichen Gäthä-Poesie so formelhaft waren und sich dem Ohr so eingeprägt hatten, daß man sie unverändert auch in das Pali übernahm.

Ähnlich wie beim buddhistischen Pali-Kanon liegen die Verhältnisse bei dem Kanon der Jainas. Nach der Tradition waren die alten Jaina-Suttas in Ardhamāgadhī abgefaßt. Ich habe schon bei einer früheren

<sup>1)</sup> Nom. Plur. kesā z. B. Jāt. 525, 32. 2) Vgl. S. 289, Anm. 4.

<sup>3)</sup> Nom. Plur. pariggahā z. B. SN. 470 pariggahā yassa na santi keci; 805 na hi santi niccā pariggahā; 871 pariggahā vā pi kuto pahūtā. Ein anderes Beispiel wäre kalahāni in Jāt. 512, 12, wenn Fausbølls Text richtig wäre; es ist aber mit den singhalesischen Handschriften kalahā zu lesen. Auch für die S. 282 f. besprochene Erscheinung, daß sich ein Pronomen im Neutr. Plur. auf ein maskulines Nomen bezieht, finden sich Beispiele im Pali, z. B. SN. 838 vinicchayā yāni pakappitāni te ve munī brūhi anuggahāya. So ist auch wohl im Grunde das yāni in SN. 529 aufzufassen: vedāni viceyya kevalāni samaņānam yāni p' atthi brāhmaņānam.

<sup>4)</sup> Der Pāda ist wie andere Formeln der Gāthā-Poesie auch von Vālmīki übernommen; Rām. IV, 39, 38: āvṛtya pṛthivīṃ sarvāṃ parvatāṃś ca vanāni ca.

Gelegenheit 1) darauf hingewiesen, daß, wenn die Tradition richtig ist. unter Ardhamāgadhī nur Alt-Ardhamāgadhī verstanden werden könne und daß später eine Übertragung in Mittel-Ardhamagadhi stattgefunden haben müsse, die sich von dem älteren Dialekt durch größere Konzessionen an die westlichen Dialekte unterschied. Diese Ansicht würde meines Erachtens bewiesen sein, wenn es gelingen sollte, Formen des älteren Dialektes wie die Akk. Plur. auf -ni in den vorliegenden Texten nachzuweisen. Solche Formen liegen in der Tat vor. Pischel a. a. O. § 358, zitiert aus älteren Jaina-Schriften die folgenden Akk. Plur. von maskulinen a-Stämmen: guņāim²); pasiņāņi, pasiņāim; pāņāņi, pāņāim; phāsāim; māsāim; rukkhāni; von maskulinen i-Stämmen: vīhīņi; sālīņi; von maskulinen u-Stämmen: uūim; heūim; von femininen ā-Stämmen: tayāni (Sk. tvacah); opantiyāni; pāuyāim; bhamuhāim. Andere Belege3) sind vaiyāyārāim = Sk. rāgācārān (Āvār. II, 4, 1, 1; se bhikkhū vā ... imāim vaiyāyārāim soccā nisamma imāim anāyārāim anāyariyapuvvāim jāņejjā); gāmāņi = Sk. grāmān (Āyār. II, 1, 4, 5: khuddāe khalu ayam gāme ... se ... bāhiragāni gāmāni bhikkhāyariyāe vayaha); pavvayāim = Sk. parvatān (Āyār. II, 4, 2, 11. 12: tah' eva gant' ujjāṇāim¹) pavvayāim vaṇāṇi vā); pāyāim = Sk. pādān (Āyār, II, 13, 2: se se paro pāyāim samvāhejja; vgl. II, 13, 3—8. 19. 21); sammambhāviyāim = Sk. samyagbhāvitān (Vavahāras. I, 34; jatth' eva sammambhāviyāim pāsejjā tes' antie āloejjā); saddāim = Sk. šabdān (Āyār. II, 11, 2 egaiyāim saddāim suņeti; vgl. II. 11, 1, 3, 4). In Āyār. II. 11, 5-15 erscheinen Reihen von Akkusativen auf -āni, darunter von Maskulinen aṭṭāṇi 9; aṭṭālayāṇi 9; ārāmāṇi 8; kalahāṇi 15; gāmāṇi 7; nigamāṇi 7; °samnivesāņi 7; pavvayāņi 6; sāgarāņi5) 5; von Femininen pavāņi 8; phalihāņi 5; °pantiyāņi 5. Daß die gleiche Bildung auch beim Pronomen tad vorkam, zeigt die von Pischel § 357 aus Sūyag. 504 angeführte Stelle: je garahiyā saņiyāņappaogā ņa tāņi sevanti sudhīradhammā. In Āyār. II. 10, 10 iha khalu gāhāvatī vā gāhāvatiputtā vā sālīņi vā vīhīņi vā muggāņi rā māsāṇi rā tilāṇi vā kulatthāṇi vā javāṇi vā javajavāṇi rā patiriṃsu vā patirinti vā patirissanti vā sollen nach Pischel die Formen sāliņi. vīhīņi durch Anlehnung an die folgenden Neutra entstanden sein. Ich kann diese Erklärung nicht gelten lassen, denn die folgenden Wörter sind sämtlich von Haus aus so gut Maskulina wie śāli und vrīhi. Wenn, wie mir Schubring mitteilt, die gleiche Reihe, noch durch gohūmāņi erweitert, in Kappas. II, 1 erscheint, wo sie dem Zusammenhang nach nominativisch

<sup>1)</sup> Bruchstücke buddh. Dramen, S. 40f.

<sup>2)</sup> Über den Wechsel von -āim und -āni vgl. Pischel § 367.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ich verdanke die ersten drei Stellen und die Stelle aus dem Vavahäras. Herre Dr. Schubring.

<sup>4)</sup> So ist nach Schubring mit B zu lesen. In 12 ist nur gamtum und  $paren^{C_{C'}}$  überliefert. Die Stelle ist, wie Schubring erkannt hat, metrisch. Vgl.  $pabbab\hat{x}^{p,i,p,i}$  näni ca im Pali, oben S. 289 f.

<sup>2)</sup> Hinter surāņi vā; es fehlt nur in A.

gefaßt werden muß, so werden wir diese Nominative auf gleiche Stufe mit den Nominativen stellen müssen, die ich S. 285 aus den Inschriften gegeben habe. Vischel führt als Nominative nur itthini va purisani va aus Äyar. II. II. 18 an: sc bhikkhū vā . . . annayarāim virūvarūvāim mahussavāim 1) evam jāņejjā tam jahā itthīņi vā purisāņi vā therāņi vā daharāņi vā majjhimāņi vā ābharaņavibhūsiyāņi vā gāyantāņi vā vāyantāņi v $ar{a}^2$ ) . . . annayarāim³) vā tahappagārāim virāvarāvāim mahussarāim kannasoyapadiyāc no abhisamdhārejja gamaņāc. Seine Erklärung, daß hier die neutrale Form im Sinne von 'etwas Weibliehes', 'etwas Männliches' aufzufassen sei, scheint mir ausgeschlossen zu sein. Aber auch die Annahme eines Nominativs ist nicht unbedenklich, da in der Sprache der Inschriften Nom. Plur. auf -ni bei Wörtern, die männliche oder weibliche Personen bedenten, nicht vorkommen. Ich sehe indessen auch keinen Grund, warum itthiņi und purisāņi nicht als Akkusative gefaßt werden können, die dem mahussaväim (= Sk. mahotsavän) koordiniert sind. Aber auch wer an dem Nominativ festhält, wird zugeben müssen, daß diese Formen aus dem Akkusativ übertragen sind, wo die Endung -ni ursprünglich berechtigt war. Auf einen einfachen Geschlechtswechsel dürfen wir meiner Ansicht nach aus diesen Formen so wenig schließen wie aus den Paliformen. Ein solcher Geschlechtswechsel müßte sich auch im Singular zeigen. Pischel selbst aber kann keinen einzigen Beleg für den Nom. Sing. eines a-Stammes auf -am anführen: er beschränkt sich darauf, auf Hemacandra zu verweisen, der I. 34 khaggam, mandalaggam, kararuham neben khaggo, mandalaggo, kararuho lehrt. Selbst wenn die Regel richtig sein sollte, besagen derartige vereinzelte Fälle natürlich nichts.

Von Interesse ist es endlich auch zu sehen, wie sich die Mittelprakrits anßerhalb der Jaina-Literatur<sup>4</sup>) zu den Formen auf -ni verhalten. Für den Nom. Plur. Mask. gibt Pischel § 358 einen Beleg aus der Māhārāṣṭrī: kaṇṇāiṃ = Sk. karṇau, Hāla 805. Tatsächlich liest auch Weber dort de suhaa kiṃ pi jaṃpasu piaṇṭtu kaṇṇāi me amiaṇ 'o Holder, sprich doch etwas, laß meine Ohren Nektar trinken'; kaṇṇai me ist aber natürlich nichts weiter als falsche Abtrennung von kaṇṇā ime 'diese Ohren'. Damit schwindet der einzige Beleg für den Nominativ mit scheinbar neutraler Endung, und es bleibt nur die Angabe der Grammatiker (Hem. I, 34), daß man guṇāiṇ, devāiṃ, bindūiṃ, rukkhāiṇ neben guṇā, devā, binduṇo, rukkhā brauchen könne. Als Beleg kann Hemacandra nur einen Akkusativ anführen: vihavehiṃ guṇāiṃ magganti (Gaüḍavaho 866). Aber selbst dieser Beleg ist ganz unsicher; in der Ausgabe steht ohne Variantenangabe vihavāhi

<sup>1)</sup> So ist nach Schubring zu lesen, nicht mahāsavāiņ, wie man nach Jacobis Ausgabe annehmen müßte.

<sup>2)</sup> Es folgen noch acht Part. Präs.

<sup>3)</sup> So ist nach Schubring mit den Handschriften zu lesen.

<sup>4)</sup> Vom Apabhramsa sehe ich hier ab.

gune vimagganti. Von Akkusativen führt Pischel aus der Mähärästri, ab. geselien von der eben erwähnten Stelle, nur pavaāi, gaāim, turaāi, rakkhasāi an, die sämtlich in der Strophe Rāvaņav. 15, 17 vorkommen: to paraāi gaāim turaāi a rakkhasāi lohiamatto | rāmasarāghāadhuo niaabale parabale pratto khattum ii. Die Formen beweisen nichts, denn die Strophe fehlt in Krsnas Setuvivarana und Sivanārāyaņadāsas Setusarani und ist daher. wie schon S. Goldschmidt in seiner Übersetzung hervorgehoben hat, unecht. Aus der Magadhi gibt Pischel dantaim, Sak. 154, 6 (dantaim de gaņaisšam), und goņāim, Mrcch. 122, 15 (mama kelakāim gonāim rāheši); 132, 16 (cdāim goņāim geņhia). Das Wort goņa findet sich in der Māgadhī der Mrech, noch öfter; stets lautet der Nom. Plur. (118, 5; 12; 14) und der Vok. Plur. (97, 21; 98, 20; 99, 12; 100, 13; 107, 18; 117, 15) goņā. Andere Formen des Akk. Plur. von mask. a-Stämmen kommen, soweit ich sehe. in der Mrech, nicht vor 1). Es kann sich also nicht, wie Pischel § 393 meint. um einen Geschlechtswandel handeln, der bei der Bedeutung des Wortes auch ganz unerklärlich sein würde, sondern gonāim verhält sich zu gonā wie in der Alt-Ardhamāgadhī pulisāni zu pulisā. Aus der Saurasenī führt Pischel nur guṇāim, Mṛceh. 37, 14 (ajjuāc manorahantarassa guṇāim coria). und ricāim. Ratn. 302, 11 (caduvvedī via bamhano ricāim padhidum paultā) an. Da in S. sonst der Akk. Plur. der Mask. auf -e ausgeht und Hemaeandra ausdrücklich für guna Geschlechtswechsel lehrt, möchte man gunāim als Neutrum erklären, wenn nicht ein paar Zeilen später (22) gerade wieder der Nominativ guņā erschiene (dullahā guņā vihavā a). Für ricāiņ wäre ricão, ricã zu erwarten; die Frage, ob hier Akkusativbildung oder wirklicher Geschlechtswechsel vorliegt, ist kaum mit Sicherheit zu entscheiden"). Soweit das dürftige Material überhaupt Schlüsse gestattet. würde also der Akk, Plur, auf -āim von mask, a-Stämmen als Fortsetzer der älteren Formen auf -āni für die Māhārāṣṭrī abzulehnen, für die Māgadhī und vielleicht auch für die Sauraseni anzuerkennen sein. Das Verbreitungsgebiet würde also im wesentlichen dasselbe sein wie in der älteren Zeit.

Kehren wir zu der Inschrift zurück. In Z. 13 setzt Bühler hinter paratagerā ti einen Punkt und beginnt mit etena einen neuen Satz: For. as (a man) feels tranquil after making over his child to a elever nurse — saying unto himself. The elever nurse strives to bring up my child well, — even so I have acted with my Lajūkas for the welfare and happiness of the provincials, intending that, being fearless and feeling tranquil, they may do their work without perplexity. For this reason I have made the Lajūkas independent in (awarding) both honours and punishments. Wer diese

Der Akk, Plur, des Pronominaladjektivs avala — Sk. apara geht auf se atoma de 118, 14.

<sup>2)</sup> Zu beschten ist, daß rie
äige in einer Rede vorkommt, die dem Vid
ässlage den Mund gelegt ist, der mich den alteren Gramm tilkern Pr
äry
ä, eine Mert ich Sautas in, seriela.

Übersetzung aufmerksam liest, wird fühlen, daß die Bemerkung: 'intending that usw.' garnicht zu dem vorausgehenden Vergleich mit der Amme paßt. Dort wird das Gefühl der Sieherheit hervorgehoben, das den erfüllt, der sein Kind einer verständigen Amme anvertraut hat, aber nichts über die Gefühle der Amme gesagt; hier wird umgekehrt gerade von der Gemütsverfassung der Lajjūkas gesprochen, die doch mit der Amme auf gleicher Stufe stehen. Das Richtige hatte längst Senart gesehen, der den Satz, der den Vergleich enthält, mit hitasukhäye abschließen läßt und den mit yena beginnenden Satz als Relativsatz mit dem folgenden, mit etena beginnenden Satze verbindet. Dann ist der Gedankenzusammenhang völlig einwandfrei: Wie man einer verständigen Amme sein Kind anvertraut, so habe ich die Lajjūkas eingesetzt zum Heile und zur Freude der Provinzbewohner. Damit sie ihr Werk unbeirrt tun, habe ich sie selbständig gemacht.' Was Bühler, und vor ihm Keru, zu ihrer Abtrennung der Sätze bewogen hat, war offenbar das ti hinter dem Relativsatze. Aber dies findet sich hinter dem Relativsatze, wenn er finalen Sinn hat, auch sonst, z. B. Sep. I Dh: ctāyc athāye iyam lipi likhita hida ena nagalaviyohālakā sasvatam samayam yūjevū ti nagalajanasa akasmāpalibodhe va akasmāpalikilese va no siyā ti zu diesem Zweck ist dies Edikt hier geschrieben, damit die Stadtrichter sich jederzeit darum kümmern, daß die Städter nicht ohne Grund Gefängnis oder ohne Grund Belästigung erleiden'.

Schwierigkeiten bereiten noch die Wörter abhītā asvatha saṃtaṃ, wofür La Ln abhīta asvathā saṃtaṃ bieten¹). Sie sind zuletzt von Michelson, Indog. Forseh. XXIII, 232ff., ausführlich behandelt worden. Während alle bisherigen Ausleger in saṃtaṃ eine Form des Partizipiums von as 'sciu', geschen hatten²), faßt Michelson es als einen adverbiell gebrauchten Akk. Sing. Neutr. des Adjektivs saṃta = Sk. śānta, das mit dem vorausgehenden asvatha oder asvathā im Kompositum stehen soll. Zu dieser Auffassung führt ihn die Form asvatha in Ds Dm, für die natürlich asvathā zu erwarten wäre. Ich kann der Michelsonschen Erklärung nicht zustimmen, weil sie zur Annahme einer Konstruktion nötigt, die mir formell wie inhaltlich unmöglich erscheint. In Z. 4f. steht kiṃ ti lajūkā asvatha abhītā kaṃmāni pavatayevū, hier yena ete abhītā asvatha saṃtaṃ avimanā kaṃmāni pavatayevū ti. Die Worte asvatha abhītā, die dort unzweifelhaft koordiniert sind³), sollen hier auseinandergerissen sein, und hintereinander sollen ein

<sup>1)</sup> Dm stimmt, soweit der Text erhalten ist, mit Ds, R mit La Ln. In A fehlt die ganze Stelle.

<sup>2)</sup> Auch Bühlers Übersetzung zeigt meiner Ansicht nach deutlich, daß er in diesem Punkte nicht von seinen Vorgängern abwich.

<sup>3)</sup> Michelson sicht wegen der Kürze des Auslautes von asvatha in asvatha abhītā in Ds ein Kompositum. Die in La Ln entsprechenden Formen asvatha abhīta sind aber auch nach ihm nebeneinanderstehende Nom. Plur., die nach der Kürzungsregel aus \*asvathā abhītā entstanden sind, und ich glaube daher an das Kompositum in Ds so wenig wie an das Kompositum viyatadhāti in Ds Z. 11 desselben Ediktes, das wie-

Nominativ Pluralis, ein adverbiell gebrauchtes Karmadhäraya und wieder ein Nominativ Pluralis stehen, die begrifflich alle auf ein und dasselbe Subjekt gehen. Man braucht nicht viel von diesen Edikten gelesen zu haben, um sich zu sagen, daß das stilistisch nahezu undenkbar ist. Auch bezweifle ich, daß der König von seinen Lajjūkas hätte verlangen können, daß sie 'santam' ihre Geschäfte verschen sollten; die santi und das karmapraratana sind für den Inder Begriffe, die sich gegenseitig diametral gegenüberstehen. Und damit sind wir aus den Schwierigkeiten noch nicht cinmal heraus. Denn nun stört das -ā von asvathā samtam in La Ln R. Michelson erklärt asvathasamtam als ein Kompositum mit Delmung des Auslautes des ersten Gliedes, wofür er sich auf vedische Analogien bei Whitney \$ 247 beruft. Viel ausführlicher hat Wackernagel, Altind, Gramm. II. 1 § 56 die Dehnung im Auslaut des Vordergliedes behandelt. Unter dem Material, das er beibringt, findet sieh nichts, was sich dem angeblichen Kompositum asvathāsamtam auch nur im entferntesten vergleichen ließe. Außerdem ist diese Dehnung natürlich auf feste Komposita beschränkt und kann nicht in Augenblicksbildungen eintreten, wie es asrathāsamtam sein müßte. Und glaubt endlich wirklich jemand, daß man ohne alle Analogien ein Kompositum asrathasamtam gebildet haben sollte, das jeder unbefaugene Leser der Inschrift zunächst in asvatha und asamta zerlegen mußte?

Ich hege trotz der lautlichen Schwierigkeiten, die ich bekenne nicht befriedigend lösen zu können, keinen Zweifel, daß wir an der alten Erklärung festhalten müssen und daß yena ete abhītā asvatha samtam avimanā kammāni paratayevā ti wörtlich zu übersetzen ist: 'damit diese, indem sie ohne Furcht und voll Vertrauen und ohne Entmutigung sind, ihre Geschäfte versehen.' Genau dieselbe eigentümliche Konstruktion haben wir in (2) F VIII K devānam piye Piyadasi lājā dasavasābhisite samtam niknmithā sambodhi 'der göttergeliebte König Priyadaršin, als er zehn Jahre gesalbt war, zog auf Erkenntnis aus'. Dh¹) läßt das samtam fort: devānam piye Piyadasī lājā dasavasābhisite nikhami sambodhi, was natürlich im Sinn keinen Unterschied macht. Genau so ist in unserem Edikt in der Parallelstelle in Z. 4 das samtam fortgelassen.

Daß es sich hier um eine absolute Konstruktion handelt, tritt deutlicher in den folgenden Stellen hervor: (3) F XII K hera kalata²) alapīsaļā būdham vadhiyati palapāšada pi vā upakaleti 'wenn man so handelt,

derum nur wegen der Kürze des Auslautes angenommen wird, neben dem aber, ner durch drei Worte getrennt, eigatäge dlätige steht. Meines Erachtens erklären ich diese Unregelmäßigkeiten wie das siga in Ds 4, Z, 14 und das wiederholt in Ds erseh mende lößa daraus, daß der Text, von dem die Ds-Version kopiert wurde, die Verskorzung nach der Michelsonschen Regel zeigte.

In 3 ist nur der Anfang der Stelle, devänang pige -- dasas, erhalten.

<sup>3)</sup> Julita steht naturlich für kalingtage.

fördert man sicherlich die eigene Sekte und tut anderseits auch der fremden Sekte Gutes'; (4) F XII K tadāanathā kalata atapāsada ca chanati palapāsada pi vā apakaleti 'wenn man dem entgegengesetzt handelt, schädigt man die eigene Sekte und tut anderseits nuch der fremden Sekte Übles'; (5) F XII K sc ca punā tathā kalamtam bādhatale upahamti atapāṣamḍaṣi 'der schädigt, wenn er so handelt, ganz gewißlich die eigene Sekte'; (6) Sep. I Dh heram ca kalamtam tuphe caghatha sampaṭipādayitave 'und wenn ihr so handelt, werdet ihr imstande sein, [die Lente] zu veranlassen, [meinen Dharma] zu befolgen'; (7) Sep. II Dh J heram ca kalamtam tuphe (4 omitt, tuphe) sragam (4 add, ca) ālādhayisatha 'und wenn ihr so handelt, werdet ihr [sowohl] den Himmel gewinnen . . '; (8) Sep. II Dh heram kalamtam tuphe caghatha sampaṭipādayitave; 4 heram ca kalamtam caghatha sampaṭipātayitave '[Und] wenn ihr so handelt, werdet ihr imstande sein, [die Lente] zu veranlassen. [meinen Dharma] zu befolgen.'

Ganz deutlich ist die absolute Konstruktion, wenn das Subjekt des Hauptsatzes von dem in der Partizipialkonstruktion genannten oder zu verstehenden verschieden ist: (9) F VI Dh1) tasi ațhasi vivade va nijhati rā samtam palisāyā ānamtaliyam paţiredetariye me ti savata savam kālam heram me anusathe: K täye thäye viväde nijhati vä samtam palisäye anamtaliyenā paļi . . . . . viye me saratā savam kālam heram ānapayite mamayā wenn über diese Angelegenheit eine Meinungsverschiedenheit oder ein Antrag auf nochmalige Erwägung in der Parisad stattfindet, so ist mir unverzüglich überall und zu jeder Zeit [über diese Sache] Vortrag zu halten²) so lautet mein Befehl; (10) S 7 Ds heram hi anupaţīpajamtam hidatapālate āladhe hoti 'denn wenn man so [diesen Vorschriften] folgt, ist das Heil im Diesseits und im Jenseits gewonnen'; (11) F XI K se tathā kalamta hidalokikye ca kam āladhe hoti 'wenn man so handelt, ist sowohl das Heil im Diesseits gewonnen . . .; (12) Sep. I J vipațipātayantan no svagaāladhi no lājā[\*la]dhi 'wenn man nicht zur Befolgung [dieser Vorschrift] anhält, [findet] weder Gewinn des Himmels noch Gewinn [der Gunst] des Königs [statt]'; (13) Sep. II J khanc samtam ekena pi sotaviyā 'wenn eine passende Gelegenheit da ist, ist [dies Edikt] auch von einem Einzelnen zu hören'. Ein weiteres Beispiel (14), das in diese Kategorie gehört, werden wir nachher kennenlernen.

Ist das in der absoluten Konstruktion erscheinende Verbum medial, so tritt statt der Partizipialform auf -mtam eine Form auf -māne, -mane, oder -mīne auf: (15) F XIII K avijitam hi vijinamane e tatā<sup>3</sup>) vadha vā

<sup>1)</sup> In J lückenhaft überliefert; das Erhaltene stimmt mit dem Text von Dh.

<sup>2)</sup> Da in dem Edikt vorher atha mit pativedeti verbunden ist (Dh janasa atham pativedayamtu; K atham janasā pativedemtu), so ist auch hier wahrscheinlich athe als Subjekt zu pativedetaviye zu ergänzen. Wer es vorzieht, mag übersetzen: 'so ist es mir unverzüglich anzuzeigen'; so hat der Übersetzer von G die Stelle verstanden. Auf keinen Fall aber ist vivāde und nijhati das Subjekt zu pativedetaviye.

<sup>3)</sup> Bühler fälschlich etatā.

malane rā aparahe rā janaṣā ṣe bāḍha redaniyamute gulumute cā derānam piyasā wenn man ein unerobertes Land erobert — das Morden, das [dann] dort [stattfindet], oder das Sterben oder das Wegsehleppen der Menschen, das erscheint dem Göttergeliebten gewiß schmerzlieh und bedauerlich: (16) Sep. I Dh ripaṭipādayamīne hi¹) etam nathi svagasa āladhi no lājāladhi: die Stelle entspricht der unter 12 aus J angeführten; (17) Sep. I Dha sam paţi pajamīne cu etam svagam ālādhayisatha 'wenn ihr aber dies befolgt. werdet ihr den Himmel gewinnen'. Auch das (18) mine in Sep. I J Z. 9 mnß, wie die Vergleichung mit dem Text von Dh zeigt, der Rest eines medialen Partizips sein, das dem kalamtam in der unter 6 angeführten Stelle entsprach. Endlich bin ich überzeugt, daß diese Konstruktion auch in (19) S 7 Ds vorliegt in etam eva me anuvekhamāne dhammathambhāni kațāni indem ich dasselbe im Auge hatte, habe ich Gesetzessäulen errichtet'. Für die Annahme Bühlers (Beitr. S. 280), daß anurekhamane Fehler für anuvekhamanena sei, seheint mir kein genügender Grund vorzuliegen; me ist aus dem Verbande der Worte, zu denen es grammatisch gehört, herausgenommen und an die zweite Stelle des Satzes gerückt, wie in S 7 ctāye me aṭhāye dhammasāvanāni sāvāpitāni.

Ans den angeführten Stellen ergibt sich, daß diese Konstruktion nur in Verbindung mit dem Partizip des Präsens vorkommt, um die Gleichzeitigkeit der Handlung mit der Handlung des Hauptsatzes auszudrücken. Das Partizip zeigt im Aktiv den Ausgang auf -mtam, im Medium den Ausgang auf -mane, -mane oder -mine, einerlei ob es sieh auf Singulare (2. 3-5. 9-16. 19) oder Plurale (1. 6-8. 17. 18) bezieht. Nur in einem Teil der Fälle (1-8, 17, 18) ist das Subjekt des Partizips mit dem grammatischen Subjekt des Hanptsatzes identisch. Ist das Subjekt des Partizips und das grammatische Subjekt des Hauptsatzes versehieden, so wird das Subjekt des Partizips im Nominativ hinzugefügt (9. 11. 13. 14) oder unbezeichnet gelassen (10, 12, 15, 16, 19). Das letztere ist selbst der Fall, wenn es nicht das nubestimmte 'man' ist (19). Bei samtam steht das Prädikat im Nominativ (1. 2). Daß in den unter 1-8; 17; 18 genannten Fällen das Partizip nicht etwa als Attribut des Subjektes oder einfach als Subjekt des Hauptsatzes zu fassen ist, scheint mir aus zwei Gründen hervorzugehen. Erstenmüßte man diese Fälle von den formal ganz gleichartigen Fällen 9-16: 19 trennen nud für beide verschiedene Erklärungen finden, was offenbar nicht angeht. Zweitens müßten dann die Formen auf -mam und -mane. -mine die regelrechten Nominative des Singulars wie des Plurals sein. Das

<sup>1)</sup> Senart und Bühler lesen vipațipădayaminchi. Wenn man die Stelle mit der unter 12 augeführten Parallelstelle in J vergleicht und insbesondere mit der unter 17 augeführten Stelle, die das Gegenstück zu ihr bildet (sampațipajamine en etape), 76 wird man wohl nicht mehr bezweifeln, daß hi hier Partikel ist.

<sup>3)</sup> In J ist die Partizipialkonstruktion nicht erhalten.

| ** |  |  |
|----|--|--|
|    |  |  |
|    |  |  |
|    |  |  |

Für die sprachwissenschaftliche Erklärung müssen wir von den medialen Formen ausgehen, die Nom. Sing. des Maskulinums, aber auch des Neutrums sein können, da in diesem Dialekt auch der Nom. Sing, des Neutrums unter dem Einfluß der maskulinen Stämme gewöhnlich die Endung -e zeigt. Nimmt man das letztere an, so müßte auch die Form auf -mtam der Nom. Sing. des Neutrums sein. Das wäre an und für sich nicht unmöglich: man sieht aber nicht ein, warum sieh, wenn die medialen Formen in dieser Konstruktion -e statt -am annahmen, die aktiven Formen dem Eindringen des -e widersetzt haben sollten, und die Verwendung des Neutrums wäre überhaupt nicht recht verständlich. Betrachtet man anderseits die mediale Form als Nom. Sing. des Maskulinums, so muß auch die Form auf -mtam Maskulinum sein. Johansson<sup>1</sup>) hat sie als Kompromißbildung aufgefaßt, indem der thematische Nom. \*kalamte nach dem danebenstehenden \*kalam zu kalamtam umgestaltet wurde. Ich halte diese Erklärung in der Hauptsache für richtig. Nur möchte ich wegen des vorher angeführten mahamte lieber annehmen, daß zunächst der Nom. \*kalam unter dem Einfluß der obliquen Kasus zu kalamtam wurde. Diese Form hielt sich in der Partizipialkonstruktion, weil sie hier ihrem Bau nach nicht mehr verstanden wurde, während sie sonst wohl weiter unter dem Einfluß der maskulinen a-Stämme zu \*kalamte wurde. Wir können die Konstruktion daher als einen Nominativus absolutus bezeichnen, bei dem die Partizipialform, die ursprünglich nur für den Singular berechtigt war, erstarrte und auch für den Plural verwendet wurde.

Auch hier drängt sich wieder die Frage auf: ist der Nom. absol. auf die AMg. beschränkt oder auch in den anderen Dialekten zu Hause? Was zunächst die nordwestlichen Versionen betrifft, so zeigt M an allen Stellen die Formen auf -mtam (auch -tam, -mta geschrieben): (2) F VIII se derana priye Priyadrasi raja dasavasabhisite samtam nikrami sambodhi; (3) F XII evam karatam atma paşada badham vadhayati parapaşadasa pi ca upakaroti; (4) F XII tadañatham karatam atmapasada ca chanati parapasadasa pi ca apakaroti; (5) F XII . . puna tatha karatam badhamtaram upahamti atmapaṣaḍa; (9) F VI taye athraye vivade nijhati va samta pariṣaye anamtaliyena pativeditariye me savratra savra kala; (11) F XI se tatha karatam hidaloke ca kam aradhe hoti"). Sh hat chenfalls fünfmal die Form auf -mtam (auch -la, -tam geschrieben), einmal die Form auf -mani (= -mane): (3) F XII eram karatam ataprasamdam radheti paraprasamdasa pi ca npakaroti; (\*) F XII tadaahatha karata ca\* ataprasamdam chanati paraprasamdasa ca apakaroti: (5) F XII so ca puna tatha karamtam³) badhataram upahamti ata prașadam; (9) F VI taye athaye vivade va nijhati va samtam parigaye

<sup>1)</sup> Der dialekt der sogemannten Shähbäzgarhi-redaktion, II, S. 40.

<sup>-)</sup> Die Konstruktion des Hauptsatzes weicht hier von Shab. Die unter 15 augstahrte Stelle fehlt leider in M bis auf kleine Bruchstücke.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Worte sind verschentlich wiederholt mit der Variante karahag.

anamtariyana prafiredetaro me saratra savram kalam¹); (11) F XI so tatha karamtam ialokam ca aradheti²); (15) F XIII avijitam hi vijinamani ye tatra³) vadho va\* maramam va aparaho va janasa tam badham vedaniyamatam garumatam ca deranam priyasa. Einmal aber, in (2) F VIII, ist samtam durch sato ersetzt; so devanam priyo Priyadrasi raja daśava-sabhisito sato nikrami sabothim,\* Ich lege nach dem S. 286 Gesagten dieser Divergenz mehr Gewicht bei als allen Übereinstimmungen und sehe darin ein Anreichen dafür, daß der nordwestliche Dialekt die Formen auf -mtam und damit offenbar die ganze Konstruktion nicht kannte; das daśaraṣa-bhisito sato läßt sieh natürlich ohne weiteres als Attribut zu raja auffassen.

Das gleiche gilt für den westlichen Dinlekt. In G ist die Form auf entam in jedem Falle beseitigt. Anstatt samtam finden wir hier samto, das Sk. san oder santah 1) vertritt, anstatt kalamtam karu, karum, karoto, karāto, in denen ich Vertreter von Sk. kurran seheb): (2) F VIII so devänam piyo Piyadasi rājā dasavasābhisito saņto ayāya saņbodhiņ; (3) F XII evaņ karum ātpapēsamdam cu radhayati parapāsamdasa ca upakaroti; (4) F XII tadamāathā karoto āt pa pāsamdam ca chanati parapāsamdasa ca pi apakaroti; (5) F XII so ca puna tatha karāto ūtpapāsamdam bādhataram upahanāti; (9) F VI tāya athāya vivādo nijhatī va samto parisāyam ānamtaram pativedelayram me sarratra sarre kāle; (11) F XI so tathā karu ilokacasa āradho hoti. Wer die unter 2-5; 11 angeführten Stellen unbefangen und unbeeinflußt durch die übrigen Versionen präft, wird daraus niemals auf das Vorhandensein einer absoluten Konstruktion schließen; das Partizipium läßt sich stets als Subjekt des Satzes oder als Attribut des Subjektes auffassen. In 10 aber liegt ein Nom. absol, vor. denn vivādo nijhatī va samto kann unmöglich das Subjekt zu dem neutralen pativedetauvam bilden. Mir scheint es aber, daß bei diesem etwas komplizierteren Satz einfach die Kunst des Übersetzers gescheitert ist. Er hat sich begnügt, die ihm ganz fremde Form samtam durch samto zu ersetzen, im übrigen aber die Konstruktion des Satzes beibehalten, wie sie in der Vorlage stand. Zum Beweis, daß auch der westliche Dialekt den Nom. absol. kannte, scheint mir dies Beispiel nicht auszureichen.

<sup>1)</sup> Die Worte taye — saratra sind verschentlich wiederholt; die Partizipialkonstruktion lautet das zweite Mal taye alhaye vivade samtam nijhati va parisaye.

<sup>2)</sup> Die Konstruktion des Hauptsatzes weicht von M ab.

<sup>3)</sup> Bühler fälschlich yetatra.

<sup>4)</sup> In F IV G findet sich tistamto = Sk. tişthantah. Die Stelle (15) F XIII ist leider in G verstümmelt.

b) Für karum und karu ist das freilieh nicht sieher, doch wird man die Formen kaum voneinander trennen können. Nach Franke, GN. 1895, S. 535, ist karu ein Nom. des Adj. kara 'machend', da nach Hem. IV, 331 im Apabhramsa der Nom. auf -u ausgehen kann. Meines Erachtens kann ein solches Durcheinanderwerfen örtlich oder zeitlich geschiedener Dialekte die Erkenntnis des Richtigen nur hindern.

In dem folgenden Satz der Insehrift, der den allgemeinen Grund angibt, warum Aśoka seine Lajjūkas unabhängig machte1), übersetzt Bühler viyohāla durch Amtsgeschäfte: For the following is desirable: — What? That there may be equity in official business and equity in the award of punishments.' Das Wort viyohāla begegnet in den Aśoka-Edikten noch einmal in Sep. I in dem Ausdruck nagalaviyohālaka. Ich hoffe später zeigen zu können, daß darunter nicht, wie man bisher angenommen hat. Beamte, die mit der Stadtverwaltung beauftragt sind, sondern die Stadtrichter zu verstehen sind, und auch in unserem Edikte kann viyohāla meines Erachtens nichts weiter bedeuten als was es im Sanskrit gewöhnlich bedeutet. 'Gerichtsverfahren'2). Bühler ist, wie Beitr. S. 251, Note 6 zeigt, zu seiner Übersetzung hauptsäehlich dadurch gekommen, daß er abhihāla als Steueraugelegenheiten faßte. Er hat dann die Übersetzung beibehalten, auch als er abhihāla anders verstand (Ep. Ind. II, 253, Note 26). Nimmt man abhihāla in dem Sinne, wie ieh es oben vorgeschlagen, so stimmt die Bedeutung 'Gerichtsverfahren' dazu aufs beste.

Die größten Schwierigkeiten bereitet der letzte Absatz. Bühler übersetzt: 'And even so far goes my order: I have granted a respite of three days to prisoners on whom judgment has been passed and who have been condemned to death. Their relatives will make some (of them) meditate deeply (and) in order to save the lives of those (men) or in order to make (the condemned) who is to be executed, meditate deeply, they will give gifts with a view to the next world or will perform fasts. For my wish is that they (the condemned) even during their imprisonment may thus gain bliss in the next world; and various religious practices, self-restraint and liberality, will grow among the people.' Bühlers Übersetzung bedeutet unzweifelhaft, insbesondere was die Wörter nātikā va kāni betrifft, einen Fortschritt gegenüber den Versuehen seiner Vorgänger3); eine Reihe von Bedenken lassen sich aber auch gegen sie geltend machen. Erstens will ich nicht geradezu bestreiten, daß nijhapayati die Bedeutung bereuen machen' annehmen könnte, denn darauf läuft das Bühlersche 'bewegen in sich zu gehen', 'to make meditate deeply' hinaus, und in seinen Erläuterungen (Beitr. S. 252) sprieht Bühler selbst von 'aufrichtiger Reue''). Es läßt sich aber zeigen, daß das Verbum in den Asoka-Edikten sonst niemals diese Bedeutung hat. Zweitens: wie können die Verwandten durch

<sup>1)</sup> V. A. Smith, Asoka<sup>2</sup>, S.186, will den Satz vielmehr als Begründung der Folgenden fassen. Bei dem klaren Wortlaut des Textes verstehe ich nicht, wie der möglich sein sollte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Im juristischen Sinne haben es auch Kern (recht) und Senart (poursuitent prosecutions) verstanden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich gehe auf die älteren Übersetzungen nicht ein, weil ich sie durch Buhler: Bemerkungen für erledigt halte.

<sup>4)</sup> In der englischen Übersetzung (Ep. Ind. II, S. 256) steht allerding nur ned ithat at least the hearts of those who must die, will be softened und turn heavenward.

Gaben oder Fasten das Leben der Verurteilten retten? Daß bei dem Ausdruck danam nicht etwa an Bestechungen zu denken ist, hat Bühler selbst bemerkt. Er meint, daß die Verwandten Schenkungen machen oder fasten. 'indem sie hoffen, daß das Leben des Verurteilten durch eine göttliche Fügung zur Belohnung ihres Dharmamangala1) gerettet werden möge'. Aber dieser Gedanke an das Eingreifen einer höheren Macht ist doch sehr weit hergeholt und jedenfalls aus den Worten des Textes ohne weiteres nicht zu entnehmen. Und ganz unverständlich bleibt so, warum die Gaben ausdrücklich pālatikam 'auf das Heil im Jenseits bezüglich' genannt werden. Wenn sie den Zweck haben sollten, das Leben der Verurteilten zu retten, so würden sie doch gerade umgekehrt hidatika, 'für das Heil auf Erden bestimmt' sein. Auch ist wohl zu beachten, daß Bühler bei seiner Interpretation genötigt ist, ein 'and' einzuschieben; solche Einschübe verraten fast stets, daß die Konstruktion nicht richtig verstanden ist. Dazu kommen grammatische Schwierigkeiten. Der Singular nāsamtam ist zum mindesten hart, da sonst, sowohl vorher wie nachher, von den Verurteilten stets im Plural gesprochen wird. Auch muß das Part. Präs. hier in der Bedeutung des Futurums genommen werden. Unberücksichtigt bleibt ferner die Lesart nijhapayitä in Ds und A, die dem nijhapayitave in La Ln gegenübersteht. Büliler erklärt allerdings das -tā von nijhapayitā als Zusammenziehung von -tāya, allein in der Ardhamāgadhī der Aśoka-Inschriften kommt diese Kontraktion sonst nicht vor2), und vor allem lassen sich in diesem Dialekt keine Infinitive auf -tāya nachweisen; der Infinitiv lautet vielmehr stets auf -tave aus. Und endlich erhebt sich doch auch die Frage: Was hat denn diese Bestimmung über den dreitägigen Aufschub der Todesstrafe überhaupt mit den Amtspflichten der Lajjūkas zu tun, mit denen sich der vorhergehende Abschnitt beschäftigt?

Ich möchte daher eine ganz andere Erklärung vorschlagen. Die beiden  $v\bar{a}$  hinter  $n\bar{a}tik\bar{a}$  und  $n\bar{a}samtam$  zeigen deutlich, daß hier zwei Sätze gegenübergestellt sind:  $n\bar{a}tik\bar{a}$  va  $k\bar{a}ni$  nijhapayisamti jīvitāye tānam und nāsamtam vā nijhapayitā dānam dāhamti pālatikam upavāsam va kachamti. Es gilt zunächst den Sinn von nijhapayati festzustellen. Bühler glaubte, seine Auffassung des Wortes werde durch den Gebrauch von nijhati in S 7 Ds gerechtfertigt. Hier steht: munisānam cu yā iyam dhammavadhi va-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In der englischen Übersetzung fehlen diese Worte. Vielleicht hat also Bühler das Mißliche seiner Begründung selbst eingesehen, ohne freilich irgendeine andere zu geben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Daß etadathā in S 7 nicht Sk. etadarthāya entspricht, sondern Sk. etadyathā, hat Michelson richtig erkannt, IF. XXIII, S. 248. In G findet sich einmal (F XII, Z. 8f.) etāya athā gegenüber etāya athāya in F IV, V usw. Ich halte es für einen Schreibfehler; das ya ist vor dem folgenden ya von yvāpatā ausgelassen. Für unseren Dialekt kann es natürlich auf keinen Fall etwas beweisen und ebensowenig die von Bühler aus dem Pali angeführten Formen.

dhitā durehi yera ākālehi dhammaniyamena ca nijhatiyā ca[.] Tata cu lah se dhammaniyame nijhatiya va bhuye[.] Dhammaniyame cu kho esa ye me inam kate imāni ca imāni [ca\*] jātāni avadhiyāni annāni pi cu bahuk(āni) dhammaniyamāni yāni me kaṭāni[.] Nijhatiyā va cu bhuyc munisānam dhammaradhi vadhitā avihimsāye bhutānam anālambhāye pānānam, was nach Bühler bedeutet: 'But men have grown this growth of the sacred law1) in two ways. (viz.) through restrictive religious rules and through deep meditation. But among these two the restrictive religious rules are something small, more (is worked) by deep meditation. But the restrictive religious rules, indeed, are these, that I have ordered various kinds of creatures to be exempt from slaughter; but there are also numerous other restrictive religious rules which I have imposed. But by deep meditation the growth of the sacred law has been increased more among men, so that they do not injure created beings, so that they do not slaughter living creatures. Bühler bemerkt (Beitr. S. 282; Ep. Ind. II, 274), daß dem nijhati im Sanskrit nididhyāsanā der Bedeutung nach genau entspreche. Ich kann die Gleichsetzung der beiden Ausdrücke nicht als berechtigt anschen. Nididhyāsanā gehört zum Desiderativstamm, nijhati aus \*nidhyapli zum Kausativstamm. Das erstere ist eigentlich 'das Verlangen nachzudenken', dann 'Nachdenken' überhaupt; nijhati kann nur 'das Veranlassen nachzudenken' sein. Wie der niyama, das Verbot, vom König ausgeht (ye me iyam kate), so geht auch die nijhati von ihm aus; er veranlaßt die Leute nachzudenken, natürlich in diesem Falle, über das Verbot. gewisse Tiere zu töten usw.; daher führt die nijhati zur Nichtverletzung der Wesen, zur Nichttötung des Lebendigen. Der niyama erstreckt sich auf bestimmte Tiere, die nijhati bewirkt, daß sieh das Prinzip der Ahimsā überhaupt im Volke verbreitet. Die Übersetzung ist also richtig, wenn anstatt 'Meditation' jedesmal 'die Anregung zum Nachdenken darüber' eingesetzt wird2). Der Begriff der Reue fehlt hier vollständig.

Das Wort erscheint noch einmal in FVI. Ieh zitiere die Stelle nach Dh: am pi ca kichi mukhate änapayämi däpakam vä sävakam vä e vä mahämätehi atiyäyike älopite hoti tasi athasi viväde va nijhatī vä samtam palisäyn änamtaliyam pativedetaviye me ti savata savam kälam hevam me anusathe wenn ich etwas mündlich befehle, was sich auf Schenkungen oder Bekanntmachungen bezieht, oder wenn etwas als dringlich den Mahämätras übertragen ist, — wenn [dann] über diese Angelegenheit eine Meinungsverschiedenheit oder eine nijhati in der Pariṣad stattfindet, so ist mir un

<sup>1)</sup> Die Übersetzung ist falsch. Der Kartr ist nicht munisä, sondern der Könisters muß also heißen: Die Gesetzesförderung ist [von mir] unf zwei Weisen für der Menschen gefordert worden.

<sup>2)</sup> Senart sagt zuerst (Inser. II, S. 94) richtig Taction d'appeler l'attention verwischt aber den Begriff dadurch, daß er gleich hinzufügt 'la réflexion' und charet (S. 98) übersetzt 'les sentiments qu'on leur sait inspirer', Tinspiration intérieure, 'le changement des sentiments personnels'. Entsprechend Ind. Ant. XVIII, S. 3 di

verzüglich darüber Vortrag zu halten, an jedem Ort und zu jeder Zeit; so lautet mein Befehl. Bühler übersetzt nijhati auch Ep. Ind. II, S. 468, und Buddh. Stupas of Amaravati usw., S. 1231), noch mit 'frand'. Das ist selbstverständlich ummöglich. Diese Übersetzung hat auch nur darin ihren Grund, daß man früher (so noch Beitr. S. 43) nikati für nijhati las; Bübler hat einfach vergessen, die Übersetzung nach dem neuen Text zu verbessern. Nijhati kann auch hier nur 'das Veranlassen zu bedenken' bedeuten; wir können es etwa durch 'Antrag anf nochmalige Erwägung' wiedergeben. Auch hier wieder liegt der Begriff der Rene ganz fern.

In F XIII findet sich anunijhapeti in einer Stelle, die vollständig nur in Sh. zum größeren Teil aber auch in Merhalten ist, während G nur kleinere Bruckstucke und K nur die beiden leizten Silben bietet. Sie lautet: Sh gr pi en atavi devanam priyasa vijite bhoti ta pi anuncti anunijhapeti[.] avatare pi ca prablave devanam primasa vucati tesaf.] kiti avatrapena na ea harnheyasu; M ya pi ca aturi deranam priyasa rijitasi hoti ta pi anunayati anunijkapayetif.] anutape pi ca prabhare deranam priyasa rucati tesam . .: G gā ca pi ataviyo derānam piyasa pijite pāti2) ... cate tesam devānam idinisa") ..; K ... neun. Bühler überretzt das: Even on the inhabitants of the forests, found in the empire of the Beloved of the gods, he takes compassion, if he is told that he should destroy them successively. - and the Beloved of the gods possesses power to torment them. Unto them it is said -- what? Let them shou doing cril, and they shall not be killed." Anuncti, anunquati ist mit 'bemitleiden' übersetzt'), eine Bedeutung, die bisher nirgends nachgewiesen ist und nach der Grundbedeutung des Wortes geradezu als ausgeschlossen bezeichnet werden kann. Anunayati heißt stets nur jemanden fremudlich zureden, um ihn günstig zu stimmen oder zu versöhnen', und etwas anderes kann es natürlich, wie Senart, JRAS. 1900, S. 339, geschen hat, auch hier nicht bedeuten. Das Wort anunijhapeti in Sh faßt Bühler als anunihksapayed iti, wozu er ein ukte sati ergänzt (Beitr. S. 198). Mir erscheint schon diese Ergänzung unmöglich; wenigsteus müßte aber doch dann vor dem ti die zweite Person und nicht die dritte stehen. Den Beweis für die Richtigkeit seiner Erklärung sah Bühler in der Form anunijhapayeti in M (Beitr. S. 226). Ich kann nur sagen, daß die Form, wenn sie wirklich dastehen sollte, Schreibfehler für anunijhapayati ist;\* wie dem anuncti von Sh in M anunayati gegenübersteht, so dem anunijhapeti von Sh in M anunijhapayati. Ich bezweifle ferner, daß kṣā in Verbindung mit nis gebraucht wurde; in S 5 steht das Simplex Ds Dm

<sup>1)</sup> Übersetzung des Textes von Sh und Dh. Im Text steht richtig nijhati in K Sh M, nijhati in Dh G.

<sup>2)</sup> Lies hoti.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die letzten Wörter stehen auf dem später gefundenen Bruehstück, JRAS. 1900, S. 337.

<sup>4)</sup> Vgl. auch Beitr. S. 226.

jhā petaviye. La Lu jhā payitaviye. Zu dem ganzen Gedanken, daß hier eine Form von kṣā 'verbrennen' vorliege, hat offenbar das Wort aṭavī, 'die Wälder anstatt 'die Waldbewohner', Veranlassung gegeben, wenn auch Bühler die direkte Übersetzung durch 'Wälder' ablehnt. Daß afarī ganz allgemein im Sinne von Waldbewohner verwendet wurde, zeigt jetzt auch das Kautilīyaśāstra, z. B. S. 49. Senart a. a. O. leitet daher mit Recht anunijhapeti von anunidhyai ab und übersetzt, unter Berufung auf Milindap. 210, 1; 8: 'he tries to bring them back to good ways'. Ich würde es vorziehen, wörtlich zu übersetzen; 'er veranlaßt sie nachzudenken'. Worüber sie nachdenken sollen, geht aus dem folgenden Satz hervor. Daß Bühlers Auffassung dieses Satzes durch die Stellung des [vu]cate tesam in G hinfällig gemacht wird, hat schon Senart bemerkt; er selbst übersetzt: and they are told that even the might of Devanampriya is based on repentance. Formell läßt sich dagegen nichts einwenden; anutape kann im nordwestlichen Dialekt Lok. Sing. sein, und in K, wo wir die Entscheidung über die Form erwarten dürften, ist die Stelle nicht erhalten. Ich muß aber gestehen, daß ich den Worten so keinen Sinn abgewinnen kann, und ich sehe keinen Grund, warum anutape nicht als Nom. Sing. gefaßt werden sollte: Die Reue, aber auch die Macht des Göttergeliebten wird ihnen verkündet.' Die Verkündigung der Reue entspricht dem anunaya, die Verkündigung der Macht dem anunidhyapana des Königs. Die nächsten Worte können nicht den Inhalt der Verkündigung weiter ausführen, da dann die zweite Person anstatt der dritten gebraucht sein müßte, sondern können nur den Zweck der Verkündigung angeben. Das hat schon Schart richtig erkannt; Anstoß nehme ich nur an seiner Auffassung von avatrapeyu, als 'let them repent (of their crimes)', wofür sich weder im Sanskrit noch im Pali Beispiele finden dürften. Ich übersetze die ganze Stelle: 'Und auch die Waldbewohner, die in dem Reiche des Göttergeliebten sind, auch die behandelt er freundlich und bringt sie zum Nachdenken. Die Reue, aber auch die Macht des Göttergeliebten wird ihnen verkündet, damit sie sich der Zurückhaltung befleißigen und nicht getötet werden.'

Endlich findet sich eine Form von nijhapayati noch in Sep. I J: amna ne nijhapetaviye, wofür Dh amnam ne dekhata bietet. Nach Senart, Ind. Ant. XIX, S. 96, bedeutet das 'ye must call attention to my orders', nach Bühler. Beitr. S. 139, 'so ist mein Befehl im Sinne zu behalten'. Vom grammatischen Standpunkt aus ist Senarts Übersetzung entschieden die bessere: ich halte sie aus anderen Gründen trotzdem für nicht richtig. Die Erklärung der Stelle würde aber ein Eingehen auf das ganze Edikt notwendig machen, das meines Erachtens in wesentlichen Punkten bisher mißverstanden ist, und ich beschränke mich daher darauf, festzustellen, daß auch nach Bühler nijhapayati hier nicht die Bedeutung 'bereuen machen' hv.

Nach alledem können wir, wie ich meine, auch an unserer Stelle nijhtpopisanti nur übersetzen 'sie werden bedenken machen' und den ganzen Satz, je nachdem man kāni als Apposition zu nātikā oder als Objekt faßt¹), wortlich: 'entweder werden die Verwandten, [wenn] solche [vorhanden sind], bedenken machen zum Zwecke des Lebens dieser' ader 'entweder werden die Verwandten einige bedenken machen zum Zwecke des Lebens dieser'. Ich ziehe die erste Auffassung vor; bei der zweiten würden natürlich die Lajjūkas unter dem kāni zu verstehen sein. Dem Sinne nach ist aber kein Unterschied vorhanden, denn die Stelle, wo die Verwandten ihre Vorstellungen machen, sind anzweifelhaft die Lajjūkas, in deren Händen die Entscheidung über Leben und Tod der Verurteilten rüht. So fällt die Annahme fort, daß die Verurteilten infolge ihrer Reue in übernatürlicher Weise durch eine göttliche Macht von dem drohenden Tode errettet werden könnten, und so wird nun auch der Zusammenhang klar, der zwischen der Bestimmung über den dreitägigen Aufsehnb und den Lajjūkas besteht.

Daß dem nijhapmati die Bedeutung 'die Begnadigung erwirken', auf die wir so geführt werden, tatsächlich zukommt, wird durch Gäthäs 13 und 15 des Ayogharajātaka (510) bestätigt:

yakkhe pisäce athaväpi pete kupite pi te nijjhapanam karonti na maccuno nijjhapanam karonti tam me mati hoti carāmi dhammam || aparādhakā dūsakā hethakā ca lalhanti te rājino nijjhapetum | na maccuno nijjhapanam karonti tam me mati hoti carāmi dhammam ||

Bei Yakşas, Pisācas oder auch Pretas, selbst wenn sie erzürnt sind, konnen sie Begnadigung erwirken; nicht erwirken sie Begnadigung beim Tode; daher ist mein Entschluß; ich lebe nach dem Dharma.'

Verbrecher, Schädiger und Verletzer sind imstande, bei den Königen Begnadigung zu erwirken: nicht erwirken sie Begnadigung beim Tode; daher ist mein Entschluß: ich lebe nach dem Dharma.'

Ich brauche kaum darauf hinznweisen, wie genau insbesondere die zweite Gäthä zu unserer Stelle stimmt. Der Kommentar erklärt nijjhapanam karonti in der ersten Gäthä durch balikammavasena khamāpenti pasādenti, nijjhapetum in der zweiten durch sakkhāhi attano niraparādhabhāvam pakāsetvā pasādetvā<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Siehe oben S. 283.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die neue Auffassung von nijhapayisamti legt die Frage nahe, ob nicht auch etwa die Worte jivitäye tānam ganz anders zu verstehen seien, und zwar tānam als Äquivalent von Sk. trānam und jīvitāye entweder als Dat. Sing. von jīvita oder Gen. Sing. von \*jīvitā. Dafür seheint zu sprechen, daß der Gen. Plur. des Pronomens in demselben Edikt (Ds Z. 3) in allen Versionen, soweit die Stelle erhalten ist, in der Form tesam erscheint; vgl. ferner tesa Sep. II, Dh Z. 8. 10; tesam Sep. II, J Z. 12; teṣam F XIII K Z. 37. Allein in F XIII K Z. 38 findet sich zweimal auch tānam (e tānam; tānam eva), was nach den anderen Versionen nur Sk. teṣām entsprechen kann,

In den folgenden Worten nāsamtam vā nijhapayitā oder nāsamtam mijhapayitare liegt meines Erachtens wieder die absolute Partizipialkonstruktion vor, die ich oben ausführlich besprochen habe. Nāsamtam ist grammatisch in nā und samtam zu zerlegen; die Worte müssen aber eng zusammengehören und gewissermaßen einen Begriff bilden, da sonst das rā zwischen ihnen eingeschoben sein müßte. Nāsamtam ist das Partizip zu nathi. Die Länge des Auslautes von nā erklärt sich offenbar darans, daß der Ton auf dem Wort ruhte; daher steht das lange ā auch in La Ln, die sonst die Verlängerung des auslautenden Vokales nicht zeigen 1). Die vollere Form no. die sonst überaus häufig ist, wurde in dieser Verbindung wahrscheinlich deshalb nicht angewendet, weil 'es gibt nicht' stets nathi, niemals \*nothi heißt²).

Nijhapayitā ist der Nom. Sing. des Nomen agentis, der auch noch in den späteren Prakrits stets auf -ā ausgeht³), nijhapayitave natürlich der Infinitiv. Die beiden Formen sind also grammatiseh ganz verschieden zu beurteilen; dem Sinne nach war es natürlich gleich, ob man sagte 'wenn keiner da ist, der bedenken macht' oder 'wenn niemand da ist, um bedenken zu machen⁴)'. Als Übersetzung des ganzen Satzes ergibt sich also: 'entweder werden die Verwandten, [wenn] solche [da sind], die Begnadigung

obwohl tesam unmittelbar vorhergeht. Ein Femininum jīvitā ist ferner ebenso unwahrscheinlich wir die Verbindung jīvitāye tānam, 'das Schützen zum Zwecke des Lebens'. Ich glaube daher nicht, daß wir diese Worte anders erklären dürfen als es bisher geschehen.

<sup>1)</sup> Siehe die Zusammenstellungen bei Michelson a. a. O. S. 242ff.

<sup>2)</sup> Belege für nathi bieten F II, VI, VII, XI, XIII u. a. Man beachte besonders Sep. I. Dh Z. 15: vipaṭipādayamīne hi etaṃ nathi svagasa āladhi no lājāladhi; J Z. S: vipaṭipātayaṇtaṇ no svagaāladhi no lājā[la\*]dhi. Nā findet sich in K F I, IV.

<sup>3)</sup> Ich bin überzeugt, daß auch apahatā im S 6 Ds (La Ln apahata) ein solcher Nominativ ist, wie schon Kern, Jaartell. S. 93 angenommen hat. Bühler, Beitr. S. 273; Ep. Ind. II, S. 268, erklärte es als \*apahrtvā; Senart, Inser. II, S. 71; Ind. Ant. XVIII. S. 107, führte es auf apalitya zurück, hielt aber auch die Ableitung von apalitva für möglich. Das letztere ist meiner Ansicht nach ausgeschlossen, weil die Alt-Ardhamagadhi das Absolutivum auf -tvā überhaupt nicht kennt, sondern -tu anstatt tvā verwendet; vgl. nisijita S 4; sutu S 7 anusāsita Sep. II; kaļu Sep. II; vedita Sep. II; dasayitu F IV Dh J K; cithitu F IV Dh K; patitiditu F X K; palitijitu Dh; -litijitu J. Dazu kommt einmal im Cale. Bairāţ-Edikte, wie Hultzsch, JRAS. 1909, S. 727f., gezeigt lmt, ein Absolutivmm auf -tūnam: abhivādetānam. In Sh und M sind die Formen auf tu teils übernommen, teils durch die dem Dialekt eigentümlichen Formen auf di ersetzt: Sh drašayitu, M drašeti; Sh tistiti, M tistitu; Sh paritijitu, M pariti . . tu. In G dagegen sind zweimal dafür die Absolutivformen auf -tpā eingesetzt: dasayitpi, paricajitpā; für cithitu wird das Partizip tistamto gebraucht. Auch in diesem Falihandelt es sich offenbar um einen churakteristischen Unterschied zwischen östlicher? und westlichem Dialekt. Aber auch die Herleitung des apahatā aus apahrtya ist gant unwahrseheinlich, zunad da im Cale. Bairāt-Edikt adhigicya, aus adhikrtya, er-chemi

<sup>4)</sup> Man beachte, daß das Subjekt in dieser Konstruktion oft fortgelassen wach wenn es aus dem Zusammenhang leicht zu ergänzen ist; siehe oben S. 298. Man kann matürlich nuch übersetzen: Wenn es nicht möglich ist, bedenken zu machen.

erwirken, um das Leben jener [Leute zu retten], oder wenn niemand da ist, die Begnadigung zu erwirken, so werden sie Gaben geben, die das Heil im Jenseits fördern, oder sich Fasten unterziehen'. Das Subjekt in dem letzten Teil sind natürlich die Verurteilten; die Ergänzung ist ganz ungezwungen, da ja das Fortgelten des Subjektes des ersten Satzes durch die Worte nāsamtam vā nijhapayitā aufgehoben ist. Geradezu gefordert wird diese Ergänzung durch den sich anschließenden Satz: 'denn es ist mein Wunsch, daß sie auf diese Weise niludhasi pi kālasi das Heil im Jenseits erringen mögen.' Das kann sich natürlich nur auf die Verurteilten beziehen; diese müßten hier aber doch ausdrücklich genannt sein, wenn. vorher gar nicht von ihnen, sondern von den Verwandten die Rede war. Bezieht sich das Schenken und Fasten auf die Verurteilten, deren Schicksal besiegelt ist, so fallen auch die oben berührten Schwierigkeiten fort, die der Ausdruck pālatikam bereitet. Bühler hat allerdings gegen die Auffassung, die die frommen Werke den Verurteilten zuschreibt, eingewendet, daß ein zum Tode verurteilter Verbrecher überhaupt keine Schenkungen machen könne, da seine Habe konfisziert werde. Allein erstens muß Bühler selbst zugestehen, daß das geschriebene indische Recht keineswegs immer die Konfiskation des Vermögens als mit der Todesstrafe verbunden erwähne. Wir sind also schließlich gar nicht sicher, ob dieser Rechtssatz zu Aśokas Zeit Anwendung fand. Zweitens aber darf nicht übersehen werden, daß Asoka nur von danam palatikam spricht. Stiftungen zu verhindern, die für religiöse Zwecke bestimmt waren oder der sozialen Fürsorge dienten, lag aber sicherlich nicht in der Absicht des Herrschers, der wieder und wieder Mildtätigkeit als einen Hauptbestandteil seines Dharma bezeichnet, und wir dürfen daher ohne weiteres annehmen, daß solche Schenkungen gestattet waren, selbst wenn im übrigen der Grundsatz der Vermögens-konfiskation bestanden haben sollte. Bühler will weiter einen Gegensatz zwischen den mit ichā hi me und janasa ca beginnenden Sätzen konstruieren: die Verurteilten sollen sich den Himmel gewinnen, und im Volke werden sich fromme Bräuche mehren. Daraus folgert er, daß das danam dahamti und upavāsam kachamti auf die Verwandten gehe. Mir scheint es nicht, daß hier eine Gegenüberstellung irgendwie beabsichtigt ist. Der König gibt zunächst den Grund für seine Maßregel an: 'denn es ist mein Wunsch, daß [die Verurteilten] das Heil im Jenseits erringen'. Daran knüpft er die Bemerkung, daß das Verfahren auch weitere Vorteile besitze, da es die Zahl der guten Werke vergrößere¹): 'und mannigfache fromme Bräuche, Selbstbezähmung und Gabenverteilung mehren sich im Volke.'

Übergangen habe ich noch die drei Worte niludhasi pi kālasi. Kern las dafür, ebenso wie Burnouf, niludhasāpi kālasi 'zelfs in den tijd der gevangenschap'. Daß jede Änderung des Textes ausgeschlossen ist, ist

<sup>1)</sup> Das Präsens vadhati zeigt, daß der letzte Satz nicht von ichā hi me abhängt, wie Kern und Senart annehmen.

jetzt wohl selbstverständlich. Senart sah in kālasi den Lokativ eines kāla, das er dem femininen Sk. kārā gleichsetzte: même dans un cachot ferme Der Geschlechtswechsel läßt sich nicht beweisen, wäre aber vielleicht nicht undenkbar. Ausgesehlossen aber erscheint es mir. daß der König hier ausdrücklich von einem 'gesehlossenen' Gefängnis, in dem sich die Verurteilten befinden, sprechen sollte. Senart hat das selbst gefühlt und das 'même dans un caehot fermé' weiter in ein 'même enfermés dans un cachot' verwandelt, wogegen sieh nur das eine einwenden läßt, daß es nicht im Text steht. Bühler gibt den Ausdruck durch niruddhe 'pi kāle wieder, das für nirodhakāle 'pi, 'even during their imprisonment', stehen soll. Er vergleicht damit Konstruktionen im Pali wie micchācāram oder anācāram cinnadirase (Jāt. I, 300). Diese Konstruktionen sind jedem Pali-Kenner vertraut, aber sie deeken sich durchaus nicht mit der hier vorliegenden Konstruktion, der vielmehr im Pali \*anācāram ciņņe divasc entsprechen würde, eine Ausdrucksweise, die, soweit mir bekannt, niemals im Pali erscheint. Ich halte daher die Übersetzung 'zur Zeit ihrer Gefangenschaft' für gänzlich unmöglich. Nun hat nirujjhati im Pali gewöhnlich die Bedeutung 'aufhören, hinschwinden, verniehtet werden'; z. B. Samyuttan, I. 6. 2. 5. 6 aniccā vata sankhārā uppādavayadhammino uppajjitvā nirujjhanti; Jāt. 485. 1 (von einem Sterbenden) vijahāmi jīvitam pāņā me Cande nirujjhanti usw.1). Man könnte daher auf den Gedanken kommen, niludhasi pi kālasi heiße soviel wie 'wenn auch ihre Zeit um ist', 'angesichts des Todes'. Allein erstens muß es doch als sehr zweifelhaft gelten, ob kāla ohne weiteren Zusatz die 'Lebenszeit' bezeichnen kann2), zweitens würde der Ausdruck. genan genommen, doch auch bedeuten 'selbst wenn sie tot sind', und drittens ist es mir überhaupt nicht sieher, ob dieser Dialekt den Lok. absol. kaunte3). Ich ziche es daher vor, zu übersetzen 'auch in beschränkter Zeit'. Mir scheint diese Auffassung mit der Grundbedeutung von nirudh wohl vereinbar zu sein, wenn ich auch einen Beleg für die Verbindung des Verbinns mit kāla nicht beibringen kann.

Durch die neuen Interpretationen wird, wie mir scheint, auch das Bild, das wir uns von dem Lajjūkas machen müssen, den früheren Auffassungen gegenüber ein wenig verändert. Es sind hohe Provinzialbeamte, die 'über viele hunderttausend Seelen' gebieten (S 4, 7). Nach F III scheint es, daß der Prädesika ihnen im Rang gleich stand. Sie stehen direkt unter dem König und haben nur von ihm Befehle zu empfangen und von den Beamten, 'die des Königs Willen kennen' (S 4). Im übrigen haben sie unbeschränktes Recht. Strafen zu verhängen oder zu begnadigen, sogar in Fällen, wo es sich nm Kapitalverbrechen handelt (S 4). Neben diesen

<sup>1)</sup> Die Bedeutung ist, wenn nuch seltener, auch im Sk. belegt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die häufige Bedeutung Tod zeigt, daß sich die Bedeutung-entwickhung gerade in umgekehrter Richtung vollzog.

<sup>2)</sup> F XIII K ladheşu Kaligyeşu ist durchaus kein sicheres Beispiel dafur.

richterlichen Funktionen haben sie die Aufgabe, für die Verbreitung des Dharma des Königs zu sorgen (S 4, 7; F III). Das letztere geschieht insbesondere auf den Inspektionsreisen, die alle fünf Jahre wiederholt werden (F III). Die Unterbeamten, die sie bei diesem Geschäft unterstützen, scheinen die Dharmayuktas zu sein (S 4. 7). Nach Bühler lag ihnen außerdem noch die Eintreibung der Steuern ob. Eine solche Verbindung administrativer und richterlicher Funktionen ist an und für sich in Indien nichts Unerhörtes. Unter den Peshwäs waren Verwaltungsbeamte, der Pāţīl, der Māmlatdār und der Sarsubhedār, mit der Rechtsprechung in Zivil- und Kriminalsachen betraut; gegen ihre Entscheidungen konnte an den Peshwä oder seinen Minister appelliert werden. Später wurde dem Mämlatdär und dem Sarsubhedär auch die Entscheidung über Leben und Tod verliehen; sie hatten das Recht. Rebellen und Straßenräuber zu hängen, ohne erst die Entscheidung einer höheren Stelle abzuwarten 1). Genau so könnte es mit Aśokas Lajjūkas gewesen sein. Allein ich möchte doch darauf hinweisen, daß die Inschriften selbst nichts enthalten, was auf eine administrative Tätigkeit der Lajjūkas schließen läßt. Wenn es in F III heißt, daß sie alle fünf Jahre ausziehen sollen, um den Dharma zu verkünden, 'wie auch um die anderen Geschäfte zu betreiben', so braucht unter den letzteren nicht, wie Bühler, Beitr. S. 21, meint, das udgrähana verstanden zu werden, das Einsammeln von Tributen und anderen königlichen Einkünften in renitenten oder entlegenen Distrikten. Der Ausdruck kann sich ebensogut auf die richterliche Tätigkeit beziehen, die in unserem Edikt besprochen wird. Die etymologische Herleitung von rājūka oder lajūka aus rajjugāhaka kann natürlich für die Frage garnichts entscheiden. Nach dem, was sich aus den Inschriften ermitteln läßt, können wir die Lajjūkas nur als hohe richterliche Beamte bezeichnen.

Zum Schluß gebe ich eine Übersetzung des Ediktes.

'Der göttergeliebte König Priyadarsin spricht so: Als ich sechsundzwanzig Jahre gesalbt war, habe ich diesen Gesetzeserlaß schreiben lassen. Meine Lajjūkas sind über das Volk gesetzt, über viele Hunderttausende von Leben.\* Denen habe ich verliehen, daß sie selbständig Belohnungen und Strafen verhängen, damit die Lajjūkas voll Vertrauen und ohne Furcht ihre Geschäfte besorgen, den Bewohnern der Provinzen Heil und Freude bringen und ihnen Wohlwollen erzeigen. Sie werden verstehen, Leid und Freude zu bereiten, und sie werden durch die Dharmayuktas die Bewohner der Provinzen vermahnen, auf daß sie das Heil im Diesseits und im Jenseits erringen. Auch die Lajjūkas müssen mir gehorchen. Auch den Beamten, die meinen Willen kennen, werden sie gehorchen, und auch von denen werden einige vermahnen, sodaß die Lajjūkas imstande sein werden, mich zufriedenzustellen. Denn gleichwie einer, wenn er sein Kind einer verständigen Amme übergeben hat, vertrauensvoll ist: 'die verständige

<sup>1)</sup> Nach Bombay Gazetteer, Vol. XVI, S. 304f.

Amme wird imstande sein, meines Kindes gut zu warten', ebenso habe ich die Lajjūkas eingesetzt zum Heile und zur Freude der Provinzbewohner. Damit jene ohne Furcht und voll Vertrauen und ohne Entmutigung ihre Geschäfte besorgen, darum habe ich den Lajjūkas verliehen, daß sie selbständig Belohnungen und Strafen verhängen. Denn das ist zu wünschen daß Unparteilichkeit in der Prozeßführung herrsche und Unparteilichkeit in den Strafen. Und so weit geht mein Befehl. Den im Gefängnis sitzenden Leuten, über deren Strafe entschieden ist und denen der Tod zuerkaunt ist, habe ich drei Tage Aufschub gewährt. Entweder werden ihre Verwandten, wenn solche vorhanden sind, ihre Begnadigung erwirken, um ihr Leben zu retten, oder wenn niemand da ist, um die Begnadigung zu erwirken, so werden sie Gaben geben, die das Heil im Jenseits bewirken, oder sich Fasten auferlegen. Denn mein Wunsch ist, daß sie auf diese Weise auch in beschränkter Zeit das Heil im Jenseits erringen mögen. Und im Volke mehren sich mannigfache fromme Bräuche, Selbstbezähmung und Verteilung von Gaben.'

## IV. Zu den Felsen- und Säulenedikten des Asoka.

In dem zweiten Felsenedikt hat Senart, wie seine Vorgänger, die Worte ā Tambapamnī in G als 'bis nach Tāmraparnī' gefaßt. Das wird anscheinend auch durch die Parallelstelle in F XIII nahegelegt, wo K Codu Pamdiyā aram Tambapamniyā, Sh Coda Pamda ara Tambapamniya, M Coda Pandiya a Tambapanniya liest1). Allein es fragt sich doch, ob die Ausdrucksweise an den beiden Stellen wirklich genau die gleiche ist. Sicher ist es zunächst, daß in F II in K Sh M das ā fehlt; in Dh sind die Worte gar nicht erhalten, in J ist nur das i von Tambapamni sichtbar. In K Sh M ist die Konstruktion also jedenfalls in F II eine andere als in F XIII: Tambapamni (K Sh), -bapani (M) ist im Nominativ in die Liste der Grenzländer eingefügt. Schon das macht es wahrscheinlich, daß auch in G Tambapamnī Nominativ ist. Aber auch grammatisch scheint mir die Annalune eines Ablativs auf -7 schr bedenklich. Trenckner, Milindapañho. S. 421. führt allerdings aus dem Pali einen Ablativ pesī an, aber die Form steht in einem Vers, und in Girnär sollten wir jedenfalls nach Analogie des Instrumentals dhammānusastiyā in IV, -bhatiyā in XII und des Dativs dhammānusastiya in III eher Tambapamniyā erwarten. Endlich heißt 'bis' in G sonst überall āra; siehe āra samvaļakapā in IV, V; āra tasa athase nistānāya IX; āra patiresiyehi in XI. Diese Gründe bestimmen mich, in  $\bar{a}$  Tambapamnī das Āquivalent von Sk. yā Tāmrapamnī zu sehen;  $\bar{a}$  ist Ardhamagadhismus, der vom Übersetzer ans der Vorlage übernommen i-t, wie die eben genannten  $\bar{a}va=8k$ .  $y\bar{a}vat^2$ ). Ich bin überzeugt, daß auch die seltsame Inkongruenz der Kasus in dem vorausgehenden Teile des Satzes

<sup>1)</sup> In G fehlt die Stelle.

<sup>\*)</sup> In gwatako in XIII (K avatake) braucht er dagegen die richtige Dialektfure.

(crama ji pracamtesu yathā Coḍā Pāḍā usw.) auf fehlerhafter Übertragung beruht. Offenbar stand in dem Original wie in Dh und J¹): savata vijitasi devānam piyasa Piyadasine lājine e vā pi amtā athā Coļā Paṃḍiyā Satiyapute [Kelalapute ā Taṃbapaṃn]ī Antiyoke nāma Yonalājā e vā pi tasa Aṃtiyokasa sāmaṃtā lājāne savata. Der Übersetzer nahm e vā pi irrtümlieh für evam api und übertrug daher aṃtā in pracaṃtesu, dann aber gab er für den Rest des Satzes die folgerichtige Umsetzung der Nominative in die Lokative auf. Ich habe sehon oben S. 301 bemerkt, daß wir auch an anderen Stellen in G mit solchen Unvollkommenheiten der Übersetzung rechnen müssen.

Die letzten Worte des dritten Felsenediktes haben weit auseinandergehende Deutungen erfahren. Der Schlußsatz der dharmānuśāsti. apavyayatā apabhāmdatā sādhu in G, scheint mir allerdings durch Thomas (Ind. Ant. XXXVII. S. 20f.) seine endgültige Erklärung gefunden zu haben. Seine Auffassung des aparyayatā und apabhānidatā als Vertreter von Sk. alparyayatā und alpabhāndatā und seine Übersetzung moderation in expenditure' und 'moderation in possessions' scheinen mir so einleuchtend, daß ich kein Bedenken trage, das widerstrebende apaviyati von Dh als einen Schreibschler für apariyatä zu betrachten. Nach der Phototypie ist es sogar nicht ausgeschlossen, daß das angebliche i-Zeichen nur durch einen zufälligen Riß im Stein aus dem ä-Zeichen entstanden ist. Dagegen vermag ich Thomas in der Deutung des letzten Satzes nicht ganz zu folgen. Er lautet: Dh polisāpi ca . . . . nasi yutāni āna payisati . . tute ca viyamja .....: J .. hetute ca viyamjanate ca; K palisā pi ca yutāni gananasi anapayisamti heturatā cā riyamjanate ca; G parisā pi vute āñapavisati gananāyam hetuto ca vyumjanato ca; Sh pari[sa\*] pi yutani gaņanasi aņapešamti hetuto ca vamñanato ca; M parisa pi ca yutani gaṇanasi aṇapayisati hetute ra viya . . nate ca.

Hier hängt alles von der Interpretation der drei Wörter parisad, yukta und ganana oder gananā ab. Das erste Wort wurde von Lassen, Burnouf und Senart (Inscr. I, S. 84, 157f.) als Synonym von samgha betrachtet. Das ist offenbar auch Thomas' Ansicht, da er zu parisads die Erklärung hinzufügt: 'i. e., as M. Senart has explained, the [local] samghas'. Bühler, Beitr. S. 22. lehnt diese Einschränkung auf die buddhistischen Mönche ab und will darunter die Asketen und Lehrer aller Sekten verstehen. An der zweiten Stelle, wo parisad vorkommt, in F VI, bezieht Senart das Wort konsequent ebenfalls auf den buddhistischen Orden. Nach Bühler a. a. O. S. 48 sind hier die Versammlungen oder Ausschüsse gemeint, welche die Angelegenheiten der Dörfer sowie der Kasten und Gilden, der jātis, śrenīs, pūgas und nigamas usw. besorgen, und die heute, weil sie gewöhnlich aus fünf Mitgliedern bestehen, als Pañch bezeichnet werden. Bühler hat dann

<sup>1)</sup> Die in Dh und J fehlenden Worte sind eingeklammert.

später (a. a. O. S. 287, 291f.) noch einige Stellen beigebracht, die beweisen. daß parisā im Pali genau so wie parisad im Sk. zur Bezeichnung jeder An von Kollegium oder Versammlung verwendet wird. Dagegen hat sieh V. A. Smith (Asoka<sup>2</sup>, S.158) Thomas angeschlossen und versucht, die technische Bedeutung von parisad mit Hilfe von zwei Stellen bei I-tsing näher zu bestimmen. I-tsing spricht Kap. 14 (Record of the Buddhis; Religion, transl. by Takakusu, S. 86) von den fünf parisads des buddhistischen Ordens, worunter die bhiksus, bhiksunīs, siksamānas, srāmanerus und śrāmaneris zu verstehen sind: Takakusu bemerkt, daß bisweilen derListe noch die upāsakas und upāsikās hinzugefügt werden, sodaß sieh siehen parisads ergeben. In diesem Sinne spricht I-tsing von den 'sieben Versammlungen in Kap. 19 (a. a. O. S. 96)1). Den Ausdruck catasso paris; oder catuparisam führt Childers auch aus dem Pali an; er bezeichnet nach der Abhidhānappadīpikā 415 die bhikkhus, bhikkhunīs, upāsakas und uprīsikās. Da parisad in den Edikten nicht in dem allgemeinen Sinne von Versammlung genommen werden kann, sondern eine bestimmte Körperschaft bezeichnen muß, so hat dieser Nachweis Smith's auf den ersten Blick etwas Bestechendes; bei näherer Prüfung ergibt sich, daß seine Auffassung unmöglich ist. Wie soll der König dazu kommen, in FIII eine spezielle Bestimmung für den buddhistischen Orden zu geben, während sich sonst kein einziges der Felsenedikte - und, wir können hinzufügen, der Säulenedikte - an den buddhistischen Samgha wendet oder sich mit buddhistischen Einrichtungen befaßt? Und wie paßt jene Bestimmung für die buddhistischen parisads? Nach Thomas' Ansicht, die Smith sich zu eigen macht, besagt die Stelle, daß die parisads Beamte für die Rechnungsführung über Ausgaben und Vorräte anstellen sollen2). Nun ließe sich ja allenfalls denken, daß den Mönchen und Nonnen eine solche Verpflichtung auferlegt worden wäre; wird aber wirklich jemand glauben, daß den weiblichen Prüflingen und den männlichen und weiblichen Novizen eine gesonderte Buchführung vorgeschrieben sei? Und daß die Laienbrüder und Laienschwestern hier überhaupt nicht in Frage kommen können. hat Smith schon selbst bemerkt. Man sieht, daß die buddhistischen parisale hier durchaus nicht am Platze sind. Und ebensowenig kann meines Erachtens in FVI von ihnen die Rede sein. Dort bestimmt der König, deb ihm unverzüglich Vortrag gehalten werden solle, wenn über eine seiner Bekanntmachungen oder Schenkungen in einer parisad eine Meinunger verschiedenheit ausbreche oder ein Antrag auf nochmalige Erwägung

i) Ich halte diese Ansicht allerdings für völlig verfehlt; die buddhistiede purieuts konnen aber auch mit der Bestimmung, wie ich sie auffasse, nichts zu ?.

laden.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Diese sieben Klassen werden, wie Takakusu bemerkt, schon Mahavarze 3, 4 aufgezählt; der Ausdruck parisā wird hier aber nicht gebraucht. Pātim. Sai girād, 12 steht aber bhagarato parisā im Sinne von sangha.

stellt werde. Die Edikte betonen wieder und wieder, daß der König allen Sekten. Asketen wie Haushältern. Buddhisten, Brahmanen, Äjivikas und Nirgranthas seine Aufmerksamkeit und seine Fürsorge zuwende, und die Inschriften von Baräbar zeigen, daß das kein leeres Gerede ist. Wie sollte er hier mit einem Male von speziellen Erlassen und Schenkungen an den buddhistischen Orden sprechen? Und selbst wenn das der Fall sein sollte, was haben die parisads damit zu tun? Anch hier wieder könnten von den vier, fünf oder siehen Gruppen doch höchstens die bhikşus und blicksunis in Frage kommen; ich wüßte jedenfalls nicht, daß jemals Schenkungen an Novizen oder Laien gemacht wären.

Ich kann nach alledem der Auffassung von Smith nicht zustimmen und halte die Ansicht Bühlers für die allein richtige. Tatsächlich kommt auch in der brahmanischen Literatur parisad als technischer Ausdruck in einer Bedeutung vor, die der von Bühler augenommenen sehr nahe steht und sich zum Teil sogar mit ihr deckt. Die Dharmasästras schreiben vor, daß in streitigen oder von dem Lehrbuch nicht vorgeschenen Fällen die Entscheidung bei einer Körperschaft liegen solle, die aus mindestens zehn oder in späterer Zeit aus mindestens drei Mitgliedern bestehen solle und die den Namen parisad trägt. Baudhävann 1, 1, 1, 7, 81): tadabhäve dasärvarä parisat i aträpy udäharanti

cāturvaidyam vikalpī ca angavid dharmapāṭhakaḥ | āśramasthās trayo viprāḥ parṣad eṣā daśāvarā || Vasiṣtha III, 20:

cüturvidyanı vikalpî ca angavid dharmapāṭhakaḥ | üśramasthās trayo mukhyāḥ parṣad eṣāṃ daśāvarā ||

Gnutuma 28, 48, 49; anājāāte dašāvaraiķ šistair ūkavadbhir alubdhaiķ prašastam kāryam || catvāraš caturņām pāragā vedānām prāg uttamāt traya āšramiņaķ pṛthagdharmavidas traya ity etān dašāvarān pariṣad ity ācakṣate;

Manu XII, 110ff .:

daśūrarā vā pariṣad yaṃ dharmaṃ parikalpayet |
tryavarā vāpi vṛttasthā taṃ dharmaṇ na vicārayet ||
traividyo haitukas tarkī nairukto dharmapāṭhakaḥ |
trayaś cāśramiṇaḥ pūrve pariṣat syāt daśāvarā ||
ṛgvedavid yajurvic ca sāmavedavid eva ca |
tryavarā pariṣaj jñeyā dharmasaṃśayanirṇaye²) ||

Diese parisads entsprechen jedenfalls zum Teil den Pañch oder Pañchäyats, wie sie z.B. nach Malcolm³) in der ersten Hälfte des vorigen

<sup>1)</sup> Vgl. auch 1, 1, 1, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In derselben technischen Bedeutung begegnet *parişad* auch Vas. III, 5; Manu XII, 114:

avratānām atantrānām jūtimātropajīvinām | sahasrašah sametānām parisattvam na vidyate ||

<sup>3)</sup> Memoir of Central India (Calcutta 1880), I, 460ff. .

nur einen Teil der dharmānusāsti des Königs: Gut ist der Gehorsam gegen Vater und Mutter, gut die Freigebigkeit gegen Freunde, Bekannte und Verwandte. Brahmanen und Asketen, gut das Nichttöten von lebenden Wesen, gut ist es, wenig auszugeben und wenig aufzuspeichern,' Diese dharmānusāsti ist doch sicherlich nicht für die Mitglieder des buddhistischen oder irgendeines anderen Mönchsordens bestimmt. Der König müßte doch wahrlich nichts von dem Geist dieser Orden gewußt haben, wenn er die Mönche zum Gehorsam gegen die Eltern hätte ermalmen wollen. Die Ermahnung zur Freigebigkeit wäre absolut sinnlos und die Einschärfung der ahimsā vollkommen überflüssig. Die dharmānusāsti des Königs kann nur an seine Untertanen gerichtet sein, und zwar gerade an diejenigen, die nieht dem geistlichen Stande angehören. Dann kann aber auch der Satz 'gut ist es, wenig auszugeben und wenig aufzuspeichern' nur eine allgemeine Mahnung enthalten, zwischen Verschwendung und Geiz den mittleren Weg zu wandeln. Wenn unmittelbar darauf eine Bestimmung über die Art der Verwaltung des Ordensvermögens folgen sollte, so könnte sie nur durch eine rein äußerliche Ideen-Assoziation hier angefügt sein. Das aber ist doch ganz unwahrscheinlich. Zweitens aber passen die Worte hetute ca viyamjanate ca nicht zu der 'Berechnung'. Nach Thomas soll hetute hier 'nach den Gegenständen (objects)', viyamjanate 'nach den tatsüchlichen Dokumenten oder Zahlen (actual documents or figures)' bedeuten. Beide Worte wären hier also in ganz ungewöhnlichen Bedeutungen gebraucht, für die es schwer fallen dürfte, andere Belege beizubringen. Thomas hat die Schwierigkeit offenbar selbst gefühlt. Er bemerkt selbst, daß hetu für gewöhnlich 'Grund' und vyanjana 'genauer Wortlaut' bedeute, und daß man sich daher versucht fühlen könne, with regard to the dictates of reason and the prescriptions of actual texts' zu übersetzen. Ich muß gestehen, daß mir diese Attribute für eine Rechnungsaufstellung etwas seltsam vorkommen; sie erscheinen vielleicht noch seltsamer, wenn man ohne alles Drehen und Deuteln wörtlich übersetzt 'unter Angabe von Gründen¹) und im festen Wortlaut.

Ich möchte den bisherigen Versuehen gegenüber auf eine Stelle des Dipavamsa verweisen, die, wie mir scheint, das richtige Verständnis von ganana und damit des ganzen Satzes erschließt. Dip. VI, 86ff. wird erzählt, wie Aśoka die große Versammlung der Mönehe nach der Einteilung des Dhamma befragt:

tato pucchi sugambhīram dhammakkhandam sudesitam | 86
atthi bhante paricehedo desit' ādiceabandhunā |
nāmam lingam vibhattiñ ca koṭṭhāsañ cāpi saṃkhatam |
ettakam 'va dhammakkhandam gaṇanam atthi pavediya | 87
atthi rāja gaṇitvāna desit' ādiceabandhunā |
suvibhattam supaññattam suniddiṭṭham sudesitam | 88
i) Daß dies der eigentliche Sinn von hetute ist, zeigt die Variante heturat! in E

sahetum atthasampannam khalitam n' atthi subhāsitam |
satipaṭṭhūnam sammappadhānam iddhipādañ ca indriyam || 89
balam bojjhangam magganyam suribhattam sudesitam |
cram sattappabhedañ ca bodhipakkhiyam uttamam || 90
lokuttaram dhammavaram narangam satthusāsanam |
vitthāritam suribhattam desesi dipaduttamo || 91
caturāsītisahassāni dhammakkhandam anānakam |
pāņānam anukampāya desit ādiceabandhunā || 92

Darauf fragte er nach der sehr tiefen, wohl gelehrten Einteilung des Dhamma: Ist. ihr Ehrwürdigen, eine Einteilung von dem Sonnenverwandten gelehrt worden, indem er Nomina, Geschlecht, Kasusendungen ...¹) angab? Ist da eine Zählung: sonndso viel sind die Abschnitte des Dhamma?

Die Mönche antworten: 'Es ist, o König, von dem Sonnenverwandten verkündet worden, indem er eine Zählung machte; es ist wohl eingeteilt, wohl verkündet, wohl erklärt, wohl gelehrt worden, mit Gründen versehen, sinnvoll, wohl gesprochen, ohne Fehler.'

Im folgenden werden dann verschiedene Einteilungen des Dhamma in 7 Kategorien, in die bekannten 9 Augas und endlich in 84 000 Abschnitte angeführt, und Asoka beschließt 84 000 ārāmas, für jeden Abschnitt einen, zu erbauen.

In dieser Stelle finden sich zwei der Ausdrücke unseres Ediktes wörtlich wieder, und der dritte ist wenigstens dem Inhalt nach vorhanden. Für die Lehre des Buddha besteht ein ganana; er hat sie ganitvana verkündet, d. h. indem er den Stoff in Abschnitte einteilte und diese Abschnitte numerierte. Ebenso sollen die parisads die untas mit der ganana oder dem ganana beauftragen. Der Buddha hat seine Lehre sahelum verkündet, mit Angabe von Gründen. Die yutas sollen das ganana hetute oder hetuvatā machen. Endlich hat der Buddha seine Lehre verkündet, indem er nāma, linga und ribhatti angab, was in diesem Zusammenhang nur bedeuten kann in festem Wortlaut'. Die yutas sollen das ganana viyamjanate machen. Die Entsprechungen scheinen mir so genau, daß ich nicht zweifle, daß wir übersetzen müssen: 'Die Richterkollegien sollen auch ihre Delegierten mit der Paragraphierung unter Angabe von Gründen und in festem Wortlaut beauftragen.' Es fragt sieh nun nur noch, was denn in dieser Weise kodifiziert werden soll. Meiner Ansicht nach kann es sieh nur um die im vorhergehenden erwähnte Morallehre des Königs handeln, die in dem Edikt natürlich nur kurz skizziert ist. Es ist also in dem ganzen Edikt nur von einer Sache die Rede, der Ausbreitung des Dharma des Königs; ihn sollen die yutas, der Lajjūka und der Prādeśika auf den Inspektionsreisen den Untertanen verkünden, nachdem die yutas ihn im Auftrage der parisads

<sup>1)</sup> Die Worte kotthäsan capi samkhatam sind mir nicht klar. Oldenberg: 'and also according to sections and to the composition'.

genau fixiert haben. Daß Asoka sich gerade der hohen Gerichtsbeamten, der Lajjükas, und der Richterkollegien, der parisads, zur Verbreitung seines Dharma bedient, kann nicht verwunderlich erscheinen, wenn man bedenkt, wie untreunbar auch in den Dharmasästras Recht und Moral verbunden sind!).

In dem fünften Felsenedikt heißt es bei der Aufzählung der verschiedenen Geschäfte der Dharmamahamatras, daß sie beschäftigt seien hamdhanahadhasā patividhānāye apalibodhāye mokhāye cā (K). ubersetzt das merkwürdigerweise mit dem Verhindern von (ungerechtem) Gefangennehmen und Töten2), mit dem Beseitigen von Hindernissen, mit dem Lösen von Banden' (Beitr. S. 36) und sagt, der Gen. Sing, sei, wie Senart bemerkt habe, eigentümlich, könne aber dadurch erklärt werden, daß man das Wort als ein Samāhāradvandva fasse. Senart übersetzt aber ganz richtig 'celui qui est dans les chaînes'. Es ist natürlich ausgeschlossen. daß hamdhanabadhasā et was anderes sein könne als Sk. bandhanabaddhasua. Die Wurzel radh und ihre Ableitungen zeigen im Veda stets v im Anlaut, und badh ist, wo es vorkommt, nichts weiter als schlechte östliche Schreibung. Zudem steht radha selbst in F XIII, bamdhanabadhānam, 'der Gefangenen', anderseits in S 4. Es kann aber auch keinem Zweifel unterliegen, daß Senart recht hat, wenn er den Genitiv mit allen drei Substantiven. die folgen, verbindet: 'ils s'occupent de réconforter celui qui est dans les chaînes, de lever pour lui les obstacles, de le délivrer'; für Bühler war die Verbindung bei seiner unrichtigen Auffassung von -badhasā natürlich unmöglich. So ist es auch klar, daß paţividhāna nicht 'verhindern' heißen kann. Was das Wort wirklich bedeutet, zeigt eine Stelle im achten Edikt. In der Beschreibung der Dharmayātrā wird gesagt, daß dabei stattfinde samanabanbhananam dasane cā dāne ca vudhānam dasane ca hilamnapatividhāne cā jānapadasā janasā dasane dhammanusathi cā dhamapalipuchā  $c\tilde{n}^3$ ). Die Konstruktion dieses Satzes hat weder Senart noch Bühler richtig erkannt. Senart übersetzt 'la visite et l'aumône aux brâhmanes et aux gramanas, la visite aux vieillards4), la distribution d'argent, la visite aux peuple de l'empire, son instruction religieuse, les consultations sur les choses de la religion. Bühlers Übersetzung ist damit im wesentlichen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) [Auf K. E. Neumanns Aufsatz, ZDMG, 67, 8, 345f., bin ich erst nachträglich autmerkeum geworden. Zu einer Änderung meiner Übersetzung gibt er mir keinen Anlaß.]

<sup>2)</sup> Ep. Ind. II, S. 468; Buddh. Stupas of Amar. S.123, wird dies Wort durch 'unfust corporal punishment' ersetzt. Die falsehe Übersetzung des Wortes hat auch Sudth, As ika', übernommen.

<sup>2)</sup> Nach K. Die Varianten in den übrigen Versionen sind so geringfügig, daß die nicht angefahrt zu werden brauelen. Ich gebe den Satz zunüchst in der allgemein abzeinen mehen Ferra; in Wahrheit gehört noch das nächste Wort dazu.

<sup>9</sup> Woram Senart dazu die Bemerkung macht 'manque à Dh. et J.', verstehe : 5. 19-5e.

identisch: 'the reception of, and almsgiving to, Brahmans and ascetics, the reception of the aged, the distribution of gold, the reception of the people of the provinces, the preaching of the Sacred Law and inquiries concerning the Sacred Law'. Es ist aber doch klar, daß die Aufzählung aus drei durchaus konformen Gliedern besteht, in denen jedesmal der Genitiv von den folgenden Worten abhängt: 1. samanabambhanānam dasane cā dāne ca; 2. vudhānam dasane ca hilamnapatividhāne cā; 3. jānapadasā janasā dasane dhammānusathi cā dhamapalipuchā cā. Hilamnapatividhāne ist natürlich 'die Unterstützung durch Gold'1), und auch an unserer Stelle ist paţividhāna zweifellos 'Geldunterstützung', die durchaus verständlich ist, da die Gefangenen sicherlich selbst für ihren Unterhalt während der Haft zu sorgen hatten. Auch der zweite Ausdruck, apalibodha, ist kaum richtig verstanden. Senart ist zu der Bedeutung 'obstacle' für palibodha durch das Pali gekommen; Inscr. II, S.137f. bezeichnet er es als ein Synonym von bandhana, da in Sep. I akasmā palibodhe va akasmā palikilese va deutlich dem vorher erwähnten bamdhanam va palikilesam va entspreche. Bühler (Beitr. S. 39) sieht in apalibodhe 'die Verhinderung einer ungerechten Beeinträchtigung der Rechte, sei es einzelner, sei es der Kasten und Sekten'. In der Übersetzung von Sep. I (Beitr. S. 135, Buddh. Stupas of Amar. S. 130) gibt er palibodhe durch 'Gefängnis', 'imprisonment' wieder. Daß die Bedeutung 'Beeinträchtigung', nicht richtig sein kann, geht daraus hervor, daß in Sep. I von einem akasmā palibodhe die Rede ist, einem 'grundlosen' palibodha, den die Stadtrichter verhindern sollen; es gab also auch einen berechtigten palibodha<sup>2</sup>). Völlig identisch mit bamdhana kann aber palibodha auch nicht sein, da sonst an unserer Stelle apalibodhäye und mokhāye eine Tautologie sein würde. Mir scheint daraus hervorzugehen, daß palibodha die Fesselung im eigentlichen Sinne bedeutet; auch für Pali palibodha und palibuddhana paßt die Bedeutung 'Fessel, Fesselung', soweit ich sehe, überall: nur werden die Wörter hier, wie es scheint, stets im übertragenen Sinne verwendet3). An unserer Stelle liegt also eine Steigerung der Ausdrücke vor: die Dharmamahāmātras sollen die Gefangenen entweder mit Geld unterstützen oder ihnen die Fesseln abnehmen lassen, sodaß sie sich im Gefängnis frei bewegen können, oder endlich ihre völlige Entlassung aus der Haft veranlassen4).

<sup>1)</sup> Für die Bedeutung 'Fürsorge' s. das PW. unter pratividhāna.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bühler, Beitr. S. 137f., nimmt auch für *palikilesa* die Bedeutung 'harkat' 'Unbill, Schererei, Bedrückung' an; die angeführte Stelle zeigt, daß das nicht richtig sein kann. Offenbar hat Senart recht, wenn er das Wort durch 'torture' übersetzt (Ind. Ant. XIX, S. 88).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zu beachten ist auch, daß Vopadeva eine Wurzel bundh (bundhayati), die doch wohl mit palibodha zusammenhängt, mit der Bedeutung 'binden', samyamane, kennt.

<sup>4)</sup> Natürlich muß apalibodha die Bedeutung 'Befreiung von Fesseln' auch in dem vorhergehenden Satz haben: bhaṭamayesu baṃbhanibhesu anathesu vudhesu 6402 Lüders, Kleine Schriften 21

Den Schlußsatz des Ediktes haben alle Übersetzer bisher falsch verstonden. Er lautet in Dh: imāyc athāyc iyam dhammali pī likhitā cilathitikā hetu tati ā ca me pajā anuvatatu. Die letzten Worte sind in J und G nieht erhalten; in K lauten sie tathā ca me pajā anuvatamtus), in M tatha ca me prija anavatatu: in Sh fehlt das me wohl nur aus Versehen: tatha ca praja as vertatu.\* Senart übersetzt: et puissent les créatures suivre ainsi mes exemples. Bulder: 'und (damit) diese2) meine Untertanen es befolgen'. and that my subjects may act accordingly. Allein pajā bedeutet in den Edil,ten niemals Untertan, sondern stets Kind, Nachkomme: S4: Denn gleichwie einer, wenn er sein Kind (pajam) einer verständigen Amme ubergeben hat, vertrauensvoll ist: 'die verständige Amme wird imstande -cin, meines Kindes (pajam) gut zu warten' . .: Sep. I und II: Alle Menschen sind meine Kinder (pajā). Wie ich meinen Kindern (pajāyc) wünsche. daß ihnen Heil und Glück zuteil werde . . .: Sep. II: Wie ein Vater ist der Göttergeliebte zu uns . . . und wie Kinder (pajā) sind wir zu dem Göttergeliebten; F V: [Die Dharmamahamatras sollen den Gefangenen unter-·tutzen, indem sie bedenken:] 'er hat Kinder (Dh anubamdhapajā usw.)'. Die Übersetzung des Wortes durch Untertanen ist überdies an unserer Stelle unzulässig, weil das Edikt von der Einsetzung und Verwendung der Dharmamahāmātras handelt, also einer Sache, die den 'Untertauen' uberhaupt nicht zur Nachahmung empfohlen werden kann. Es kann daher Leinem Zweifel unterliegen, daß wir übersetzen müssen: 'Zu folgendem Zwecke ist dieser Gesetzeserlaß geschrieben worden: er soll langen Bestand haben, und meine Nachkommen sollen demgemäß handeln.' Was der König hier unter me pajā zusammenfaßt, bezeichnet er im Anfang des Edil.tes genauer durch mama pută că natăle că palam că tchi ye apatiye me (K). Ähuliche Formeln begegnen wiederholt; man vergleiche insbecondere den unserem Satze genau parallelen Schlußsatz von FVI: ta etäya athāya ayam dhammalipi lekhāpitā kimti ciram tisteya iti tathā ca me putrā potá va psapotrā ca anuvatarām savalokahitāya (G; Dh putā papotā; J . . . peta; K putadāle; Sh putra nataro; M putra natare).

is boul l'àje dhaya aquitge apalibodhaye viyāpajā te (K). Vielleicht ist hier an Schuldbatt un denken. Nach den Dharmasastras konnte der Gläubiger den Schuldner gerbacken ar sein Haus führen; s. Jolly, Recht und Sitte, S. 147. Da V. A. Smith auch tes hem der zweiten Auflage seines Asoka Dhanāthesu, Kanathesu, Shananthega durch 'among the nessly' wiedergibt (S. 162), so will ich darauf hinweisen, daß Buhler, by Ind. H. S. 468; Buddh. Stupas of Amar. S. 123, den ulten Fehler längst berichtigt (S. 162) by Wort entspricht selbstverstandlich Sk. anāthesu, 'unter den Schutzle en'. Glanze e aut Sk. anartheja zurück, so minßte es in Dhand Kanathesu, in Shand Massaliesu eller anathreja lauten.

<sup>3)</sup> Roll : Element das que ein, und auf der Phototypie ist es mir schwich seint er Mir est es disher sehr wahrscheinlich, daß in Kehenso wie in den übrigen Verscheit, dass der einzelenten zu lesen ist.

in [15,  $\sim$  ] is relatived derivation, spater berichtigten Lesung cone for each r and  $k_{\perp}$ 

Der einzige Satz in dem kurzen siebenten Felsenedikt, der zu Bemerkungen Anlaß gibt, ist der letzte: Dh vipule pi cā dānc asa nathi sayame bhāvasudhī ca nīce bādham1); K vipule pi cu dāne asā nathi sayame bhāvasudhi kitanātā didhabhatitā cā nice bādham; Sh vipule pi cu dane yasa nasti sayama bhavasudhi kitrañata dridhabhatita nice padham; M vipulc ni cu dane yasa nasti sayame bhavasuti kitanata dridhabhatita ca nice badham; G vipule tu pi dāne yasa nāsti sayame bhāvasudhitā va katamñatā va dadhabhatitā ca nicā bādham. Senart übersetzt das: 'mais au moins tel qui ne fait pas d'abondantes aumônes possède la domination sur ses sens, la pureté de l'âme, la reconnaissance, la fidélité dans les affections, ce qui est toujours excellent.' Auch die Erläuterungen Senarts können mich von der Richtigkeit dieser Behauptung nicht überzeugen; es ist aber unnötig. auf die Frage einzugehen, da die Übersetzung schon durch die Fassung der beiden letzten Wörter als unrichtig erwiesen wird. Nice. nice. nice. sollen für Sk. nityam stehen. Schon das lange ā von G wäre dann unerklärlich. Es gibt in G, wenn ich recht sehe, keinen zweiten Fall. wo -ā für auslautendes -am stände; pūjā in na tu tathā dānam va pūjā va devānam piyo mamñate; devānam piyo no tathā dānam va pūjā va mamñate (F XII) ist Plural wie in Dhp. 73:

asatam bhāvanam iccheyya purekkhārañ ca bhikkhusu | āvāsesu ca issariyam pūjā parakulesu ca ||

Ferner sollten wir in dem östlichen Dialekt von Dh J K anstatt nīce, nice vielmehr nitye oder nitiye erwarten; das mit demselben Suffix gebildete apatyam erscheint in FV in Dh K als apatiye2). Ganz unwahrscheinlich ist es auch, daß in diesem Wort jemals Dehnung des Vokals der Stammsilbe eingetreten sein sollte, wie wir nach der Lesart von Dh J annehmen müßten. Endlich liegt in F XIV in K nityam tatsächlich in der Form nikyam vor?). Was das zweite Wort, bāḍhaṃ, betrifft, so gilt ja allerdings bei den Sauskrit-Grammatikern bādha als Positiv zu sādhīyas, sādhiştha (Pān. 5, 3, 63); in der Sprache kommt das Wort aber kaum anders denn als Adverb in der Bedeutung 'in hohem Grade' usw. vor, und in dieser Bedeutung findet es sich auch in den Edikten: S 7 etam jane sutu anupațī pajīsati abliyumvamisati dhammavadhiyā ca bādham vadhisati 'wenn die Leute dies hören. werden sie es befolgen, sich emporheben und mächtig im Gesetzeswachstum wachsen'; F XIII (K) avijitam hi vijinamane e tatā vadha vā malave vā apavahe vā janasā se bādha vedaniyamute gulumute cā derānaņ piņesā iyam pi cu tato galumatatale devānam piyasā wenn man ein uneroberte- Land

<sup>1)</sup> Was in J von dem Satz erhalten ist, stimmt mit der Lesung von Dirak zur zu.

<sup>2)</sup> So auch M: G apacam. Sh apaca. In der Behandlung der Kensen trömverbindungen mit y zeigt sich ein tiefgehender Unterschied zwie hen die  $e^{-i t}$  und den beiden underen Dialekten.

<sup>2)</sup> In Dh J ist das Wort nicht erhalten; in Sh und G fei h e., Zu der S ist i e.e. vgl. Bühler, Beitr. S.122.

erobert — das Morden, das [dann] dort [stattfindet] oder das Sterben oder das Wegschleppen der Menschen, das erscheint dem Göttergeliebten in hohem Grade schmerzlich und bedauerlich: das folgende aber erscheint dem Göttergeliebten noch bedauerlicher als jenes'; F XII (K) hera kalata atapäisidä hädham radhiyati palapäisada pi vä upakaleti, wenn man so handelt, fördert man die eigene Sekte in hohem Grade und tut anderseits much der fremden Sekte Gutes'; F XII (K) se ca punä tathä kalamtam kädhatale upakamti atapäsamdasi 'der schädigt, wenn er so handelt, in hochstem Grade (oder in noch höherem Grade) die eigene Sekte'; Sah, na ca bädham palakamte; 'ich habe mich aber nicht sehr angestrengt'. Danach ist es doch ganz unwahrscheinlich, daß bädham hier eine völlig andere Bedentung haben sollte.

Bühlers Übersetzung von Sh lautet: But self-control, purity of mind, gratitude and firm attachment are laudable in a lowly man to whom even great liberality is impossible. Nīce, nice, nicē wird hier sicherlich richtig von Sk, nīcā abgeleitet. Da die Vokallänge in Sh und M überhaupt nicht und in K wenigstens nicht bei ī und ā bezeichnet wird, so macht nur das zicā von G noch Schwierigkeiten; eine Erklärung werde ich im folgenden versuchen. Im übrigen freilich muß auch Bühlers Übersetzung als verfehlt bezeichnet werden. Er hat die unrichtige Auffassung von bāḍhaṃ beibehalten und sicht in nīce einen Lokativ; der Lokativ müßte aber, wie ich schon oben, S. 275 f., bemerkt habe, in Dh J K nīcasi lauten. Gauz unerklart bleiht auch das ā von nīcā in G. Ep. Ind. II, S. 468, Ann. 10, will Buhler allerdings nīcā als Kontraktion von nīcāya erklären, indem er auf nijhaptyitā in S 4 verweist. Ich habe oben S. 308 zu zeigen versucht, daß diese Form kein Dativ ist. Ich verstehe aber auch gar nicht, wie hier ein Dativ konstruiert werden sollte.

Thomas) endlich will bādham durch 'altogether' und nīce (= nityam) durch 'permanent' oder 'indispensable' wiedergeben. Daß die Ableitung des nīce von nityam lautlich unmöglich ist, habe ich sehon bemerkt.

Nom. Sing. von nīca und die Wörter von ripule bis bhārasudhī ca bzw. dielhabhatitā cā als einen aus zwei Relativsätzen zusammengezogenen Satz: 8k. ripulam api tu dānam yasya (asti) nāsti samyamo bhārasuddhis ca ts i) nīca bādham 'wenn einer aber auch große Freigebigkeit besitzt, nicht aber Selbstbezähmung und Herzensreinheit, so ist er ein sehr gemeiner toder sicherlich ein gemeiner) Mensch'. Da asti in solchen Sätzen gewöhnlich fortgelassen wird, so würde der Satz auch im Sanskrit nichts Auffälliges beden. Natürlich kann man, da in dem östlichen Dialekt auch das Neutrum im Nom. Sing, auf se ausgeht, nīce bādham auch als '(tan) nīcam bādham' auffassen, 'so ist das sehr (oder sicherlich) niedrig'. So seheint der Übersetzet vom G den Satz verstanden zu haben, denn nīcā ist offenbar das

<sup>5</sup> Note Smith, Ashar, 8,165, Arm. 1.

vedische Adverb  $n\bar{\imath}c\bar{a}$ , das in dem westlichen Dialekt wahrscheinlich unter dem Einfluß von  $ucc\bar{a}$  zu  $nicc\bar{a}$  umgestaltet wurde. Bei dieser Auffassung schließt sich der Satz auch vortrefflich an das Vorhergehende an, in dem der König betont, daß Selbstzucht und Herzensreinheit das Wesentliche sei, dem alle Sekten nachstreben, wenn auch bei der Verschiedenartigkeit der menschlichen Charaktere nicht alle das Ziel vollständig erreichen. Nach dem ganzen Zusammenhang kann es nicht zweifelhaft sein, daß die 'Dankbarkeit' und 'treue Ergebenheit' in K Sh M erst nachträglich hinzugefügt sind; die Versionen von Dh J stehen, wie sprachlich, so auch inhaltlich dem Original am nächsten.

Aus dem achten Felsenedikt habe ich den Satz, der die Dharmayātrā beschreibt, schon oben besprochen. Der unmittelbar folgende Satz lautet in Dh tadopayā esa bhuye abhilāme hoti devānam piyasa Piyadasine lājine bhāge amne1); K tatopayā ese bhuye lāti hoti devānam piyasā Piyadasisā lājine bhāge amne; Sh tatopayam eşa bhuye rati bhoti devanam priyasa Priyadrasisa raño bhagi amñi;\* M tatopaya ese bhuye rati hoti devana priyasa Priyadrasisa rajine bhage ane; G tadopayā esā bhuya rati bhavati devānam piyasa Priyadasino rāño bhāge amñe. Tadopaya oder tatopaya hat Senart unzweifelhaft richtig als Äquivalent von Pali tadūpiya gefaßt; die richtige Beziehung des Wortes scheint mir aber bisher verkannt zu sein. In Dh müßte nach der bisherigen Auffassung das Femininum tadopayā auf abhilāme bezogen werden, das Maskulinum oder Neutrum sein kann, jedenfalls aber kein Femininum ist. Diese Nichtkongruenz des Geschlechts ist Senart nicht entgangen; er will daher tadopayā in tadopaye ändern (Inscr. I, S.191f.). Daß solche Änderungen unstatthaft sind oder doch nur im alleräußersten Notfall, wenn alle anderen Interpretationsversuche versagen, gemacht werden dürfen, wird jetzt niemand mehr bestreiten. Hier ist die Annahme eines Schreibfehlers ganz überflüssig, denn nichts hindert uns, tadopayā zu dem vorangehenden Satz zu ziehen. Auf der Dharmayātrā des Königs findet statt: jānapadasa janasa dasane ca dhammānusathī ca [dham]ma[pa]lipuchā ca tadopayā 'der Besuch der Bewohner der Provinzen und ihre Unterweisung im Dharma und ihre passende (oder entsprechende) Befragung nach dem Dharma'. In Sh. wo tatopayam steht, haben wir das Adverb anzunehmen: 'in passender Weise'.

Schwieriger sind die folgenden Worte. Ich habe schon oben S. 276 auseinandergesetzt, daß die bisher angenommene Gleichsetzung von bhāge amne mit Pali aparabhāge wenigstens in Dh J K unmöglich ist, und daß die Worte hier nur Nom. Sing. sein können. Es ist ferner kaum möglich, in K und M ese, bzw. ese mit Senart und Bühler auf lāti bzw. rati zu beziehen: 'dies ist das Vergnügen', da lāti seiner ganzen Bildung nach doch kaum ein Maskulinum sein kann. Bhūye endlich soll nach Senart (Inser. I, S. 190) 'en revanche, en échange des plaisirs abandonnés'

<sup>1)</sup> Was in J von dem Satz erhalten ist, zeigt keine Abweichungen.

bedeuten, ein Bedeutungsübergang, den ich nicht verstehe. Bühler übersotzt e. (Beitr. S. 54)1) richtiger durch 'mehr und mehr'. In diesem Sinne ex-cheint das Wort auch in \$7: tata cu lahu se dhammaniyame nijhatiya en blage von diesen (beiden) sind die Gesetzesverbote das Geringere. mehr (geschieht) durch die Anregung zum Nachdenken'; nijhatiyā va cu bhaye manisanam dhammaradhi radhita 'durch die Anregung zum Nachdenken ist aber die Gesetzesförderung im höheren Maße unter den Leuten gefordert worden'. Mir erscheint es danach notwendig, ese auf bhage amne zu beziehen und in bhvyclāti, bhvycrati ein Bahuvrīhi zu sehen mit der Bedeutung größere Freude bereitend'2): 'diese, (nämlich) die zweite Periode, bereitet dem göttergeliebten König Priyadarsin größere Freude'. Der Konig teilt sein Leben in zwei Abschnitte; in dem ersten genoß er die Freuden der Jagd und ähnlicher Vergnügungen, in dem zweiten gewähren ihm höhere Befriedigung die Dharmayātrās. Ebenso wie bhuyelāti in K und bhuyerati in M läßt sich natürlich bhūyeabhilāme in Dh und bhuyerati in Sh auffassen. Der Übersetzer von G hat aber meiner Ansicht nach die Konstruktion des Satzes nicht verstanden und den Text, wie er es auch an anderen Stellen tut, verändert. In G ist bhage amne offenbar Lokativ und bhayarati kein Bahuvrihi, sondern Karmadhāraya3): 'Dies ist ein größeres Vergnagen für den göttergeliebten König Priyadarsin in (seiner) zweiten Periode.

Der Schluß des neunten Felsenediktes liegt in zwei ganz verschiedenen Fassungen vor, von denen nur die in K Sh M erscheinende zu Bemerkungen Anlaß gibt. Der Text lantet nach Bühler in K: imam katham itif.] ehi ivale magale samsayikye se hoti<sup>4</sup>)[.] siyā va tam aṭham nivaṭeyā siyā punā no hidalokike ca vase[.] iyam punā dhammamagale akālikye[.] hamee pi tam aṭham no niṭe ti hida aṭham<sup>5</sup>) palata anamtam punā pavasati [.] hamee punā tam aṭham nivate ti hida tato ubhayesam<sup>7</sup>) ladhe hoti hida cā se aṭhe pulatā cā anamtam puṃnam pasavati tenā dhammamagalenā. Die erste Frage lautet in Sh nivuṭaspi va pana imam keṣa, in M nivuṭasi va pava ima keṣam iti; im übrigen stimmen Sh und M im wesentlichen mit K überein.

Im Vorhergehenden wird der Unterschied auseinandergesetzt zwischen den Mangalas, die die Menschen gewöhnlich betreiben, und dem Dharmamangala, d. h. der Befolgung des Dharma durch gebührendes Benehmen zegen Sichaven und Diener, Ehrerbietigkeit gegen ehrwürdige Personen

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) In der Cherestzung Ep. Ind. II, S. 469 hat er sieh Senart angeschlossen: "in exchange for past pleasures."

<sup>3)</sup> Ababel, wollte abrigens schon Burnouf die Worte zum Kompositum verbinden.

<sup>3)</sup> Dall dus Wort Kompositum ist, scheint mir aus dem Gebrauch der Stammer i. r. Albert Fervorzugeben.

<sup>4</sup> Ob L fiel estellt, ist zweifelhaft.

<sup>1) 5</sup> ha Abelder für atha. (5) Schreibfelder für pavarati.

<sup>18</sup> Vi II., ht ist allageousy oder abhasening (for abhaginage) zu been.

usw. Auf dieses Dharmamangala sollen sich die Leute gegenseitig hinweisen, indem sie sagen: 'Dies ist (etwas) Gutes; dies muß als Mangala gemacht werden, bis der Zweck erreicht ist.' Unmittelbar daran schließt sich unsere Stelle.\* [Die einfache Wendung, die in K zur Anknüpfung dient. macht keine Schwierigkeiten.] Den überleitenden Satz in Sh übersetzt Bühler nirvṛtta eva punar idam keṣām, 'auf welcher (Heilsmittel) Gelingen (bezieht sich) aber dieses?' (Beitr. S. 179); 'to the success of which auspicious rites does this refer?' (Ep. Ind. II. S. 469). Diese Erklärung ist sicherlich nicht richtig. Es handelt sich im folgenden nicht etwa um neue Mangalas, wie man nach der Frage annehmen müßte, sondern um die verschiedenen Wirkungen, die die beiden vorhergenannten Arten von Mangalas haben. [Es ist also zu übersetzen: 'Für das Gelingen von welchen (Dingen) aber (ist) dies (nämlich das Mangala) da?' oder freier: 'Was bewirkt aber dies Mangala?' In der Antwort] wird zunächst die Wirkung des gewöhnlichen Mangala beschrieben, dann die viel größere des Dharmamangala: Was das Mangala betrifft, das sich auf irdisches Glück bezieht, so ist es zweifelhaft. Vielleicht bewirkt es die gewünsehte Sache, vielleicht aber auch nicht, und (jedenfalls) bleibt es (in seiner Wirkung) auf das Diesseits beschränkt. Dies Dharmamangala aber ist an keine Zeit gebunden. Wenn es die gewünschte Sache im Diesseits nicht bewirkt, so entsteht daraus (doch) unendliches religiöses Verdienst im Jenseits. Wenn es aber die gewünschte Sache im Diesseits bewirkt, dann (findet) Erlangung von beiden (statt). Im Diesseits entsteht die gewünschte Sache und im Jenseits unendliches religiöses Verdienst infolge dieses Dharmamangala.'

Im einzelnen bemerke ich dazu folgendes. Nivuta (für nivvuta) hat Bühler [sieherlich richtig] im Sinne von nirvrtti genommen, so wie im Sanskrit gata für gati, mata für mati gebraucht wird. In der Sprache der Edikte ging diese Bildung von Nomina actionis, wie es scheint, weiter als im Sanskrit. Dem vorletzten Satz von K tato ubhayesam ladhe hoti entspricht in Sh tato ubhayasa ladham bhoti, in M tato ubhayasa ra ladhe hoti.\* Bühler. Beitr. S.180, will ubhayasa als Genitivus partitivus fassen: 'von beiden etwas'. Ein solcher Genitiv dürfte aber sprachlich hier kaum zu rechtfertigen sein, und er paßt auch dem Sinne nach nicht; es wird ja nachher ausdrücklich gesagt, daß beide Zwecke vollständig erreicht werden. Wenn ladhe, ladham als Partizip genommen wird, so ergibt sich noch eine andere Sehwierigkeit in der Lesart von Sh: tato ubhayasa ladham bhati iha en so ațho paratra ca anamtam puñam prasavati tena dhramamgalena. Anoli wenn man mit etwas veränderter Auffassung des Genitivs und mit Annahme eines Anakoluths übersetzen wollte: 'dann ist von den beiden erhaugt im Diesseits die gewünschte Sache, und im Jenseits entsteht unendliebe-Verdieust durch dieses Dharmamangala', so mußte sich doch das Neutrum ladham auf das Maskulinum so atho beziehen1), was ich für nicht n. di i.

<sup>1)</sup> M hat die Endungen des östlichen Dialektes, ladkr. athre, die n. Mesert (1997)

halte. Mir scheint daher, daß ladhe, ladham im Sinne von Sk. labdhih steht, daß hinter hoti (bhoti) ein Punkt zu setzen ist, und daß athe (atho, athre) wie pumnam (puñam, punam) das Subjekt zu pasavati (prasavati) ist).

Dem etrake von Sh. atrake von M entsprieht in K ivale, das danach die Bedeutung auf das Diesseits bezüglich haben muß. Bühler möchte irake mit Apabhr, eradu zusammenbringen, allein das ist ausgeschlossen, da d in dieser Zeit noch nicht als l erscheinen kann. Da in K die Länge des i und ü nicht bezeichnet wird, so steht ivale wahrseheinlich für īvalle und ist eine Weiterbildung von ved. īval, das, wie Geldner, Rigveda in Auswahl I. S. 32. richtig gesehen hat, 'gegenwärtig', 'dieser hier' bedeutet. Adjektiva, die Zahl, Zeit oder Ort bezeichnen, werden im Prakrit überaus haufig mit l-Suffixen gebildet, vor allem auch von Adverbien; s. Pischel, Prakrit-Grammatik § 595. So wird auch īvalla Adjektivbildung von dem wie tāvat, yāvat adverbial gebrauchten īvat sein; formell entsprieht AMg. mahalla von mahat. Die Bedeutung von īvalla würde sieh dann vollständig mit etraka deeken.]

In der Erklärung der Wörter hidalokike ca vase stimme ich mit Senart uberein. Bühler, der übersetzt: 'aber es mag auch geschehen, daß (sie es) nicht tun und (erfolglos) in dieser Welt zurückbleiben'2), hat den Punkt. auf den es ankommt, trotz der richtigen Erklärung Senarts übersehen.

Unklar ist mir auch, warum Bühler in seiner letzten Ausgabe das ti in K no nifra\* steit. nivateti; Sh nivateti; M na nivateti, nivateti als iti faßt, wahrend er früher die Formen richtig als 3. Sing. Präs. betrachtete. Auch in Sh yadi puna tam atham na nivate hia³) ist nivate wohl nur Schreibfehler für nivateti; vgl. in demselben Edikt ba für bahu, dhramamgalena für dhramamgalena.

Endlich möchte ich noch darauf hinweisen, daß apaphale in K Z. 25 usw. unzweiselhaft auf Sk. alpaphalam zurückgeht, nicht auf apaphalam, wie Senart und Bühler wollen. Das ergibt sieh, wie Smith, Asoka<sup>2</sup>, S. 167 tichtig gesehen hat, mit Sicherheit aus dem Gegensatz zu dem folgenden nahäphale: apaphale en kho ese iyam en kho mahäphale ye dhammamagale (K). Der König bestreitet ja garnicht, daß die gewöhnlichen Maugalas

4 V. B. M. W.

<sup>1)</sup> Bolder schwankt in seinen Auffassungen; Beitr. S. 61 verbindet er afte mit per teste, Ep. Ind. II., S. 469 erginzt er ladhe zu afte. Duß pasavati (prasavati) ebenso v.e. pers testi (prasavati) in der Parallelstelle in F. XI intransitiven Sinn hat, zeigt e. h. e. der Zuestz tenä dhangmamagalenä, tenä dhangmadänenä und die Ersetzung durch Pers im G. Ich kann daher der Übersetzung Bühlers, Ep. Ind. II. S. 470: \*produce ter hanselt\*, meht zustimmen. Pasavati geht aber nuch kaum auf Sk. prasävyate zu a.h. use Buhler, Beitr. S.73 meint, da wir dann in K pasäviyati erwarten mullten, et e. et elex Sh. personati, in intransitivem Sinne verwendet e. Sk. prasäyate et Elexe V. A. Smith, Asolas\*, S. 167. Die scheinbar abweichende Fussusch et Elexe V. A. Smith, Asolas\*, S. 167. Die scheinbar abweichende Fussusch et Elexe ver eine scheinbar abweichende Fussusch et Elexe ver eine sich elek dichten, daß hinter siya pana das vo anegefallen ist.\*

das Glück im Diesseits wirken können, und gibt ja ausdrücklich zu, daß man diese Mangalas machen müsse (se kaṭavi[ye\*] ceva kho maṃgale); das Dharmamangala steht nur höher.

In dem zwölften Felsenedikt machen die letzten Worte in dem Satz (G) devānam piyo no tathā dānam va pūjā va mamnate yathā kimti sāravadhī asa sarvapāsadānam bahakā ca Schwierigkeiten. Kern (Jaart. S. 68) sah in bahakā (für bahukā) das Gegenteil des vorher erwähnten lahukā: ātpa pāsamda pūjā va parapāsamdagarahā va no bhave apakaraņamhi lahukā va asa tamhi tamhi prakarane. Wie lahukā ein Substantiv = Sk. läghara sein sollte, so sollte auch bahukā ein Substantiv = Sk. bahumāna sein: cr übersetzte demgemäß: 'dat Devänämpriya niet zozeer hecht aan liefdegaven of eerbetoon, als daaraan, dat alle secten in goeden naam en innerlijk gehalte mogen toenemen en geëerbiedigd worden.' Senart schließt sich dieser Auffassung völlig an: 'que le [roi] cher aux Devas attache moins d'importance à l'aumône et au culte extérieur qu'au vœu de voir régner les doctrines essentielles et le respect de toutes les sectes'. Bühler hat richtig erkannt, daß lahukā Adjektiv ist; er übersetzt (Beitr. S.78): 'Das Hochpreisen der eigenen Sekte oder das Schmähen fremder Sekten soll ohne Grund (gar)nicht vorkommen und, (wenn es) aus dem einen oder dem anderen Grunde (gerechtfertigt ist), soll es mäßig sein.' Entsprechend faßt er auch bahukā als Adjektiv auf: 'Der Göttergeliebte hält nicht soviel von Freigebigkeit und Ehrenbezeigung als wovon? (Davon) daß bei allen Sekten ein Wachsen des Kernes stattfinde, und (zwar) ein mächtiges.' Nun scheint es mir allerdings vollkommen sicher, daß bahukā nur Adjektiv sein kann; es läßt sich aber nicht leugnen, daß bahukā ca, in dem Bühlerschen Sinne genommen, ein stilistisch sehr auffälliger Zusatz ist. Dazu kommt, daß die beiden Worte im Anfang des Ediktes, wo der ganze Satz schon einmal gegeben ist, felilen: na tu tathā dānam va pūjā va devānam piyo mamñate yathā kiti sāravadhī asa savapāsamdānam. Ich bin daher überzeugt, daß auch an der zweiten Stelle der Satz mit sarvapāsadānam schließt und daß bahukā zu dem folgenden Satz gehört, der dann lauten würde: bahakā ca etāya athā1) vyāpatā dhammamahāmātā ca ithījhakhamahāmātā ca vacabhūmīkā ca añe ca nikāyā 'und viele sind zu diesem Zwecke tätig, die Dharmamahāmātras und die Mahāmātras, die die Frauen beaufsichtigen, und die Vacabhūmīkas und andere Kollegien'. Ähnlich heißt es S 7: ete ca amne ca bahukā mukhā dānavisagasi viyāpaṭāse mama ceva devinam ca.

In dem zweiten Satz des dreizehnten Felsenediktes liest Bühler in K diyadhamāte pānaṣataṣahaśe yetaphā apavudhe śataṣahaṣamāte tata hate bahutāvaṃtake vā maṭe. Für yetaphā steht in Sh yetato. Bühler, Beitr. S. 85, betrachtet yetaphā als eine sehr starke Korruption von etamhā, etasmāt. Sk. etad zeigt aber in keinem Dialekt der Inschriften jemals den

<sup>1)</sup> Schreibfehler für athāya; siehe oben S. 303, Anm. 2.

Vorschlag eines y, und es kann daher keinem Zweifel unterliegen, daß ye taplā und ye tato zu lesen ist: '150000 Seelen waren es, die von dort fortgeschleppt wurden.'

Einen ähnlichen Fehler begeht Bühler in dem Satze avijitam hi vijinamane etatā radham vā malane vā apavahe vā janaṣā [.] ṣe bāḍha redanigramate gulumute cā derānam piyaṣā. Für etatā bietet Sh yetatra. Natürlich
ist. wie Senart schon gesehen hatte, e tatā und ye tatra zu lesen und der
etste Satz als Relativsatz zu fassen¹).

Auch in einem dritten Satz dieses Ediktes ist meines Erachtens die Konstruktion bisher verkannt. Er lautet nach Bühler in K yeşam vā ni camvilitanam sinche avipaline etanam mitasamthutasahayanatikya viyaeane?) přimműti [.] tata se pi tānameva upaghāte hoti, in Sh yeşa va pi samvihitanam neho avi prahino etesa mitrasamstutasahayañatika vasana prapunati 1.] tatra tam pi tesa vo apagratho bhoti, in M yesam va pi samvi .... nam sinche arijanhine eta .. mitrasam ...3). Nach Senart und Bühler sind das zwei Sätze. Bühler übersetzt die Version von Sh: 'Or misfortune befalls the friends, acquaintances, companions, and relatives of those who themselves are well protected, but whose affection is undiminished. Then even that misfortune becomes an injury just for those unhurt ones.' Man sieht aber keinen Grund, weshalb das Relativum hier durch das ungewöhnliche Pronomen etad anstatt durch tad aufgenommen sein sollte; es ist daher sicherlich auch hier c = yat tānam, e tesa, e ta . . zu lesen, so daß der ganze Satz im Sk. lauten würde: yeşām vāpi samvihitānām\* sneho 'viprahīno yat tesām mitrasamstutasahāyajñātayo vyasanam prāpnuvanti tatra tad api tesām cropughāto bharati 'oder wenn die Freunde, Bekannten, Genossen und Verwandten von denen, die (selbst) wohl aufgehoben große Zuneigung fuhlen, bei einer solchen (Gelegenheit) Unglück erleiden, so ist auch das für eben diese eine Schädigung'.

Der Satz, der die Begründung der milden Maßregeln gegen die Waldbewohner enthält, lautet in Sh: icchati hi devanam priyo savrabhutana akseti samyamam samacariyam rabhasiye. Bühler übersetzt (Beitr. S. 196f.): Denn der Göttergeliebte wünscht für alle Wesen Schonung, Selbstbeherrschung. Gerechtigkeit (und) Freudigkeit', indem er rabhasiye = Sk. rābhasiyim setzt, das nach Ujjvaladatta zu Unädisütra III, 117 harşasya bhāraḥ bedeuten kann'). Anstatt rabhasiye hat K madara ti, G mādaram ca, 'Milde'; in M fehlt das Wort. Nun kann natürlich rabhasiye nicht ein Symnym von mārdaram sein; aber die 'Freudigkeit' paßt auch nicht in den Zusammenhang. Aksati, samyamam, samacariyam bezeichnen sämtlich

Sola die Chersetzung oben S. 298.

<sup>2)</sup> Nach der Phototypie ware auch die Lesung vigegenam möglich.

<sup>3)</sup> In G sind die in Betracht kommenden Worte nicht erhalten.

<sup>4)</sup> reffice e vil regiet j tiega blāro rābhasyam. In der von Buhler and i date. Statt Kirth. v. 3 kommt man mit der Bedeutung rega völlig aus.

ebenso wie mādaram, die Gefühle, die die königliehen Beamten gegen die Untertanen hegen sollen; numöglich kann mit diesen die 'Freudigkeit' zusammengestellt werden, die doch nur die Stimmung der Untertanen bezeichnen könnte!). Dazu kommt eine grammatische Schwierigkeit. Rabhasiye müßte Akk, Sing, eines Nentrums sein. Eine solche Form auf er war aber dem nordwestlichen Dialekt sicherlich fremd, und ihr Gebrauch wäre um so unbegreiflicher, als das Wort offenbar nicht aus der Vorlage in Ardhamägadhi übernommen ist, sondern von dem Übersetzer selbst herrührt. Mir scheint darans hervorzugehen, daß rabhasiye nicht Akkusativ, sondern Lokativ ist, der zu samacariyam gehört, und daß rabhasiya der Grundbedeutung von rabhas gemäß Gewalttätigkeit bedeutet: 'denn der Göttergeliebte wünscht Nichtverletzung aller Wesen, Selbstbeherrschung und Unparteilichkeit bei (Fällen von) Gewalttätigkeit'.

In dem siehenten Säulenedikt beschreibt der König seine Wohlfahrtseinrichtungen wie folgt: magesu pi me nigohāni lopāpitāni chāyopagüni hosamti pisumunisünam ambüradikyü lopüpitä adhakosikyüni pi me sulu pānāni khānā pā pitāni nimsidhiyā\* ca kālā pitā āpānāni me bahukāni tata tata kālā pitāni patībhogā ur pasumunisānam. Nachdem Fleet (JRAS, 1906. S. 401ff.) in überzengender Weise gezeigt hat, daß adhakosikyāni nieht 'einen halben Krosa voneinander entfernt', sondern 'in Abständen von neht Krosus' bedeutet, enthält die Stelle nur noch ein unklares Wort: nimsidhiyā. Bühler, Beitr. S. 280, meinte, es stünde für nisidhiyā wie Pali mahimsa für mahisa und entspräche dem Wort nisidiyā, 'Wohnung', das sich in dem Kompositum rāsanisidiyā in Dasalathas Inschriften findet. Beide Wörter sind seiner Ansicht nach Vertreter des Sk. nisadyā, 'Sitz', 'Markthalle', aber aus dem Präsensstamm statt aus der Wurzel gebildet. Diese Etymologie befriedigt aber keineswegs, denn abgesehen von der auffallenden Nasalierung in der ersten Silbe, bleibt die Zerebralisierung und vor allem die Aspiration des d der Wurzel völlig unerklärt; hier Einfluß des vorausgehenden ursprünglichen sanzunehmen, wie Bühler es tut, erscheint mir unmöglich. Aber auch die Bedeutung, die Bühler dem Wort zuschreibt, ist keineswegs gesiehert. In den Inschriften des Dașalatha bedeutet vāṣaniṣidiyā naturlich 'Wohnung während der Regenzeit'; hier soll nach Bühler nimsidhiyā ein Terminus für die öffentlichen Herbergen oder Serais sein, die sieh an allen Straßen finden und häufig von wohltätigen Leuten dharmärtham errichtet werden.

Die richtige Erklärung des Wortes verdanke ich Herrn Helmer Smith, mit dem ich vor Jahren die Asoka-Inschriften las. Er führte das Wort auf \*niślisti zurück und verwies auf die analogen Bildungen, die Pischel,

<sup>1)</sup> In der englischen Übersetzung (Ep. Ind. II, S. 471) ist das klare Verhältnis durch die unrichtige Übersetzung von akşati noch mehr verwischt: 'for the Beloved of the gods desires for all beings freedom from injury, self-restraint, impartiality and joyfulness.'

Grammatik der Prakrit-Sprachen § 66, aus der Ardhamagadhi anführt: sodhi, sedhiya, anusedhi, pasedhi, visedhi. So erklärt sich die Nasalierung ohne jede Schwierigkeit. Sie tritt nach Pischel § 74 sehr häufig vor Verbindungen von Konsonanten ein, von denen der eine ein Zischlaut ist. genau ent-prechende Beispiele sind M. amsu = Sk. asru: AMg. mamsu = Sk. Smasrn: AMg. M. tamsa = Sk. tryasra. Die Erweiehung des tth zu ddh jet genau die gleiche wie in adhakosikyāni aus Sk. \*astakrosikāni und entspricht der des tt zu dd in ambāvadikyā1) aus Sk. \*āmravārtikāh. Was die Redeuting betrifft, so ist zu beachten, daß, wie Pischel a. a. O. bemerkt, AMg. sedhi von den Kommentatoren durchweg mit śreni erklärt wird. Ninskilhiyā entspricht so einem Sk. niśrayaņī, niśrcņī²), das seit dem Satapathabrāhmaņa in der Bedeutung 'Leiter', 'Treppe' belegt ist. Das Wort paßt vortrefflich in den Zusammenhang. Asoka hat alle acht krosas entweder Brunnen (udupānas) graben lassen, oder da, wo die Straße an einem Flusse entlang oder über ein Gewässer führte. Treppen, die zum Wasser hinabführten, bauen lassen. Daß das der Sinn der Worte ist, beweist das ca. durch das die beiden Sätze adhakosikyāni pi me udupānāni khānā pā pitāni und nimsidhiyā kālā pitā zur Einheit verbunden werden. Das Richtige hat übrigens Kern schon vor mehr als 30 Jahren geschen; in seinem Buddhismus, Bd. II. S. 385, sagt er in der Analyse des Ediktes. der König hätte 'alle halbe Kos voneinander Brunnen graben und Treppen tum zu dem Wasser hinunterzusteigen) machen lassen'.

In deutselben Edikt wird von den Almoseniers des Königs gesagt: Arai ca me olodhanasi te bahuridhena ā[kā]lena tāni tāni tuṭhāyatanāni prā[pādayaṃti] hida cera disāsu ca³). Kern bemerkt in seiner Analyse des Ediktes a. a. O. S. 386, der König sage, sowohl die Aufseher als andere Personen waren mit der Austeilung von Liebesgaben beauftragt, in der Weise, daß sie sowohl dem König als auch seinen Gemahlinnen jede günstige Gelegenheit zu melden hätten. Wohltätigkeit, sei es in der Hauptstadt oder in der Provinz, zu üben. Im Ansehluß daran übersetzt Bühler: Und in meinem ganzen Harem [lehren] sie in dieser und jener Weise verschiedene Wege zur Befriedigung¹) sowohl hier (in Pāṭaliputra) als in der Petræ. Tuṭhāyatanāni soll Sk. tuṣṭyāyatanāni sein, 'Wege oder Mittel zur Befriedigung', 'günstige Gelegenheiten zur Wohltätigkeit', welche dem Geber und dem Empfänger Befriedigung verursaehen (Beitr. S. 281). Allein āyatana kann doch umnöglich 'Weg oder Mittel', 'Gelegenheit'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Auch in dem Edikt der Konigin, I. A. XIX, S.126.

Vols do Schreibungen sind röhsrayani, nihsrayini, nihsrayani, nihsrayini,

is the Try arounder rubten von Senart her. Statt pati[pādayaŋti] ware an higasife lineralif negligh, des F VI belegt ist.

<sup>9</sup> In der englischen Übersstaung: 'they [point out] in various ways the many to be a season attention at.'

<sup>1)</sup> Vgl. härgägstann, 'Gegenstand des Gelüchters', im kleineren PW.

<sup>7)</sup> Siehe oben 8, 327.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) An anderen Stellen kommt tusta nuch als Adjektiv in der Bedeutung 'zufrieden' (Mahabh, zu Pāṇ, 3, 2, 188) im Kauţiliya vor; z.B. S. 23: tesām muṇḍaja-tilaryañjanās tuṣtātuṣtatram vidyuḥ | tuṣtān bhūyaḥ pūjayet | atuṣtāṃs (Ausg. atuṣtāt) tuṣtihetas tyāyena sāmnā ca prasādayet.

König gewünschten Weise'. Die Wörter yā iyam bis sādhave ca sind aber natürlich nur die genauere Ausführung des vorausgehenden dhammā-padāne dhammapatīpati ca. und heram bezieht sich auf die vorhergenannten Anordnungen des Königs, wie Senart schon richtig gesehen hatte. Es ist also zu übersetzen: Denn so wird dies Gesetzesheldentum und diese Gesetzeserfüllung, nämlich Barmherzigkeit usw., in der Welt wachsen.

Zn den schwierigsten Edikten gehört das erste Separatedikt von Dhauli und Jaugada. Mir scheint, daß es in wesentlichen Punkten bisher nicht richtig verstanden ist, und wenn ich auch einige Stellen nicht zu erklaren vermag1), so glaube ich doch an anderen eine befriedigendere Übersetzung bieten zu können als meine Vorgänger. Das Edikt ist an die mahāmātā magalariyohālakā von Tosalī und Samāpā gerichtet. Diese nagalaviushālakas sind sicherlich dieselben Beamten wie die pauravyārahārikas, die Kantiliyasästra. S. 20. erwährt werden. Nach Senart und Bühler sind e- Magistratsbeamte; Senart übersetzt (I. A. XIX, S. 95) 'the officers in charge of the administration of the city', Bühler (Buddh. Stupas, S.129) 'the officials, the administrators of the town'. Aber Kern (Jaartell, S. 104; JRAS, NS, XII, S. 390) versteht darunter Richter 'the magistrates who are entrusted with the administration of justice in the city'. Ich habe schou oben S. 302 bemerkt, daß viyohāla in S 4 'Gerichtsverfahren' bedente, und daß daher auch nagalaviyohālaka nur die 'Stadtrichter' sein konnten. Dazu stimmt auch der Inhalt des Ediktes, dessen einziger Zweck ist, väterliche Milde gegen alle zu empfehlen, die sich irgendwie gegen das Ge etz vergangen haben. Sollten also die Nagalaviyohālakas neben ihren richterlichen Funktionen noch eine administrative Tätigkeit ausgeübt luden, so ist in dem Edikt jedenfalls nicht davon die Rede.

Den Satz tuphe (I phe) hi bahūsu pānasahasesu āyatā pana . . (I āyata janayam) gachoma sumunisānam übersetzt Senart: for ye have been set

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dahin gehört zum Beispiel der Satz duähale hi imasa (J etasa) kaṃmasa m<sup>e</sup> (d va me) Inte manuatileke. Daß Senarts und Bühlers Erklärungen nicht befriedigen, hat schon Franke, GN, 1895, S. 537f., bemerkt, aber was er selbst vorschlägt, ist unhalthar. Duākale soll nach ihm 'schlecht vollbringend' bedeuten, da ākara nach dem PW. m Mbh. 'Zustaudebringung', 'Vollbringung' heiße. Im PW. steht aber unter Hara: Zustandebringung, Vollbringung (eines Opfers): rājasūyo durāharah Mbh. 2, 1614. Es liegt also auch hier nur eine Ableitung von ähr in der ganz gewöhnlichen Bedeutung '(ein Opfer) darbringen' vor, die mit der von Franke postulierten gartas lats zu tun hat. Weiter aber soll duühale Lok, Sing, sein: Denn woher sollte mir v. n. Vorliche (manatileke) kommen für einen, der diese Aufgabe schlecht unsführt? Pegalt aber Leinen Lokativ auf er in dem östlichen Dialekt, wie sehon Semrt in seinen Noten verale in dieser Stelle gegenüber einer Erklärung Kerns bemerkt hatte. Recht 1. it Franko sicherlich, wenn er bestreitet, daß kute aus Sk. krtak entstanden sein h wie. In einigen Fallen hat Bühler selt-amerweise die zweifellos richtigen Erklirate is a not Verganger ignoriert. Die Formen pativedagekam, alabhekam usw. warst. . M. Respels don von Kern als I. Sing. Opt. erkannt, und die Konstruktion der va va va kada daktaral bakaye unet athā pajāye iebāmi hakayi beginnenden Satze wat Land was Smar richtle erklart worden.

kecha va ekapulise ... nāti1) clam se pi desam no savam [.] dekhata2) hi tuplic ctam surihitā pi niti [.] iyam ekapulise pi athi ye bamdhanam rā valikilesam vā pāpunāti [.] tata hoti3) akasmā tena bamdhanamtika amne ca ... bahnjane 1) dariye dukhiyati 5) f.] tata ichitaviye tuphehi kimti maiham patipedanemā ti: I no ca tuphe etam 6) pāpunātha āvāgamake 7) iyam athe 8) [.] kecā ekapulise pi manāti") se pi desam no 10) savam [.] dakhatha hi tuphe hisurita 11) pi bahuka 12) [.] athi 13) ye eti 14) ekamunise bamdhanam palikilesam hi 1.) pāpunāti [.] tata hoti 16) akasmā tena bamdhanamtika 17) .... ca rage bahule vedayati 15) [.] tata tuphehi ichitaye 19) kimti majham patipatayema.

Senart läßt den ersten Satz mit avagamake schließen und verbessert athe, oder atha, atha, wie er liest, zu athi, weil er einen Parallelismus zwischen dem Satz iyam athi kecha va ekapulise manāti etam und dem folgenden Satz iyam ekapulise pi athi ye bamdhanam vā palikilesam vā pāpunāti zu erkennen glaubt. So kommt er zu der Übersetzung: 'Now, in this matter, we have not attained to all the results which are obtainable.' Ich nehme zunächst an der Änderung zu athi Anstoß, weil sie die Annahme eines Fehlers in beiden Versionen voraussetzt. Aber auch der so zustande kommende Satz iyam athi kecha va ekapulise manāti etam ist nicht richtig; der angebliche Parallelsatz zeigt, daß vor dem manāti dann noch ein ye stehen müßte.

Bühler übersetzt: But you do not understand all that the sense of these words implies. Er bringt pāpunātha mit dem pāpunevu, pāpuneyu zusammen, das dreimal in Sep. II vorkommt, und er hat damit sieherlich das Richtige getroffen. Nur glaube ich, daß die Bedeutung von pāpunāti nicht 'verstehen, einsehen', sondern 'vernehmen, erfahren' ist. Nicht nur läßt sieh die letztere Bedeutung aus der Grundbedeutung des Wortes leichter herleiten, sie paßt auch in Sep. II besser in den Zusammenhang. Dort sagt der König, sein Wunsch in bezug auf die Grenzvölker sei: (J) pripum yn lâjā heram ichati anurigina hreyu usw. Da das Edikt nicht an die Grenzvölker selbst gerichtet ist, sondern Anweisungen an die Beamten nber die Grenzvölker enthält, so liegt es nahe, zu übersetzen: 'sie sollen erfahren, daß der Wunsch des Königs ist, daß sie unbesorgt seien' usw.20). Auch die Bedeutung von ārāgamaka ist danach etwas zu modifizieren. Bühler stellt gamaka zum Kausativ gamayati, wogegen sich selbstverständlich an und für sich nichts einwenden läßt. Ebensogut kann aber doch ka hier das Svärthikasuffix sein, das an *āvāgama* angefügt ist; dann würde

y S. remati. 2) S. dekhate. 3) S. hota. 9 Sectionary

<sup>3)</sup> S. dukhiyati, 6) S. no-etam fehlt.

<sup>10)</sup> S. pe. 1 S. Bearingly. \*) S. atha. b) S. manati. W S Procht. 14) Line eta. 11) S. baloder. 13) S. athi.

b) Mar S. priva lesen. B) S. . . in. 17) S. nur bandha . .

<sup>&</sup>quot;4 S will mate, 29) S. , chitage; lies ichitariye.

the Math. Wen den belden anderen Stellen.

āvāgamaka 'wie weit gehend', d. h. 'wie weit Anwendung findend', 'wie weit befolgt' sein. Daß iyam aihe sich wie etasi aihasi im Vorhergehenden auf den Wunsch des Königs bezieht, alle Untertanen wie seine Kinder behandelt zu sehen, hat schon Bühler bemerkt. Der Satz würde also zu übersetzen sein: 'Und ihr erfahrt (J fügt hinzu: dies) nicht, wie weit diese Sache befolgt wird.' Um den Sinn des Satzes zu verstehen, müssen wir uns klarmachen, welche Stellung die Nagalaviyohālakas einnehmen. Es heißt nachher, daß sie Sorge tragen sollen, daß die Städter nicht grundloser palibodha oder grundloser palikilesa treffe. Daß palibodha Fesselung bedeutet, glaube ich oben gezeigt zu haben; die Bedeutung von palikilesa steht nicht fest. Senart gibt es durch .torture' wieder. Bühler faßt es (Beitr. S. 137f.) als 'Unbill, Scherereien, Bedrückung' auf. Daß das nicht richtig sein kann, zeigt die Spezialisierung durch akasmā: Bedrückung würde stets akasmā sein. Die Zusammenstellung von palikilesa mit bamdhana (bamdhanam vā palikilesam vā Dh) in Sep. I beweist vielmehr, daß palikilesa eine Strafe war, die von einer staatlich anerkannten Autorität verhängt wurde. Ich halte daher die Auffassung Senarts für richtig. Wenn die Nagalaviyohālakas ungerechte Fesselung und Tortur verhindern sollen. so können sie nur höhere Beamte gewesen sein, die die Verfügungen und Entscheidungen der niederen Gerichtshöfe zu revidieren hatten. Sie sind also ganz ähnliche Beamte wie die Lajjūkas, was schon daraus hervorgeht, daß sie das Beiwort bahūsu pāna(sata)sahasesu āyatā mit jenen teilen. Nur die Bezirke der beiden sind verschieden. Die Nagalaviyohālakas üben die oberste Gerichtsbarkeit in der Stadt aus, die Lajjūkas in der Provinz. Natürlich ist daher auch der Wirkungskreis der Nagalaviyohālakas beschränkter; sie haben für viele tausend, die Lajjūkas für viele hunderttausend Seelen zu sorgen. Ich verstehe daher den Satz dahin, daß der König den Nagalaviyohālakas den Vorwurf macht, sie ermittelten nicht. wie weit seine humanen Absichten von den niederen Gerichtshöfen bei ihren Entscheidungen befolgt würden.

Senart fährt fort: 'There is such and such an individual who attendeth to such and such of my orders, but not to all. Watch ye him, and may the moral duties be well defined.' Für unmöglich halte ich hier die Übersetzung von desam. Ganz abgesehen davon, daß man nicht einsieht, was mit 'diesem Befehl'') gemeint sein kann, da von einem Befehl bisher gar keine Rede gewesen ist, könnte der Senartsche Sinn im Text doch nur durch die Worte etam desam se pi no savam ausgedrückt sein. Unverständlich ist mir auch, wie dekhata, dakhatha zu der Bedeutung 'überwachen' kommen sollte. Das hi hinter dekhata wird außerdem ganz außer acht gelassen. Zu suvihitā pi niti wird ein siyā im Sinne von 'es möge sein' ergänzt, was mir wiederum nahezu unmöglich erscheint. Die Lesung von J wird als unverständlich bezeichnet. Für den, der die oben vorgetragene

<sup>1)</sup> Denn das ist doch die wörtliche Übersetzung.

Auffassung des vorausgehenden Satzes für richtig hält, ist schließlich die ganze Übersetzung der Stelle schon deshalb unannehmbar, weil jeder Gedankenzusammenhang fehlen würde. Bühler übersetzt: 'Some single private individual understands it, at least a portion, if not the whole. Look then to this meaning of my words; the maxims of good government, too, are well determined and teach the same lesson.' Richtig ist hier sieherlich die Wiedergabe von desam durch Teil; in demselben Sinne steht das Wort in FV e heta desam pi hāpayisati se dukatam kachati (Dh). Im übrigen kann ich aber auch der Auffassung Bühlers nicht beistimmen. Nach Bühler soll der mit kecha va beginnende Satz ein parenthetischer Zusatz sein; der König wolle sagen, daß ein Privatmann mit seinem beschränkten Untertauenverstand dies mitunter, wenn nicht ganz, doch teilweise einsche, also klüger sei als die regierenden Herren. Ich muß gestehen, daß mir eine solche Äußerung von vornherein recht unwahrscheinlich dünkt; was gehen denn den Privatmann die Instruktionen des Königs an seine Beamten an? Auch der Sinn des folgenden kann nieht richtig wiedergegeben sein. Für den Gebrauch von hi im Sinne von 'doch', 'then', fehlt jeder Anhaltspunkt in der Sprache der Edikte, und daß sich der König zu seiner Rechtfertigung auf die Nīti berufen sollte, die eher im Gegensatz zu seinem Dharum steht, ist mir wiederum äußerst unwahrscheinlich. Dazu kommt, daß der Hamptgedanke, daß die Niti mit des Königs Ansichten übereinstimme, erst von Bühler in den Satz hineininterpretiert wird und im Text selbst mit keinem Wort angedeutet ist. Der Grundfehler Bühlers wie Senarts liegt aber meines Erachtens in der Deutung von ekapulise als 'Privatmann'. Pulisa bedeutet in den Edikten niemals 'Mensch' - das ist munisa -. sondern stets Beamter' im allgemeinsten Sinne: S 1 pulisā pi ca me ukasā vā gerayā cā majhimā cā; S 4 pulisāni pi me chamdamnāni paļicalisamti; S 7 [pul]isā pi bahune janasi āyatā. Es kann daher auch ckapulise hier nur bedeuten 'ein einzelner Beamter'. Von dem auf ekapulise folgenden Wort ist in Dh mur nāti zu erkennen; in J ist  $p \dots n$ āti sicher. Man sollte nach dem ganzen Zusammenhang pāpunāti erwarten; sollte diese Lesnig nach dem Abklatsch wirklich unmöglich sein, so würde ich immer noch cher in Dh jānāti, in J pi jānāti lesen als das formell wie der Bedeutung nach ganz unwahrscheinliche manäti. Der Sinn würde in beiden Fällen der gleiche sein, da natürlich auch pāpunāti dieselbe Bedeutung haben mußte wie das unmittelbar vorhergehende pāpunātha: Ein einzelner Beamter erfährt davon, aber auch der nur einen Teil, nicht alles.' Der ekapullsa ist natürlich in diesem Falle ein einzelner von den Nagalaviyohālakas.

Daß der folgende Satz die Begründung dieses Satzes bringt, scheint mir mit Sicherheit aus dem hi hervorzugehen. Die Wörter swihitä pi riti in Dh konnen nur ein abhängiger Fragesatz sein, hinter dem das ti wie so haufig fehlt. Aus dem ganzen Zusammenhaug geht ferner hervor, daß die nicht, wie Bühler meint, die räjanīti, sondern die dandanīti ist.

Auch in der Erklärung der folgenden Sätze kann ieh weder Senart noch Bühler beipflichten. Senart übersetzt: 'There is such and such an individual who is sentenced to prison or to torture. Be ye there to put an end to an imprisonment, if it hath been ordered for no sufficient cause. Again, there are many people who suffer (Dh aets of violence). In their case also, must ye desire to set every one on the Good Way.' Senart liest hota anstatt hoti; das ti ist aber in Dh ganz deutlich. Außerdem müßte die 2. Plur, in J jedenfalls hotha lauten. Ganz unstatthaft erscheint mir weiter die Änderung des in beiden Versionen dastehenden akasmā tena zu akasmātana. Daviye in Dh soll falsche Lesung oder Synonym von davāye sein: mir erscheint beides ebenso unwahrseheinlich wie die Bedentung Gewalttat', die Senart für das Wort annimmt. Am allerwenigsten befriedigt die Erklärung des letzten Satzes. Majham soll Nom. Plur. des Pronomens der ersten Person sein. Eine solehe Form kommt aber in keinem Prakrit-Dialekt vor; dagegen ist der Nom. maye in Sep. II belegt. Das Pronomen wäre überdies hier ganz überflüssig, während anderseits das Objekt zu pați pādayemā, pați pātayema fehlen würde; die Ergänzung 'every one' ist ganz willkürlich. Und schließlich wird dem patipādayemā ein ganz anderer Sinn untergelegt als im Anfang des Ediktes, wo dasselbe Wort mit 'to cause to be practised' übersetzt wird. Bühlers Übersetzung hutet: It happens that such a single private individual undergoes either imprisonment or other serious trouble. Then that trouble, which ends with imprisonment, falls upon him without any eause, and the other multitude is deeply sorry for him. In such a case you ought to desire — what? May we act justly.' Die beiden ersten Sätze sollen nach Bühler denselben Gedanken ansdrücken und ein Beispiel für die Asoka eigene Breitspurigkeit sein. Ich glaube nicht, daß wir das Recht haben, dem König hier diesen Vorwurf zu machen. Bühlers Übersetzung des zweiten Satzes scheitert schon an dem tena, das er selbst als befremdlich bezeichnet. Er erklärt es durch Ellipse von pattam (praptam). Ich muß aber bestreiten, daß sich Aśoka solche Ellipsen erlaubt; wo man sie angenommen hat, liegt überall ein Mißverständnis des Textes vor. Aber auch im einzelnen halte ich Bühlers Erklärung fast in allen Punkten für unrichtig. Über palikilesa habe ich schon oben. S. 337, gesprochen. Was pāpunāli betrifft, so halte ich jede Deutung für unrichtig, die in dem Wort einen anderen Sinn sucht als in dem voraufgehenden pāpunātha. Bamdhanamtika könnte gewiß an und fur sich 'das, was mit Gefängnis endet' sein, wie man auch im Sk. von einem maranntika roga, einer 'mit dem Tode endigenden Krankheit', spricht. Aber Mbh. 1, 20, 13 findet sich der Ausdruck pränäntiko dandale, der naturlieh nur bedeuten kann 'die auf prānānta bezügliche Strafe', die Techestrafe'. Ebenso ist offenbar bandhanantika aufzufassen, und di d.- Wort hier substantivisch gebraucht sein muß, so kann es meiner Ausicht nach nur die auf die Beendigung der Gefangenschaft bezüglicht

Verordnung' oder, kürzer ausgedrückt, 'die Aufhebung der Haft' bedeuten 1). Daviye und majham sind sicherlich richtig von Bühler im Anschluß an Kern (JRAS. N. S. XII,388) als Vertreter von Sk. daviyas und madhyam erklärt worden; warum sollten dann aber die Wörter nicht auch die gewöhnliche Bedeutung 'noch weiter', 'noch länger'2) und 'das Mittlere' haben? Ich übersetze demgemäß wörtlich: 'Da ist auch ein einzelner Beamter, der von Gefängnis oder Tortur erfährt. In diesem Falle findet ohne Grund durch ihn die Aufhebung der Haft statt, die andere große Menge aber leidet noch weiter. In dieser Sache müßt ihr den Wunsch haben: .Mögen wir das Mittlere ausführen." Der König hat zuerst den Fall hervorgehoben, daß ein Beamter sich nicht genügend darum kümmere, ob die königlichen Absichten befolgt werden; jetzt bespricht er den Fall, daß ein Beamter zu weit geht und ohne genügenden Grund einen Verbrecher begnadigt, während andere, die vielleicht einen größeren Anspruch auf Gnade haben, noch weiter im Gefängnis schmachten. Daher empfiehlt er den Stadtrichtern zum Schluß, den mittleren Weg zu gehen.

Das ckamunise, das in J das ekapulise von Dh vertritt, läßt sich natürlich als der weitere Begriff verstehen; der 'einzelne' schließt den 'einzelnen Beamten' ein. Wahrscheinlicher ist es aber doch, daß es einfach ein Fehler für ekapulise ist, wenn man nicht etwa gar annehmen will, daß der Schreiber den Satz ekapulise bandhanam vā palikilesam vā pāpunāti falsch verstand und deswegen abänderte.

Der folgende Abschnitt über die Fehler, vor denen sich der Beamte hüten muß, schließt in Dh etasa ca savasa müle anāsulope atulanā ca nitiyam, in J savasa ca iyam mūle anāsulope atulanā ca niti . . . Daß Senarts Übersetzung von niti (nīti) durch 'moral training' nicht richtig sein kann, ergibt sich schon daraus, daß diese Bedeutung weder zu atulanā noch zu anāsulope paßt, für das Morris, Grierson und Bühler³) die Bedeutung 'Freiheit von Jähzorn' festgestellt haben⁴). Aber auch Bühlers Wiedergabe des Wortes durch 'maxims of government' kann ich nicht gutheißen, da nīti hier natürlich dieselbe Bedeutung haben muß wie vorher. Ich übersetze: 'Die Wurzel aber von alledem ist (J Dies aber ist die Wurzel von allem): Freiheit von Jähzorn und Nichtübereilung in der Verhängung von Strafen.' Man wird ohne weiteres erkennen, wie viel besser die Warnung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ganz ebenso ist der Ausdruck *lajavacanika* in Sep. II J gebildet. Er ist 'die mit dem Wort des Königs zusammenhängende Verordnung', der 'persönliche Erlaß des Königs'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bühler kommt zu seiner Übersetzung, weil er bahuke in J als Variante von daviye betrachtet; aber vage bahuke entspricht doch offenbar dem bahujane von Dh.

<sup>3)</sup> Siehe Beitr. S. 297.

<sup>4)</sup> Senart verbindet allerdings nitiyam nur mit atulanā, was wenig wahrscheinlich ist, und gibt atulanā mit 'perseverance' wieder. Da er aber vorher selbst sagt, daß tulanā, Sk. tvaranā, 'hurry' sei, so kann doch auch atulanā nur 'Nichtübereilung' sein.

vor Jahzorn und Übereilung für den Richter paßt als für den Verwaltungsbeamten.

An die Ermahnung zu angestrengter Tätigkeit sehließen sich die schwierigen Sätze: Dh hevammera e dakhiye tuphāka tena ratariye amnam ne dekhata heram ca heram ca derānam piyasa anusathi. I nītiyam e re del:heyi1) anna ne nijhapetaviye hevam hevam ca devānam piyasa anusathi.\* Senart übersetzt: So also it is with the supervision which ve should exerci-c. For this reason I command ye: - Consider ye my orders (J ye must call attention to my orders) [saying], such and such are the instructions of the king dear unto the Devas.' Im wesentlichen stimmt Bühlers Übersetzung damit überein: 'Even thus it is with respect to the affairs which you have to decide. Hence it is necessary for me to tell you: 'Pay attention to my orders.' Such, even such, are the instructions of the beloved of the gods. Senart wie Bühler beziehen also ne auf den König, was ich für ausgeschlossen halte, da Aśoka weder in diesem Edikt noch sonst irgendwo von sich selbst anders als in der ersten Person des Singulars redet. Beide setzen ferner Dh amnam. J amna gleich Sk. ājñām bzw. ājñā. Aber in dem ganzen Edikt ist doch nirgends von einem 'Befehl' des Königs die Rede. Der König bezeichnet den Erlaß im Anfang selbst als eine anusathi, und von dieser anusathi wird ja offenbar auch hier in dem mit heram (ca) heram ca beginnenden Satze gesprochen. Es ist aber auch kaum anzunehmen, daß der König seine Beamten auffordern sollte, einen Befehl von ihm zu 'prüfen': denn das müßte doch die Bedeutung von dekhata in Dh rein. Noch größere Schwierigkeiten bereitet die Lesart von Jamna ne nijhaptarije. Hier muß man zunächst annehmen, daß sich das Maskulimm oder Nentrum nijhapetaviye auf das Femininum amna beziehe. Dam aber fragt man sich doch: wie sollen denn die Nagalaviyohālakas dazn kommen, die Untertauen zum Nachdenken über einen königlichen Befehl zu veranlassen, der doch nur der an sie selbst gerichtete sein könnte? Bühler hat diese Schwierigkeit erkannt und meint, das Kausativ scheine hier im Sinne des Simplex zu stehen. Eine Interpretation, die zu solchen Annahmen ihre Zuflucht nehmen muß, ist sicherlich falsch. Ich sehe in annam, anna den Vertreter von Sk. anyat2). Über dekhata als Vertreter von Sk. destam habe ich schon oben gesprochen. Ich übersetze daher den Text von Dh: Ebenso (müßt ihr euch bewegen, euch regen, tätig sein in dem), worüber ihr zu befinden habt. Daher müßt (ihr) sagen: Anders haben wir befunden, und so und so lautet die Unterweisung des Göttergeliebten." In I ist samcalitavye tu vajitaviya pi etaviye pi offenbar direkt zait dem folgenden zu verbinden: (Ihr) müßt (ench) bewegen, (ench) regen tatig sein bei der Verhängung von Strafen (in dem), worüber ihr

<sup>4</sup> Woodshire

ij Die Mogliehlieft dieser Auffassung hat sehon Senart erwogen; den im Zeiser in 50 dez demit g auß eten Vermutungen kann ich aber nicht zustimmen.

| <ul> <li>i) 11.13 ein Satz wie tenn raturige entweder durch ein Verschen des Kopisten ausgefallen oder zu erganzen ist, zeigt der Text von Dh zur Genüge.</li> <li>i) Wörtlich: 'etwas underes mussen wir bedenken muchen.'</li> <li>i) In 3 ist der Text hier ganz hickenhaft.</li> </ul> |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

Ehe wir uns zu dem nächsten Satz wenden, wird es gut sein, den letzten Satz zu prüfen. Senart übersetzt ihn: By attending the anusamyana, without at the same time neglecting their other particular duties, my officers will learn these things. Let them act in accordance therewith, following the instructions of the king'. Bühler, der anusamyana und mahamata richtiger faßt: When . . . . these officials go forth on tour. they will. without neglecting their own business, pay attention to this order of mine. and will act in accordance with the instructions of the king.' Senart ist gezwungen, um einen Sinn herauszubringen, kalamti als Konjunktiv zu nehmen. Abgesehen davon, daß es sehr fraglich ist, ob die Sprache überhaupt noch einen Konjunktiv besaß, sehe ich nicht ein, inwiefern kalamti formell zu dieser Auffassung berechtigen könnte. Bühler übersetzt kalamti einfach als Futurum, was natürlich nicht angeht. Bei beiden Übersetzungen bleibt es auch völlig unklar, was denn unter dem etam eigentlich zu verstehen ist, und in beiden ist das am Schluß stehende ti außer acht gelassen. Kern hat die Bedeutung dieses ti richtig erkannt; er übersetzt: they will ... also ascertain whether one be acting in conformity to the orders of the king. Kern faßt also - unzweifelhaft richtig - die Wörter top pi bis ti als Fragesatz, der vorher durch etam zusammengefaßt ist. Was Schart gegen die Annahme solcher Sätze einwendet (a. a. O. S. 93). scheint mir nicht stichhaltig. Eine genaue Parallele ist z. B. der oben besprochene Satz: dekhata hi tuphe etam suvihitā pi niti; nur das ti fehlt hier wie ofter. Sachlich verstehe ich den Satz allerdings etwas anders als Kern. Er lautet ganz wörtlich übersetzt: Wenn diese ... Mahāmātras auf die Rundreise ausziehen werden, dann werden sie, ohne ihre eigenen Geschäfte hintanzusetzen, auch dieses in Erfahrung bringen: "Führen sie dies auch so aus, wie die Unterweisung des Königs lautet?" Es fragt sieh, wer das Subjekt zu kalamti ist. Kern denkt offenbar an die Untertanen, aber die anesathi richtet sich doch, wie im Anfang des Ediktes ausdrücklich gesagt wird, an die Nagalaviyohālakas1). Also müssen diese auch das Subjekt zu Labamti sein, und das stimmt durchaus zu dem Sprachgebrauch des Schlußabschnittes. Während die Nagalaviyohālakas bis dahin stets in der zweiten Person angeredet werden, wird in dem Schlußabschnitt von ihnen in der dritten Person gesprochen. Die von den Prinzen in Ujjayini und Takywilä ausgeschiekten Beamten haben also neben anderen Geschäften die Aufgalw, die Nagalaviyohālakas zu kontrollieren²).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Naturlich ist das auch ein Umstand, der gegen Senart und Baller ein ist. Die Mahämätras, von denen hier die Rede ist, haben gar keine annentis eine fatgen.

<sup>5)</sup> It 2 5 world die kontrollierenden Beamten als auch die Nagalaviyohälikes vor in 15 genannt werden, beweist, daß dies ein allgemeiner Ausdruck für erneh von 15 miten ist. Uber die Kontrollierung der Beamten durch höhere Beamten von 15 Mil rangefahrte Stelle Manu 7, 120 f.

Ein ganz ähnlicher Sinn muß natürlich auch in den Worten etam atham jānitu . . . . . tathā kalamti atha mama anusathī ti stecken. Gegen die Übersetzungen Senarts und Bühlers lassen sich dieselben Einwendungen machen wie bei dem letzten Satz. Dazu kommt noch, daß der Plural kalamti, wenn man das Wort mit Senart und Bühler auf den ausgeschickten Beamten bezieht, nicht zu dem vorher gebrauchten Singular (e akhakhase . . . hosati) stimmt1). Es ist mir aber auch sehr zweifelhaft, ob die Lesung Senarts und Bühlers richtig ist. Zwischen janitu und tatha ist Raum für ungefähr drei aksaras, und tatsächlich sind Spuren wenigstens des ersten in der Phototypie erkennbar. Ich bin daher überzeugt, daß janitave tam pi tathā dagestanden hat, so daß sich die Übersetzung ergibt: Und zu diesem Zweck werde ich in Übereinstimmung mit dem Gesetz alle fünf Jahre einen (J fügt hinzu: Mahāmātra) aussenden, der nicht hart, nicht heftig, (sondern) milde in seiner Handlungsweise sein wird, um diese Sache in Erfahrung zu bringen: "Führen sie dies auch so aus, wie meine Unterweisung lautet?" So übersetzte im wesentlichen richtig schon Kern2). Wer an der Lesung jānitu festhält, wird dies als ein Absolutiv erklären müssen, das wie in den späteren Prakrits im Sinne des Infinitivs gebraucht ist.

Das zweite Separatedikt ist im ganzen leichter als das erste. Mißverstanden ist aber meines Erachtens der Satz, der in J lautet: amtanam avijitānam kimchamde su lājā aphesū ti etākā vā3) me icha amtesu pāpuneyu lājā hevam ichati anuvigina4) hveyu mamiyāye asvaseyu ca me sukhammeva ca laheyū mamate no khamb). Das soll nach Senart bedeuten: What is, [you ask yourselves], the will of the king with regard to us relative to the independent frontier tribes? Now, this is my wish relative to the frontier tribes: that they may be assured that the king, dear unto the Devas, desires that they should be, as far as he is concerned, free from all disquietude; that they may trust in him and be assured that they will only receive at his hands happiness and not sorrow.' Bühler übersetzt: 'If you ask what is the order of the king for us with respect to his unconquered neighbours, or what my desire here is with respect to the neighbours, viz. what I wish them to understand, the answer is, the king desires that they should not be afraid of me, that they should trust me, and that they should receive from me happiness, not misery.' Die beiden Übersetzungen unterscheiden sich in der Auffassung der Silben etākāva (oder -vā). Gemeinsam ist beiden die Annahme, daß der erste Fragesatz den Beamten, an die das Edikt gerichtet ist, in den Mund gelegt sei. Allein das hätte doch irgendwie im Text angedeutet werden müssen. Kimchamde soll ferner mit dem Genitiv amtānam verbunden sein: welchen Wunsch hegend in bezug auf die Grenz-

<sup>1)</sup> Senart las allerdings kalati, aber der Anusvāra ist deutlich.

<sup>2)</sup> Er las aber jānita, das er Sk. jñātā gleichsetzte, und bezog das kalaṃti wiederum auf das Volk.

<sup>3)</sup> Bühler etā kā va. 4) S. anuviginā. 5) S. kha; lies: dukham.

völker, während unmittelbar danach icha regelrecht mit dem Lokativ amtesu konstruiert ist. Bei Bühlers Auffassung von etäkära ergibt sieh außerdem noch eine vollkommene Tautologie der beiden ersten Sätze. Bühler macht dafür wieder die angebliche Vorliebe Asokas für die Breite verantwortlich, bei der oft ein Gedanke durch zwei Sätze ausgedrückt werde, wo einer genügt hätte. Ich glaube, daß die Lösung der Schwierigkeiten ganz wo anders liegt. Der vorhergehende Satz schließt nach Senart und Bühler: herammera me icha savamunisesu siyā. Das ist durchaus nicht im Stil des Königs: er sagt sonst: 'so ist mein Wunsch', nicht: 'so dürfte mein Wunsch sein.' In Sep. I schließt außerdem der entsprechende Satz hemera me icha savamunisesu. Also gehört das siyā zum folgenden Satz: siyā amtānam avijitānam kimchamde su lājā aphesū ti: 'es konnte den nicht zum Reiche gehörenden Grenzvölkern der Gedanke kommen: "welche Absiehten hat der König gegen uns?" Die Verbindung von as oder bhū mit dem Genitiv in der angegebenen Bedeutung ist so gewöhnlich, daß sie keiner Belege bedarf; in den Edikten selbst begegnet sie zweimal in S7: esa me huthā. Ist der Satz kimchamde usw. die Rede der Grenzvölker, so kann natürlich der folgende Satz nicht mit Bühler etā kā vā me icha amtesu gelesen werden, sondern etākā muß ein Wort und Schreibfehler für etakā sein, wie sampați pătayităve am Schluß für sampați pătayitave1), und der Satz muß die Antwort enthalten: 'dies ist mein Wunseh in bezug auf die Grenzvölker: sie sollen erfahren2), (daß) der König folgendes wünscht: sie sollen ohne Furcht vor mir sein und sollen mir vertrauen und sollen Angenehmes von mir erlangen, nicht Unangenehmes.' Zu dieser Auffassung stimmen auch die Reste von Dh, die etwa herzustellen sind: [heram]mera (oder [iya]meva) icha mama amtesu [hoti]. Seltsam ist, daß sowohl Senart wie Bühler mama te als zwei Wörter lesen, obwohl der Genitiv nicht zu konstrnieren und das te ganz überflüssig ist. Kern hatte längst mamate als Ablativ - Sk. mattah erkannt.

## Setaketu.

Der Held des Setaketu-Jātaka (377) ist der junge Brahmane (māņarā) Setaketu. Er war zur Zeit, als Brahmadatta zu Benares regierte, der Schüler des Bodhisattva, der als berühmter Lehrer zu Benares lehte. Setaketu stammte aus einer nördlichen Brahmanen-Familie und war sehr eingebildet auf seine Kaste. Eines Tages trifft er auf einem Spaziergang mit anderen jungen Brahmanen einen Candāla, und da er fürchtet, der über den Korper des Candāla wehende Wind möchte ihn berühren, befiehlt er ihm mit barschen Worten, sich nach der dem Wind abgekehrten Seite

<sup>1)</sup> Bulder- sampatépätagitars in Buddh, Stup. S.129 ist wohl nur Druckfehler.

<sup>1)</sup> Die fagt iti hinzu. Mit dem pripanegu steht das kevam en pripanegu in den tile uldu Satz auf gleicher Stufe; daher steht in Dh wieder kevam [pripa]nech it.

Setaketu 347

zu packen, und sucht selbst laufend diese Seite zu gewinnen. Der Candala aber läuft noch schneller und überholt ihn: die Folge ist, daß Setaketu noch mehr schimpft1). Der Candala fragte: "Wer bist du?" "Ich bin ein junger Brahmane.' .Das mag sein. Wirst du mir aber auch wohl eine Frage beautworten können, die ich dir vorlegen werde?", Gewiß werde ich das konnen. Wenn du es nicht kannst, zwinge ich dich mir ganz nahe zu treten?). Das kannst du tun', sagte der andere, da er sich etwas zutraute. Der Candala\*) hat die Umstehenden, sich wohl zu merken, was er gesagt hatte, und legte ihm dann die Frage vor: Junger Brahmane, welches sind die disas ? Die disas sind die vier Himmelsgegenden, der Osten und die übrigen. Nach dieser Art von disäs frage ich dieh nicht; du weißt nicht einmal so viel und ekelst dich vor dem Winde, der über meinen Körper hingeweht ist? sagte der Candala und packte ihn an den Schulterblättern und beugte ihn vornüber und zwang ihn, ihm ganz nahe zu treten.' Die Begleiter des Setaketu berichten den Vorfall dem Lehrer, und Setaketu bestätigt diesem auf Befragen ihre Erzählung und stößt dabei Drohungen gegen den Candāla ans. Da sagt der Lehrer (G. 1, 2):

Mein Lieber, zürne nicht, denn der Zorn ist nichts Gutes. Es gibt vieles, was du nicht gesehen und nicht gehört hast. Vater und Mutter, das ist eine disä<sup>4</sup>). Setaketu; der Lehrer heißt die günstige unter den disäs<sup>5</sup>).

'Die Hausväter, die Speise. Trank und Kleidung spenden, die einladen'), auch die nennt man disä; das ist die höchste disä, Setaketu, durch deren Erlangung die Leidenden glücklich werden?).'

Setaketu kann den ihm angetanenen Sehimpf nieht verwinden und begilt sich nach Takkasilä, wo er bei einem berühmten Lehrer alle Künste

<sup>1)</sup> suttleutaram akkosi paribhäsi. Dutoit: 'Darauf schalt ihn dieser noch mehr ... und schlug ihn.' Setaketu sollte den Candala geschlagen haben, mit dem er nicht einem dieselbe Luft atmen will!

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) pädantare tam gamemīti; Neil: 'I will put you between my feet'; Dutoit: 'setze ich meinen Fuß auf dich'. Die gewöhnliche Bedeutung von pādāntara und pedāntara im Sk. lißt aber doch über den richtigen Sinn keinen Zweifel.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Candālaputto; Dutoit: 'der junge Candāla'. Da aber vorher nicht von der Jugend des Candāla die Rede gewesen ist, so steht putta hier im Sinne von Angehöriger einer Kuste, eines Stammes usw.; vgl. ZDMG. 58, 693.

<sup>4)</sup> Das Wortspiel, das hier vorliegt, läßt sich im Deutschen kaum wiedergeben. Die disäs sind, wenn sie auf die Eltern, Lehrer und Hausväter bezogen werden, natürlich 'die Wegweiser'.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ācariyam āhu disatam pasatthā. Anstatt disatam sollte man disānam erwarten, und so habe ieh übersetzt. Der Annahme, daß disatam hier Gen. Plur. des Partizips, 'der Weisenden', sei, widerspricht das pasatthā, das sicherlich mit dem Kommentar auf die disā zu beziehen ist und nicht 'die Weisen' bedeutet, wie Dutoit übersetzt.

<sup>\*)</sup> avhāyikā wird vom Kommentar richtig erklärt: ettha deyyadhammam patiganhathā ti pakkosanakā. Dutoit: 'auch diese nennen Weltrichtung die Rufer!'

<sup>7)</sup> Vgl. Jät. 96, 1 patthayāno disam agatapubbam, worauf auch der Kommentar verweist.

348 Setaketu

von Asketen an und zieht mit ihnen nach Benares, wo der König sie freundlich aufnimmt. Eines Tages kündet der König ihnen an, er würde sie am Abend besuchen. Um dem König zu imponieren — denn wenn man einmal die Gunst des Königs gewonnen hat, kann man zeitlebens behaglich leben — sorgt Setaketu dafür, daß beim Eintreffen des Königs alle seine Genossen in voller Bußtätigkeit begriffen sind; er selbst sitzt, eine Handschrift in einem in fünf Farben prangenden Einschlagetuch auf einem bunten Pult vor sich, vor seiner Hütte und unterrichtet ein paar junge Brahmanen. Der König ist von dem, was er sieht, befriedigt (te micchātapam karonte disvā tuttho) und wendet sich zu seinem Purohita mit den Worten (G. 3):

Die hier in rauhen Fellen, mit Flechten, mit schmutzigen Zähnen, ungesalbt<sup>1</sup>). Gebete murmeln, sind diese, die dies als Aufgabe des Menschen ansehen<sup>2</sup>). von Not erlöst?'

Der Purohita erwidert ihm (G. 4):

Wenn ein sehr gelehrter Mann, böse Taten begehend, o König, nicht den Dharma betreibt, wird er. auch wenn er tausend Veden kennt<sup>3</sup>), deswegen nicht vom Leide erlöst, wofern er nicht den rechten Wandel führt.

'Als der König das hörte, fand er kein Gefallen mehr an den Asketen. Da dachte Setaketu: 'Dieser König hatte an den Asketen Gefallen gefunden; das hat aber dieser Purohita gleichsam mit der Axt abgehauen. Ich muß einmal mit ihm sprechen.' So sagte er, mit jenem sprechend, die fünfte Gäthä:

Auch wenn er tausend Veden kennt, wird er deswegen nicht vom Leide erlöst, wofern er nicht den rechten Wandel führt, — dann bringen also, scheint mir, die Veden keinen Lohn und der Wandel unter Selbstbezwingung ist allein das Wahre?

Als der Purohita das gehört hatte, sprach er die sechste Gäthä:

Nicht ist es so, daß die Veden keinen Lohn bringen und daß der Wandel unter Selbstbezwingung allein das Wahre ist, denn Ruhm erlaugt man, wenn man die Veden studiert, zur Ruhe aber gelangt, wer sieh bezwingt, durch den Wandel.

- 1) dammikkharāpā, dummukkha kann auf \*durmṛkṣa zurückgehen, mṛkṣa vel. et zu mrākṣ; vgl. RV, 8, 66, 3 yaḥ śākro mṛkṣo aśvyaḥ, wo Sāyaṇa erklārt: yaḥ val r i helraḥ stotṣṇāṇ mṛkṣaḥ šodhākaḥ paricaraṇāyo vā | yaś cāśvyaḥ | aśvaku val Veṣṇḥ | atha vāśvya iti svārthiko yat | mṛkṣo 'śvaḥ prakṣālito 'śva iti vartab; next vet hier aber 'Striegel' (PW.). Die singhalesischen Handschriften lesen statt danwaldhās rummakkhas, was vielleicht doch das richtige ist; vgl. rummī (B\* dawwi) Mat. 489, 18; rumwawāsī (Bd dummavāsī) Jāt. 497, 12. Jāt. 487, 1 ist dummukharāpā tech un ver Stelle zu verbessern.
- Wie Neil (surely no human means to good they spare, they know the truth) and I I, to it (the streben, wie noch keiner, die Wissenden) zu ihren Cher-etzungen benan, ist mar unverstandlich.
- b) el recordo let natarlich nicht der Tausendwisser (Dutoit), sondern for de tour noch And glo von delenda, trierda, capareda.

Setaketu 349

Nachdem der Purohita so die Behauptungen des Setaketu widerlegt hatte, machte er sie alle zu Hausvätern, ließ sie Schild und Waffen nehmen, machte sie zu Mahantatarakas und nahm sie in den Dienst des Königs auf. Daher rührt, wie es heißt, das Geschlecht der Mahantatarakas.'

Der Name, den der junge Brahmane in dieser Erzählung trägt, ist in der Form Svetaketn in der brahmanischen Literatur hochberühmt. In der Jabala-Upanisad (6) wird er unter den Paramahamsas genannt. Mbh. 1, 53, 7 erscheint sein Name unter den Sadasyas beim Schlangenopfer des Janamejaya: Hariv, 9574 in der Liste der Ŗṣis. 1) Āpastamba, Dharmasūtra 1. 2. 5, 6, neunt ilm als Beispiel eines Srutarsi, d. h. eines durch seine Gelehrsamkeit den Rsis ähnlichen Weisen der späteren Zeit?). Nach der Einleitung zum Kämaśästra war es Svetaketu, der das tansend Kapitel umfassende Lehrbuch der Liebe, das Naudin vorgetragen hatte, auf die Hälfte verkürzte. Er war zu dieser Arbeit besonders bernfen, weil er es gewesen war, der der freien Liebe, die einst unter den Menschen herrschte, ein Ende bereitet hatte. Die Umstände, die dazu geführt hatten, werden Mbh. 1, 122, 4ff. erzählt, und Yasodhara spielt in der Jayamangala auf diese Geschichte an. Sehr häufig wird Syctaketn im Satapathabrahmana und in den älteren Upanisads genannt; und in diesen zeigt sein Bild einen ganz charakteristischen Zug. Immer tritt er als der junge Brahmane auf, der auf sein Wissen stolz ist und der zu seinem Schmerz erfahren muß, daß er doch nicht das rechte Wissen besitzt.

Deutlich zeigt sich das Chändogya-Up. 6, 1, 1ff.: Svetaketu war ein Ärmeya. Zu ihm sprach der Vater: "Svetaketu, begib dich in die Brahmanenlehre. Ein Mitglied unserer Familie, mein Lieber, pflegt nicht, weil er nicht studiert hat, gleichsam ein Brahmane nur dem Namen nach zu sein. Er ging mit zwölf Jahren in die Lehre und mit vierundzwanzig Jahren hatte er alle Veden studiert und kehrte hochmütig, von Wissensdünkel erfüllt und aufgeblasen zurück. Der Vater sagte zu ihm: "Svetaketu, da dn. mein Lieber, so hochmütig, von Wissensdünkel erfüllt und aufgeblasen bist. so hast du wohl auch die Lehre erfragt, durch welche auch das Ungehörte ein schon Gehörtes, das Unverstandene ein Verstandenes, das Unerkannte ein Erkanntes wird")." Svetaketu muß zugeben, daß er eine solche Lehre nicht kennt und daß offenbar auch seine Lehrer sie nicht gekannt haben, da sie sonst sie ihm mitgeteilt haben würden, und er bittet dann den Vater, ihn zu unterweisen.

<sup>1)</sup> Auch Divyāvad. 632 wird er als vedischer Lehrer genannt. Dagegen hat der 'in der Himmelswelt wohnende' große Muni Svetaketu, der in der Kādambarī (Bombay 1890, S. 288 und öfter) als Vater des Puṇḍarīka erscheint, mit dem alten Svetaketu nur den Namen gemein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bühler, SBE. II, S. XLff., hat diese Notiz für die Zeitbestimmung Āpastambas benutzt. Ein irgendwie sieheres absolutes Datum für Svetaketu läßt sieh aber vorläufig kaum gewinnen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl. Deussen, Scehzig Upanishads, S.154.

In ähnlicher Lage erscheint Svetaketu in Chandogya-Up. 5, 3, 1ff.: Svetaketu Āruņeya kam zu einer Versammlung der Pañcālas. Zu ihm sprach Pravāhana Jaivali: "Knabe, hat dich dein Vater unterrichtet!" Jawohl. Ehrwürdiger.' "Weißt du, wohin die Geschöpfe von hier gehen? Nein. Ehrwürdiger.' ,Weißt du. wie sie wieder zurückkehren?' ,Nein. Ehrwürdiger.' .Weißt du, wo sich die beiden Wege trennen, der Götterweg und der Väterweg? Nein, Ehrwürdiger. Weißt du, wie es kommt, daß jene Welt nicht voll wird? . Nein. Ehrwürdiger.' ,Weißt du, wie es kommt. daß bei der fünften Spende das Wasser menschliche Rede aunimmt? Nein. Ehrwürdiger. ', Aber, wie konntest du dann von dir behaupten, daß du unterrichtet seiest? Denn wer diese Dinge nicht weiß, wie kann der von sich behaupten, unterrichtet zu sein? Aufgebracht1) kam er zum Vater und sagte zu ihm: "So hast du also, Ehrwürdiger, ohne mich unterrichtet zu haben, behauptet, du hättest mich unterrichtet. Ein einfacher Räjanya hat mir fünf Fragen vorgelegt, und von denen habe ich auch nicht eine einzige beantworten können.' Der Vater gesteht dann, daß er sie selber nicht zu beantworten wisse, und begibt sich zu dem König, um sich belchren zu lassen. Diese Erzählung findet sich, größtenteils wörtlich übereinstimmend, auch Brhadaranyaka-Up. 6, 2, 1ff.

Ein Seitenstück bildet die Geschichte Kausstaki-Up. 1, 1: 'Citra Gängyäyani wollte opfern und wählte den Äruni zum Priester. Der aber schickte seinen Sohn Svetaketu mit dem Auftrag, das Opfer zu vollziehen. Als er augekommen war, fragte ihn Citra: "Du Sohn Gautamas, gibt es einen verborgenen Platz in der Welt, an den du mich versetzen kannst, oder gibt es sonst noch einen Weg und kannst du mich in die Welt, zu der er fuhrt, versetzen? Er antwortete: "Ich weiß das nicht; ich will aber meinen Lehrer fragen. Er ging zum Vater und fragte ihn: "So und so hat er mich gefragt: was soll ich antworten?". Auch hier erklärt der Vater die Frage nicht beantworten zu können, und beide gehen dann zum König, um die Lehre zu empfangen.

Leise schimmert dieser typische Zug in dem Bild Svetaketus auch Sänkhäyana-Srautasütra 16, 29, 7 und sogar noch in der oben erwähnten Erzählung des Mbh. durch. Als seine Mutter von einem fremden Brahmanen weggeführt wird, gerät er in Zorn und muß erst von dem Vater belehrt werden, daß das so Brauch sei. In diesem Falle dringt er freilich nachher mit seiner Ausicht durch.

Es kann nun keinem Zweifel unterliegen, daß der Setaketu des Jätaka mit dem Svetaketu der Upanişads identisch ist. Genau wie in den Upanişads wird er in dem ersten Teil des Jätaka als ein junger, hochmütiger

i) Agertal, eigentlich 'erhitzt'. Böhtlingk gibt es im PW, und in seiner Chers tzung durch 'niedergeschlagen' wieder, über die einheimischen Lexikographen teche PW) geb in für ögerta auch die Bedeutung krubblea, kupita au, nud diese seheste techte beseit zu presen.

Brahmane geschildert. Allerdings wird in der Prosaerzählung ausdrücklich gesagt, daß er auf seine Kaste eingehildet gewesen sei: tassa jätim nissäya malanto mano ahosi. Allein daß die Jataka-Prosa eine spätere, oft falsche und miver-tandene Wiedergabe der ursprünglich zu den Gäthäs gehörenden Erzahlungen ist, ist von anderen und mir selbst bereits durch so viele Beispiele erhärtet worden, --- und es ließen sieh ebensoviele neue hinzufügen - daß auf diesen Widerspruch gar kein Gewicht zu legen ist. Beweisend sind allein die Gathas, und in diesen ist von irgendwelchem Stolze auf die Kaste keine Rede. Es wird da nur gesagt, daß er vieles noch nicht gesehen und gehört habe (Lukum på te adittham assutañ ca), und daran knüpft sich die Belehrung über die disäs. Die Situation ist also genau die gleiche wie in den Upanisads. Setaketu hat sieh, auf sein Wissen stolz, anheischig gemacht, die Frage zu beantworten; er hat es nicht gekonnt und wird nun nachtraglich uber die richtige Antwort belehrt. Aus dem ersten Päda von G. 1: mā tāta kujihi na ki sādhu kodho, geht weiter hervor, daß er über seine Niederlage in Zonn geraten ist. Auch das stimmt zu der Schilderung der brahmanischen Quellen. Dort kommt er, als ihm seine Unwissenheit gezeigt ist, agasta zu dem Vater und macht ihm Vorwürfe, und im Mbh. sucht ihn der Vater fast mit denselben Worten zu beruhigen wie im Jätaka: mä tāta kojam kārsis tram (1, 122, 14). Da in der brahmanischen Literatur stets der Vater der Lehier des Syctaketu ist, so ist es mir höchst wahrscheinlich, daß auch der Sprecher der beiden ersten Gäthäs nicht ein beliebiger disājāmakkhācariya in Benarcs ist, sondern der Vater, und daß hier wie so oft der Prosaverfasser nach der Schablone gearbeitet hat. Beweisen laßt sich das freilich nicht, da die Anrede tāta natürlich auch von dem nicht verwandten Lehrer gebraucht werden kann. Andererseits haben wir keinen Grund zu bezweifeln, daß der Fragensteller ein Candala war. Das ist ein viel zu individueller Zug, als daß man dem Prosaverfasser zutranen könnte, ihn selbständig erfunden zu haben. Die Niederlage des Sciaketu wird auch noch viel drastischer und empfindlicher, wenn er einem Angehörigen der niedrigsten Kaste unterliegt, und es ist zu beachten, daß es sich bei der Frage nicht um vedische Weisheit handelt, sondern um eine Sache, die auch ein Candala wissen konnte.

In dem zweiten Teil des Jätaka sieht der Prosaerzähler den Kernpunkt der Geschichte in der Heuchelei des Setaketu. Nach dem Paccuppannavatthn¹) und dem Samodhäna erzählt der Buddha das Jätaka in bezug auf einen Mönch (kuhakabhikkhu), der in heuchlerischer Absicht, um sieh des Leibes Nahrung und Notdurft zu verschaffen, in den Orden eingetreten ist. Dieser Mönch war einst Setaketu, der sich damals schon ebenso betrug wie hente. Diese Tendenz der Erzählung tritt auch in der Prosa des Atītavatthu hervor. Setaketu inszeniert darnach die Bußübungen nur, um den

<sup>1)</sup> Die Geschichte wird im Paccuppannavatthu von Jät. 487 erzählt. Jät. 377 wird auf jenes Jätaka verwiesen.

König für sich und seine Genossen günstig zu stimmen. Allein in den Gāthās ist davon wiederum nicht das Geringste zu bemerken. G. 3 muß. wie aus der Anrede raja in der Antwortstrophe hervorgeht, von einem Konig gesprochen sein, der sich erkundigt, ob die Bräuche, die er eine Anzahl von Brahmanen ausführen sieht, wirklich zur Erlösung führen. Eine zweite Person antwortet ihm in G. 4, daß irdisches Wissen nicht die Erlösung bringe, wenn es nicht mit gutem Wandel verbunden sei. Eine dritte Person — und die ist jedenfalls Setaketu — zieht daraus den Schluß (G. 5), daß das Vedastudium vollständig nutzlos sei und daß es einzig auf den rechten Wandel ankomme. Allein die zweite Person belehrt ihn, daß diese Ansicht falsch sei: Vedastudium wie rechter Wandel führen zu einem Ziel, aber es ist nicht das gleiche, und höher ist der Lohn, den rechter Wandel bewirkt. Es findet sich also auch nicht die leiseste Andeutung eines heuchlerischen Benehmens des Setaketu. Die Rolle, die er hier spielt, ist vielmehr genau die gleiche wie in der Candala-Geschichte und in den brahmanischen Erzählungen. Setaketu zeigt auch hier, daß er nicht die richtige Erkenntnis besitzt und muß es sich gefallen lassen, daß seine Ansiehten widerlegt werden. Ich halte daher die ganze Geschichte von der Heuchelei des Sciaketu für spätere Erfindung. Auch der Aufenthalt des Seiaketu in Takkasilā ist sicherlich unursprünglich; dieses Studium in Takkasilā gehört zu den ständigen Requisiten des Prosaverfassers. Zweifelhaft ist es ferner, ob der König, dem die Gäthä 3 in den Mund gelegt ist, der König von Benares ist; da im Anfang gesagt ist, daß sich die Begebenheit zutrug. al- Brahmadatta zu Benares regierte, müßte es dieser Märchenkönig sein. der überall einspringt, wo der Prosaverfasser einen König braucht. In den brahmanischen Quellen tragen Setaketus fürstliche Bekanntschaften individuellere Namen. Pravāhaņa Jaivali und Citra Gāngyāyani sind schon erwähnt; Sat. Br. 11, 6, 2, 1 kommt er mit Janaka von Videha zusammen, und zu diesem geht er zusammen mit seinem Neffen auch in der Erzahlung Mbh. 3, 132. Der strikte Nachweis, daß hier eine bestimmte Personlichkeit durch den farblosen Brahmadatta ersetzt ist, läßt sich allerdings nicht führen, dagegen läßt sich tatsächlich zeigen, daß der Sprecher von G. 4 und 6 nicht ein beliebiger Purohita des Königs, sondern der Vater des Setaketu ist, der hier also genau wie in der Chandogya- und Brhadāranyaka-Upanisad als Lehrer des Sohnes auftritt. Den Beweis liefert das Uddālaka-Jātaka (487)1).

Der Inhalt dieses Jätaka ist wie folgt?). Als Brahmadatta zu Benares regiert, ist der Bodhisattva sein Purohita. Eines Tages erblickt er auf einem Spaziergang im Park eine schöne Hetäre. Er verliebt sich in sie umi wohnt ihr bei. Die Hetäre ist sich sofort darüber klar, daß sie emp-

<sup>3)</sup> Der anteresanten Notiz über die Mühantatarakus weiß ich leider nichts Lergeraf zun.

<sup>&#</sup>x27;i) Less Uber etzung des Jütaka auch bei Fick, Sociale Gliederung, S. 13ff.

fangen hat, und teilt dem Purohita mit, sie würde dem Kinde den Namen des Großvaters geben?). Dem Purchita belagt der Gedanke nicht, daß das Kind der Hetare seinen Familiennamen tragen sollte, und er befiehlt ihr, das Kind Uddālaka zu nennen, da sie es unter einem Uddālabaum empfangen habe. Außerdem gibt er ihr seinen Siegelring mit der Weisung, ihn, wenn sie eine Tochter gehären würde, zu verkaufen und aus dem Erlös das Kind aufzuziehen; wenn sie aber einen Knaben gebären sollte, so solle sie ihn, wenn er herangewachsen sei, mit dem Ring zu ihm schicken. Die Hetare bringt einen Knaben zur Welt und neunt ihn Uddalaka. Als er herangewachsen ist, fragt er die Mutter nach seinem Vater, und als er hört, daß es der Purchita sei, faßt er den Entschluß, die Veden zu studieren. Die Mutter übergibt ihm den Ring und das Lehrgeld, und er begibt sich zu einem weltberühmten Lehrer nach Takkasilä. Von hier ab ist der Gang der Ereignisse derselbe wie im Setaketu-Jätaka. Uddālaka schließt sich einer Schar von Asketen an, und da er alle an Wissen überragt, wird er hald ihr Oberhaupt. Er überredet sie, aus dem Walde in die Nähe menschlicher Ausiedlungen zu ziehen, und endlich kommen sie nach Benares. wa Uddālaka die Ginst des Königs durch die Vorführung der Bußübungen zu gewinnen sucht. Er entwickelt sich dann dasselbe Gespräch zwischen dem König, dem Purohita und dem Asketenlehrer; die ersten vier Gäthäs sind mit G. 3-6 des Schaketu-Jütaka identisch. Aber das Gespräch geht hier weiter. Es heißt: 'Als Uddalaka das hörte, dachte er bei sich: "Ich kann diesem nicht feindlich gegenüberstehen. Es ist unmöglich, daß er nicht Liebe empfinden sollte, wenn ihm gesagt ist: 'Das ist dein Sohn.' Ich werde ihm mitteilen, daß ich sein Solm bin." Und so sprach er die fünfte Gäthä:

hhaccă mătăpită handhū yena jūto sa yeva so | uddālako aham hhoto sotthiyākulavamsako ||

Zu erhalten sind Vater und Mutter, Verwandte; von wem man erzeugt ist, der ist man selbst. Ich, Uddälaka, gehöre dir²), ich, der ich aus der Familie von Veda-Gelehrten stamme.'

Der Purchita sagte: Bist du wirklich Uddālaka? 'Ja', sagte er. 'Ich habe deiner Mutter ein Erkennungszeichen gegeben, wo ist das?' 'Hier, Brahmane', und damit gab er ihm den Siegelring in die Hand. Der Brahmane erkannte den Siegelring und sagte: 'Du bist sicherlieh ein Brahmane; kennst du aber auch die Eigenschaften eines Brahmanen?', und nach den Eigenschaften eines Brahmanen fragend, sprach er die sechste Gāthā:

'Wie ist denn einer ein Brahmane? Wie ist er ein Vollendeter? Und wie findet die vollkommene Erlösung statt? Warum wird er tugendhaft genannt?'

<sup>1)</sup> ayyakassa nāmam karomīti, aber das birmanische MS. liest assā kim, sodaß die richtige Lesart vielleicht doch assa kim nāmam karomīti ist.

<sup>2)</sup> Der Kommentar scheint bhoti statt bhoto gelesen zu haben.

Uddālaka antwortet (G. 7):

Das Feuer beiseite werfend und wieder nehmend<sup>1</sup>), Wasser spreugend, opfernd, errichtet der Brahmane den Opferpfosten. Ein Brahmane, der so handelt, hat Frieden. Darum nannte man ihn den tugendhaften.

Der Purohita wendet sich gegen diese Ansicht (G. 8):

Durch Besprengen entsteht nicht Reinheit<sup>2</sup>); nicht dadurch wird der Brahmane ein Vollendeter: nicht dadurch entsteht Langmut und Sanftmut<sup>3</sup>); ein solcher ist nicht vollkommen erlöst.<sup>2</sup>

Nun gibt Uddālaka die an ihn gestellte Frage dem Purohita zurück (G. 9) und erhält die Antwort (G. 10):

Ohne Feld und Verwandtschaft, ohne Habe, ohne Verlangen, frei von der Sünde der Begierde, frei von Begierde nach dem Sein — ein Brahmane, der so handelt, hat Frieden. Darum nannte man ihn den tugendhaften.

Uddālaka erwidert (G. 11):

Kṣatriyas. Brahmanen. Vaiśyas, Śūdras, Caṇḍālas und Pulkasas. sie alle sind sanftmütig. sich selbst bezwingend, sie alle sind vollkommen erlöst — gibt es unter all diesen, wenn sie zur Ruhe gelangt sind, einen, der besser, oder einen, der schlechter wäre?

Der Purohita verneint, daß solche Unterschiede beständen (G. 12): da wendet sich Uddälaka gegen ihn (G. 13):

Ksatriyas. Brahmanen. Vaiśyas, Śūdras, Caṇḍālas und Pulkasas. sie alle sind sauftmütig, sieh selbst bezwingend, sie alle sind vollkommen erlöst; unter all diesen, wenn sie zur Ruhe gelangt sind, gibt es keinen, der besser oder der schlechter wäre — dann ist es also nichts mit dem Brahmanentum, zu dem du dieh bekennst, nichts mit der Herkunft aus einer Familie von Veda-Gelehrten?

Der Purohita belehrt ihn (G. 14, 15):

Ein Vimana ist mit verschieden gefärbten Tüchern bedeckt, aber die Farbe haftete nicht an dem Schatten dieser Tücher.' —

Ebenso ist es bei den Mensehen. Wenn die Mensehen rein sind<sup>4</sup>), fragen die Frommen, ihre Tugend erkennend, nicht nach ihrer Kaste.'

Uddälaka aber konnte darauf nichts erwidern und setzte sich ohne Gegenrede nieder. Da sagte der Brahmane zu dem König: "Großer König, alle diese sind Heuchler; sie werden noch ganz Jambudvīpa durch ihre Heuchelei zugrunde richten. Befield dem Uddālaka, das Asketentum

<sup>1)</sup> niramkateā aggim ādāya. Die Worte scheinen sich auf die Manipulationen beim Opfer zu beziehen, sind aber wahrscheinlich verderbt. Der Kommentar erklart verdeteram katrā aggim gaheteā paricarati; diese Erklärung von niramkatrā ist aber naturlich unmoglieh. So urteilt auch Fick, der übersetzt: 'von sich stoßend (alle wolltleben Gedanken), das Fener mit sich nehmend'.

<sup>3) -</sup> Add 5; da die Handschriften suddhim, suddhi haben, ist wohl suddhi zu lewie

Beer khaeti en pi somenny; der Text ist vielleicht nicht in Ordnung.

A) comercia, nanasse a satī saijhanti mānavā; jeh lese ecameca und nat!), we contrat Kommentar volcom zu haben scheint.

aufrugeben, und mache ihn zum Unterpurchita; den übrigen befieht das Achsteutum aufzugeben und gib ihnen Schild und Waffen und mache sie zu Dienern.' "Gu", Lehrer", sagte der König und tut so. Seitdem dienten die dem Könige"

Liven wir die Geburtsgeschiehte und alles, was damit zusammenbangt, ramachet emmal beiseite, so sind die Ähnlichkeiten zwischen diesem und dem Setaletu-Jätaka unverkennbar. Das Gespräch zwischen Uddälaka und dem Puraluta bewegt eich, auch abgesehen von den direkt identischen Straden, genau in den elben Bahnen wie das zwischen Setaketn und dem Parolita. Uddālala bantwortet die Frage nach dem wahren Brahmanen falsch (G. 6, 7). Wie der Purchita ihn vorher (G. 1 - 4). Setaketu-Jätaka G. 3 by 6, belefitt 1 at, das vedische Gelehrsamkeit nicht das höchste Ziel sei, so estat or alim face aweinander (G. 8, 10), daß nuch vedischer Werkdienst meld den Sedenfinden beinee, sondern allein Freiheit von Leidenschaften rur Erlerung fabre. Und ab Uddalaka auf seine Frage (G.11) hören muß. dall er unter den Tugetslhaften und Erlösten keine Kasteminterschiede mehr gebe (G. 12), d., halt er dem Purohita vor, daß dann sein Brahmanentum wertler ver Allein wieder wird ihm gezeigt, daß seine Ansicht falsch ict. The Kastemanter chiede sind verhanden und notwendig, über für die, die zeinen Wandele eind, sind sie belangtos; das scheint der Sinn der beiden letzten Gathas des Parchita zu cein. Uddalaka spielt hier also genan diecelbe Rolle wie Setalletu, und die Bedenken, die sich gegen die Unursprunglichkeit der Pro a des Setaketn-Jätaka erheben, drängen sich auch hier auf. Von irgendwelcher Henchelei des Uddälaka, auf die der Prosaverlager den Nachdruck legt und auf die auch in der schon erwähnten Erzahlung des Pascuppannavatthu hingewiesen wird, ist in den Gäthäs wiederum nichts zu spuren. In beiden Jätakas wird vielmehr ein junger, streng vedaglaubiger Brahmane von der Irrigkeit seiner Ausichten überzeugt. Zieht man nun weiter in Betracht, daß tatsüchlich vier Gäthäs der beiden Jätakas identisch sind, und daß diese nicht etwa nur aus Formeln, wie sie in der Gäthä-Poesie üblich sind, bestehen, sondern wesentliebe Momente der Erzählung enthalten, so muß man zu der Vermutung kommen, daß die beiden Jätakas überhaupt ursprünglich ein zusammenhängendes Ganzes hildeten. Dem scheint nun G. 5 zu widersprechen.

Die erste Hälfte dieser Strophe ist so, wie sie dasteht, in diesem Zusammenhang völlig unverständlich, wenn auch die Verderbnis verhältnismäßig alt sein muß, da der Verfasser des grammatischen Kommentars offenbar ebenso las wie unsere Handschriften. Es kann keinem Zweifel unterliegen, daß die erste Hälfte des Verses identisch ist mit der ersten Hälfte der ersten der beiden Strophen, die die himmlische Stimme zu Dusyanta sprach, als er sich weigerte, den Sohn der Sakuntalä als seinen Sohn anzuerkennen (Mbh. 1, 74, 110f.):

bhastrā mātā pituḥ putro yena¹) jātaḥ sa eva saḥ |
bhara svaputraṃ duṣyanta māvamaṃsthāḥ śakuntalām ||

Das ist eine alte berühmte Strophe. Sie findet sich noch Mbh. 1, 95, 30, wo sie als anuvaṃśaśloka bezeichnet wird; Harivaṃśa 1724; Vāyupurāṇa 2, 37, 131; Matsyap. 49; Viṣṇup. 4, 19; Bhāgavatap. 9, 20, 21<sup>2</sup>). Es ist also auch in der Gāthā zu lesen:

bhastā 3) mātā pitā bandhu yena jāto sa yera so | uddālako aham bhoto sotthiyākulavamsako ||

Ein Schlauch ist die Mutter, der Vater der Verwandte; von wem man erzeugt ist, der ist man selbst. Ich, Uddālaka, gehöre dir<sup>4</sup>), ich, der ich aus der Familie von Vedagelehrten stamme.

Der junge Brahmane heißt hier also Uddālaka, nicht Setaketu. Allein nach den brahmanischen Quellen ist Śvetaketu der Sohn des Uddālaka, des Sohnes des Aruņa, aus dem Gotra der Gautamas<sup>5</sup>). Er führt daher die Patronymika Auddālaki (Śat. Br. 3, 4, 3, 13; 4, 2, 5, 15; Kāmaś. 1; Mbh. 3, 132. 1) und Āruņeya (Śat. Br. 10, 3, 4, 1; 11, 2, 7, 12; 11, 5, 4, 18; 11, 6, 2, 1; 12, 2, 1, 9°); Chāndogya-Up. 5, 3, 1; 6, 1, 1; Bṛhadār.-Up. 6, 2, 1). Darnach kann es wohl als vollkommen sicher gelten, daß Uddālaka in G. 5 als Patronymikon zu fassen ist, mit der bekannten prakritischen Vertretung von o durch u<sup>7</sup>), und daß die Person, die die Gāthā spricht, eben Setaketu, der Sohn des Uddālaka, ist. Dann ist es aber auch nicht mehr zu bezweisch, daß tatsächlich ursprünglich die Gāthās des Setaketu-Jātaka und des Uddālaka-Jātaka zu einer einzigen Erzählung gehören. Ist das aber der Fall, so bestätigt sich, worauf andere Tatsachen führten, daß im Setaketu-Jātaka der Brahmane, der den Setaketu belehrt, nicht ein beliebiger Purohita, sondern der Vater des Setaketu ist.

<sup>1)</sup> C fol-ch tena.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In der nachepischen Literatur beginnt der Vers stets mātā bhastrā (Vāynpfaleh bharttā), was durch die Gāthā als jüngere Lesart erwiesen wird. Die fibrigen Lesart erwiesen wird. Die fibrigen Lesart erwiesen wird. Die fibrigen Lesart erwiesen wird.

<sup>2)</sup> bhastā ist in der Abhidhānappadīpikā überliefert und kommt z. B. Theragathā 1151 vor. Unniöglich ist es aber nicht, daß es die Ardhamāgadhī-Form des Wortes ist, und duß die echte Pali-Form, aus der bhaccā entstellt ist, anders lautete.

<sup>9</sup> Vgl. pituh putro in der Sanskrit-Strophe.

Brhudår,-Up. 6, 5, 1; Mbh. 1, 122, 9f. Der Vater heißt Uddålaka Āruni,
 Ait. Br. 8, 7; Chåndogya-Up. 3, 11, 4; 5, 11, 2; 5, 17, 1; 6, 8, 1; Brhadår,-Up. 3, 7, 1;
 6, 3, 7; 6, 4, 4. Naciketas (Näciketa) ist nach Kåth.-Up. 1, 10; 11 der Sohn des Gauttana Auddålaki Āruni, nach Mbh. 13, 71, 2f. der Sohn des Uddålaki.

<sup>9)</sup> Dieser Unterschied in der Benennung im Sat. Br. ist natürlich kein Zufall. Es zeigt sich auch hier wieder, daß die Bücher 1—9 von anderer Hund herruhren als 10-14.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Vgl. Uddālaki for Auddālaki in Mbh. 13, 71, 2f. Zu beachten ist nuch, daß d. r. Name des Kometen, der Brhatsanhitā 11, 37 Švetaketu ist, bei Parāšara Uddālaks. Svenaketu lautet; siehe Kern, JRAS, N. Ser, V, S.71.

War Uddālaka garnicht der Name des jungen Brahmanen, sondern vielmehr des Vaters, so muß natürlich auch die ganze Geschichte von der Benennung nach dem Baume, unter dem er empfangen wurde, auf das Konto des Prosaverfassers gesetzt werden. Die brahmanische Tradition über die Entstehung des Namens lautet denn auch ganz anders. Nach Mbh. 1, 3, 22ff. war Āruṇi Pāñcālya der Schüler des Dhaumya Āpoda. Er erhielt von seinem Lehrer den Auftrag, eine lecke Stelle in einem Damm zu verstopfen, und tat das mit seinem eigenen Leibe. Als der Lehrer ihn rief, verließ er die Stelle und öffnete dadurch das Loch (kedārakhaṇḍaṃ vidāryotthitaḥ); daher nannte ihn der Lehrer Uddālaka.

Aber auch das, was in dem Jātaka eng mit der Namensgebung zusammenhängt, die Übergabe des Siegelringes an die Mutter usw., ist sicherlich unursprünglich. Die Erzählung beruht hier offenbar auf dem Katthahāri-Jātaka (7)1), wo sie wiederum eine Reminiszenz an die Sakuntalā-Sage ist. Daher erklärt es sich auch, daß die Erkennungsszene, die zu der G. 5 erzählt wird, so völlig im Sande verläuft; irgendwelche Änderung in der Behandlung des Setaketu durch den Vater tritt ja gar nicht ein. Wie die Prosaerzählung zwischen G. 4 und 5 des Uddalaka-Jataka ursprünglich lautete, läßt sich natürlich nicht mit Sicherheit feststellen; wahrscheinlich berief sich Setaketu einfach auf seine Abstammung, um zu beweisen, daß er verpflichtet sei, am Veda-Studium festzuhalten. Daran knüpfte sich dann das Gespräch über den wahren Brahmanen. Eines geht allerdings aus der Gäthä hervor, wovon die brahmanischen Quellen nichts berichten: die Mutter des Setaketu gehörte offenbar nicht der Brahmanen-Kaste an. Ob sich dieser Zug der Sage erst später unter dem Einfluß der Sage von der freien Liebe, die ja bis auf Setaketu unter den Rsis bestand, gebildet hat, oder ob hier alte Tradition vorliegt, ist kaum zu entscheiden<sup>2</sup>). Bemerken will ich nur, daß in Amitagatis Dharmaparīkṣā 14, 92ff.3) erzählt wird, wie Candramatī, die Tochter des Königs Raghu, auf übernatürliche Weisc von dem Asketen Uddālaka einen Knaben, Nāgaketu oder Nākaketu, empfängt, den Uddālaka als seinen Sohn erkennt. Nāgaketu scheint eine Vermischung aus Nāciketa<sup>4</sup>) und Śvetaketu zu sein. Hier schimmert also vielleicht die Überlieferung von der illegitimen Abkunft des Svetaketu noch durch.

Die vollkommene Unwissenheit des Prosaverfassers über das Verhältnis von Setaketu zu Uddālaka gibt uns aber auch einen Fingerzeig, wie man bei der Sammlung der Jātakas dazu kam, die Geschichte in zwei

<sup>1)</sup> Die Ähnlichkeit zwischen den beiden Erzählungen hat auch Dutoit erkannt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Daß auch die brahmanische Überlieferung Beispiele unehelicher Abkunft berühmter Lehrer kennt, zeigt die Geschichte des Satyakāma Jābāla, Chāndogya-Up. 4, 4, 1ff.

<sup>2)</sup> Mironow, Die Dharmaparīkṣā des Amitagati, S. 30.

<sup>4)</sup> Siehe S. 356, Anm. 5.

Jātakas zu zerlegen. Der Sammler wußte offenbar ebensowenig wie der Prosaverfasser, daß der Uddālaka der siebenten Gāthā (487, 5) mit dem Setaketu der beiden ersten Gāthās (377, 1, 2) identisch sei. Um den Widerspruch zwischen den beiden Namen zu beseitigen, zerschnitt er die Gāthās und zwar genau da, wo es allein möglich war, einmal vor der Gāthā, die den Namen des Uddālaka enthielt, und das andere Mal hinter der letzten Gāthā, die den Setaketu nannte.

Wenn aber sehon die Sammler der Jätakas diese Gäthäs nicht mehr richtig verstanden, so muß es als höchst wahrscheinlich bezeichnet werden, daß uns hier sehr alte Strophen vorliegen. In dieselbe Richtung weisen inhaltliche Einzelheiten. Lehrreich ist der Vergleich der beiden ersten Gäthäs mit einem Text, der sieherlich nicht zu den jüngeren Erzeugnissen des Pali-Kanons zu rechnen ist, dem Singālovādasutta (31) des Dīghanikāya. Hier wird der Gedanke von den disās, der den Gāthās zugrunde liegt, ansführlich behandelt. Die zusammenfassenden Strophen lauten (34):

mātā pitā disā pubbā ācariyā dakkhiņā disā |
puttadārā disā pacchā mittāmaccā ca uttarā ||
dāsakammakarā heṭṭhā uddhaṃ samaṇabrāhmaṇā |
etā disā namasseyya alam aṭtho kule gihī¹) ||

Man wird sich dem Eindruck nicht entziehen können, daß die Verse des Sutta in ihrer pedantischen Systematik jünger sind als die Gäthäs des Jätaka. Schon die Erweiterung der Zahl der Himmelsgegenden auf sechs durch die Hinzufügung von Nadir und Zenith weist auf späteren Ursprung. Die Verteilung der verschiedenen Kategorien von Personen auf die Himmelsgegenden beruht hier auf Wortspielen und Symbolik. Der Kommentator zu Jat. 377 wird recht haben, wenn er sagt, daß die Eltern die östliche (peratthimā) Hinnelsgegend seien, weil sie früher als die Kinder geboren seien (puttānam purimataram uppannattā), und daß der Lehrer als südliche (dakkhiyā) Himmelsgegend gelte, weil er würdig sei, Gaben zu empfangen (dal:khinennattā). Wenn die Eltern die östliche Himmelsgegend waren, so mußten natürlich die Kinder die westliehe sein, und bei der Zuweisung der Sklaven und Diener an den Nadir, der Samanas und Brahmanen an den Zenith ist die Symbolik olme weiteres klar. Die Gäthas des Jätaka haben von alledem noch nichts. Dort werden ganz heterogene Dinge zusammengestellt; die Eltern, der Lehrer, die Hausväter und die Erlösung. Es wird gar nicht der Versuch gemacht, der eigentlich nahe genug liegt, die einzelnen Himmelsgegenden zu spezialisieren, und der Lehrer ist dort sicherlich nicht der Suden, dem seine Himmelsgegend wird pasatthā gemannt. Dies Beiwort primint über der südlichen Himmelsgegend gewiß nicht; prasastā ist, wie Reveda-Prātišākhya 15, 1 zeigt, der Osten, Norden oder Nordosten:

udhyāsino dišam ekām prašastām prācīm udīcīm aparājitām vā.

<sup>14</sup> Von dem Kommentar unter Jät, 96 und 377 ungeführt.

Unter diesen Umständen ist die Frage nicht unberechtigt, ob denn die Gäthäs überhanpt buddhistischen Ursprunges sind. Auf einen buddhistischen Verfasser scheinen gewisse Ausdrücke in 487, 6-13 hinzuweisen, die der buddhistischen Terminologie angehören, wie parinibbana, parinibluta1). soracca. sorata. sītibhūta: auch apāya in G. 1 würde hierher gehören, wenn es wirklich mit dem Kommentar in dem speziell buddhistischen Sinne verstanden werden müßte<sup>2</sup>). Allzuviel beweisen freilich gerade diese Ausdrücke nicht, sie können auch Gemeingut der religiösen Terminologie der Zeit gewesen sein. Auf keinen Fall darf man für den buddhistischen Ursprung geltend machen, daß in den Gäthäs eine Geringsehätzung vedischen Wissens hervortrete, die sieh nur aus der Feindschaft der Buddhisten gegen den Veda erklären lasse. In Wahrheit wird hier nur der Veda als das Niedrigere dem carana als dem Höheren gegenübergestellt. Diese Überlegenheit des Wandels kommt aber auch in streng brahmanischen Schriften zum Ausdruck. Man vergleiche z. B. mit den Gäthäs die Verse, die im Anfang des sechsten Kapitels von Vasisthas Dharmasastra stehen:

- 1. Der Wandel (ācāra) ist sicherlich die höchste Pflicht für alle. Wessen Selbst mit schlechtem Wandel behaftet ist, der geht in dieser und in jener Welt zugrunde.
- 2. Nicht Kasteiungen, nicht das Brahman, nicht das Agnihotra noch fromme Gaben können je den erretten, der einen schlechten Wandel führt, wenn er von hier abgeschieden ist.
- 3. Den, der es an gutem Wandel fehlen läßt, können die Veden nicht reinigen, wenn er sie auch samt den sechs Angas studiert hat. Die Veden verlassen ihn zur Zeit des Todes wie Vögel das Nest verlassen, wenn ihnen die Sehwingen gewachsen sind.
- 4. Dem Brahmanen, der es an gutem Wandel fehlen läßt, können alle Veden samt den sechs Angas und den Opfern so wenig Freude bereiten wie dem Blinden die Schönheit der Gattin.
- 5. Nicht retten die Veden vor der Sünde den, der trügerisch Trug übt, aber zwei Silben, in rechter Weise studiert, sind ein Brahman, das reinigt wie Wolken im Isa.

Oder man vergleiche das Gespräch zwischen Dhṛtarāṣṭra und Sanatsujāta im Sanatsujātīya, Mbh. 5, 43, 3ff. Dhṛtarāṣṭra fragt: 'Wer die Res und die Yajus kennt und wer den Sāmaveda kennt, wird der, wenn er Böses tut (pāpāni kurvan)³), von dem Bösen befleckt oder nicht befleckt?' Sanatsujāta antwortet: 'Nicht die Sāmans noch die Res und auch nicht die Yajus schützen den Toren vor böser Tat (karmaṇaḥ pāpāt); ich sage dir gewißlich die Wahrheit. Nicht retten die Veden vor Sünde den, der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hier in dem Sinne von 'Erlösung', 'erlöst' gebraucht; vgl. Franke, Dighanikāya, S. 179, Anm. 2.

<sup>2)</sup> In der Antwortstrophe (G. 2) tritt aber einfach dukkha für apāya ein.

<sup>3)</sup> Vgl. Jāt. 377, 4: pāpāni kammāni karitvāna.

trügerisch Trug übt. Zur Zeit des Todes verlassen ihn die Veden wie Vögel das Nest verlassen, wenn ihnen die Schwingen gewachsen sind.' Da zweifelt Dhṛtarāṣṭra ähnlich wie Setaketu an dem Wert des Veda überhanpt: Wenn die Veden ohne den Dharma nicht zu schützen vermögen, o Weiser, warum dann dies ewige Gesehwätz der Brahmanen?' In der Antwort werden dann allerdings andere Punkte hervorgehoben als in den Gāthās.

Es soll keineswegs geleugnet werden, daß Buddhisten und Brahmanen mit dem carana oder ācāra aus den ihnen vertrauten Gedankenkreisen herans etwas verschiedene Vorstellungen verbanden. Gewiß schließt der ācāra, wie Bühler bemerkt1), auch die Beobachtung der vorgeschriebenen Bräuche des tägliehen Lebens ein; Sitte und Sittlichkeit sind natürlich in dieser Zeit überhaupt nieht streng geschieden. Und wie der Buddhist den Begriff des carana von dem Standpunkt seiner Dogmatik aus einzuengen geneigt ist, zeigt die Erklärung des Kommentars: caranam saha silena ațiha samāpattiyo; sīlasamāpattisamkhātam caranam, usw. Mir scheint, daß man hier neuen Wein in alte Schläuehe gegossen hat. Mir seheint es unverkennbar, daß Brahmanen und Buddhisten hier auf gemeinsamem Boden stehen. Jene Verse sind der Niederschlag der großen ethisehen Bewegung. die, sicherlich als Reaktion auf das immer mehr erstarrende vedische Opfer- und Formelwesen, alle Kreise des Volkes ohne Unterschied des Bekenntnisses ergriff, und die für uns den greifbarsten Ausdruck in dem Dharma des Aśoka gefunden hat.

Da. wie wir sahen, die Buddhisten schon in früher Zeit unsere Gäthüs nicht mehr richtig verstanden, und da an anderen Stellen unzweifelhaft vorbuddhistische Gäthäs in die Sammlung aufgenommen sind, so bin ich geneigt, wenigstens die ersten sieben Gathas, die den Grundstock der Erzählung bilden, als vorbuddhistisch anzuschen; der Schluß mag spätere Erweiterung sein. Aber auch wer an dem buddhistischen Ursprung sümtlicher Gäthüs der Svetaketu-Geschiehte festhält, wird ihre nahen Beziehungen zu der brahmanischen Literatur zugeben müssen. Der Held der Geschichte ist nicht eine Gestalt der epischen Sage, sondern eine Persönlichkeit, deren Andenken in der vedischen Tradition lebt. Gleichwohl wird er hier genau so gezeichnet wie in der vedischen Literatur; nur ist die Auffassung in der Geschichte der Begegnung mit dem Candala derher und leise humoristisch. Ähnliches läßt sich bei anderen Jātakas nachweisen. Auch die Umgebung, in der er auftritt, ist die gleiche wie im Veda; hier wie dort ist es ein König und der Vater, der zugleich sein Lehrer ist. Die hulbere Einkleidung der vorgetragenen Lehren ist, wenn wir von dem Unterschied zwischen Gäthäs und fortlaufenden Versen absehen, die der epischen Samväda; wie hier Setaketu und sein Vater, so unterhalten sieh im Eps. Könige und Rsis über Fragen des Dharma. Die Formeln sind zum Teil die des vorepischen Äkhyäna; dem kharājinā jaṭilā paiika:

<sup>9</sup> SBE, XIV, 8, 34,

dantā dummukkharūpā ye 'me japanti (377, 3; 487, 1) vergleicht sich Suparņādhyāya 16, 5: rajasvalo jaṭilaḥ paṅkadanta unnītaśikho vadati satyam cva¹). So scheint mir auch das Setaketu- und Uddālaka-Jātaka zu beweisen, daß wir in der Gāthā-Dichtung der Jātakas das Bindeglied zwischen vedischem Ākhyāna und epischer Poesie erkennen dürfen.

## Zu den Upanisads.

## I. Die Samvargavidyā.

- 1. Übersetzung von Chandogya-Upanişad 4, 1-3.
- 1. 1. Jänasruti Pauträyana war ein Mann, der aus gläubiger Hingabe spendete, viel schenkte, viel kochen ließ. Er ließ überall Speisehallen banen, in der Hoffnung, daß die Leute überall bei ihm essen würden.
- 2. Nun flogen einmal in der Nacht Gänse vorüber. Da sagte eine Gans zn einer (anderen) Gans so: 'Aufgepaßt! Dn Bärenauge! Du Bärenauge! Ein Licht gleich dem des Jänasruti Pauträyana hat sich über den Himmel verbreitet. Streife nicht daran, damit es dich nicht verbrenne!' 3. Da erwiderte ihr die andere: 'Was ist denn der. daß du von ihm als einem solchen redest, wie wenn er der Vereiniger Raikva wäre!' 'Was nun (diesen Raikva betrifft), inwiefern ist er der Vereiniger Raikva?' 4. 'Gleichwie dem Kṛta. wenn man mit ihm gesiegt hat, die niedrigeren Würfe zugerechnet werden, so wird ihm alles das zugerechnet, was immer die Geschöpfe Gutes tun; wer das weiß, was der weiß, den habe ich so bezeichnet.'
- 5. Das hörte Jānaśruti Pautrāyaṇa. Auffahrend sagte er zu dem Truchseß: 'Heda, sagst du, wie wenn er der Vereiniger Raikva wäre?' Was nun (diesen Raikva betrifft), inwiefern ist er der Vereiniger Raikva?' 6. 'Gleichwie dem Kṛta, wenn man mit ihm gesiegt hat, die niedrigeren Würfe zugerechnet werden, so wird ihm alles das zugerechnet, was immer die Geschöpfe Gutes tun; wer das weiß, was der weiß, den habe ich so bezeichnet.'
- 7. Der Truchseß kehrte, nachdem er (ihn) gesucht hatte, zurück: 'Ich habe (ihn) nicht gefunden.' Da sagte (Jānaśruti) zu ihm: 'Wo man einen Brahmanen sucht, da suche ihn auf.' 8. Jener setzte sich zu einem, der sich unter einem Lastwagen den Grind kratzte. Er redete ihn an: 'Ehrwürdiger, bist du etwa der Vereiniger Raikva?' 'Der bin ich', antwortete er. Der Truchseß kam zurück: 'Ich habe (ihn) gefunden.'
- 2. 1. Da nahm Jānaśruti Pautrāyaṇa sechshundert Kühe, einen Niṣka (Goldes und) einen Wagen mit weiblichen Maultieren und ging damit wieder (zu Raikva) hin. Er redete ihn an: 2. 'Raikva, hier sind sechshundert Kühe, hier ist ein Niṣka (Goldes), hier ist ein Wagen mit weiblichen Maultieren. Lehre mich, Ehrwürdiger, die Gottheit, die du als Gottheit

<sup>1)</sup> Auch das rajasvalah kehrt in den Gäthäs wieder; Jät. 495, 17 parülhakacchanakhalomā pankadantā rajassirā; Jät. 496, 9: parülhakacchanakhalomam pankadantam rajassiram.

verchrst!' 3. Da erwiderte ihm der andere: 'Ich lache über dich. du Śūdra. Behalte (das nur) mitsamt den Kühen.'

Da nahm Jānaśruti Pautrāyaņa zum anderenmal tausend Kühe, einen Niṣka (Goldes), einen Wagen mit weiblichen Maultieren und seine Tochter und ging damit wieder (zu Raikva) hin. 4. Er redete ihn an: Raikva, hier sind tausend Kühe, hier ist ein Niṣka (Goldes), hier ist ein Wagen mit weiblichen Maultieren, hier ist eine Gattin (für dich), hier ist das Dorf, in dem du weilest. Lehre mich doch, Ehrwürdiger!' 5. Da sagte er, indem er ihr Gesicht emporhob: 'Ich lache über diese (Kühe), du Śūdra. Mit diesem Gesicht allein würdest du dir Beachtung erschwindelt haben.' Raikvaparņa heißt jener (Ort) im Land der Mahāvṛṣas, wo er bei ihm wohnte. Er verkündete ihm:

- 3. 1. Der Wind fürwahr ist ein Zusammenbringer. Wenn das Feuer ausgeht, so ist es der Wind, in den es eingeht. Wenn die Sonne untergeht, so ist es der Wind, in den sie eingeht. Wenn der Mond untergeht, so ist es der Wind, in den er eingeht. 2. Wenn das Wasser austrocknet, so ist es der Wind, in den es eingeht. Denn der Wind ist es, der alle diese zusammenbringt; so in bezug auf die Gottheiten. 3. Nun in bezug auf das Selbst: Der Atem fürwahr ist ein Zusammenbringer. Wenn man schläft, so ist es der Atem, in den die Rede eingeht; in den Atem geht das Auge ein, in den Atem das Ohr, in den Atem das Denkorgan. Denn der Atem ist es, der alle diese zusammenbringt. 4. Diese beiden so beschriebenen sind die zwei Zusammenbringer, der Wind unter den Göttern, der Atem unter den Lebensäußerungen.
- 5. Nun bettelte einmal ein Brahmanen-Schüler den Saunaka Kāpeya und den Abhipratārin Kākṣaseni an, während sie sich auftischen ließen. Sie gaben ihm nichts. 6. Da sagte er:

Vier Großmächtige versehlingt ein einziger Gott, der Hüter der Welt — wer ist das? Ihn sehauen die Sterblichen nicht, Käpeya, obwohl er vielfach wohnt. Abhipratärin.

Wem diese Speise zukommt, dem ist sie nicht gegeben worden.'

7. Das widerlegend trat Saunaka Kāpeya heran:

Die Seele der Götter, der Erzeuger der Geschöpfe, der goldzahnige Kauer, der Herr des Atems — groß, sagen sie, ist seine Größe, weil er, ohne gegessen zu werden, ißt, was nicht Speise ist.

Daher verehren wir, o Brahmanen-Schüler, nicht dieses (Irdische). Gebt ihm (die Speise), um die er bettelt.' S. Und sie gaben ihm.

Jene so beschriebenen, fünf auf der einen, fünf auf der anderen Seite, die (zusammen) zehn ausmachen, die sind das Kṛta. Daher sind die zehn, das Kṛta, die Speise in allen Himmelsgegenden. Jene so beschriebene Virāj ist die Speiseverzehrerin. Von ihr ist alles dies mit den Zähnen ger proba. Alles dies ist für den mit den Zähnen gepackt, der ist ein Speises verzehrer, wer solches weiß.

## 2. Erläuterungen.

4, 1, 1 Jānasrutir ha Pautrāyanah. Jānasruti wird von Sankara richtig als 'Sohn des Janaśruta' (Janaśrutasyāpatyam) erklärt; vgl. Pāņ. 4, 1, 95. Pautrāyana bezeichnet ihn, wie ebenfalls Sankara richtig bemerkt, als Enkel oder noch entfernteren Nachkommen des Putra (Putrasya pautrah Pautrāyanah); vgl. Pān. 4, 1, 100. Putra ist hier Eigenname1). Daß pautrāyana, wie Deussen annimmt2), ein Zusatz sein sollte. um Jānaśruti als Enkelsohn des Janaśruta zu bezeichnen, halte ich für ganz unwahrscheinlich. Mit der Person des Janasruti beschäftigen sich die Brahmasūtras 1, 3, 34 und 35. Das zweite3): kṣatriyatvagateś cottaratra caitrarathena lingāt besagt nach Śankara, daß Jānaśrutis Zugehörigkeit zur Ksatriya-Kaste daraus hervorgehe, daß er nachher (4, 3, 5) mit Abhipratārin zusammen erwähnt werde, der ein Mitglied der Familie des Kşatriya Citraratha sei. Allein erstens wird nirgends direkt gesagt, daß Abhipratārin ein Caitrarathi4) war, und die Gründe, die Sankara dafür anführt, sind etwas fadenscheinig. Zweitens aber besteht zwischen Jänasruti und jenem Abhipratarin auch nicht der geringste innere Zusammenhang, der hier natürlich allein beweiskräftig sein könnte. Rāmānuja, der das Sūtra teilt (34 kṣatriyatvagates ca; 35 uttaratra caitrarathena lingāt), gibt für die zweite Hälfte dieselbe, nur besser formulierte Erklärung wie Sankara, und so mag das in der Tat der Sinn sein, den Bādarāyaņa mit den Worten verband<sup>5</sup>). Überzeugend ist aber diese Beweisführung nicht. Anders steht es mit den Gründen, die nach Rāmānuja in den Worten kṣatriyatvagateś ca angedeutet sind, nämlich, daß Jānaśruti freigebig spendet (4, 1, 1), daß er einen Truchseß hat6) (4, 1, 5ff.) und dem Raikva ein Dorf schenkt

<sup>1)</sup> Vedeśa sagt in seiner Padārthakaumudī: Putrāyaṇagotrāpatyaṇ Pautrāyaṇaḥ. Ich habe dieses Werk (Bombay Śaka 1826) und die Chāndogyopaniṣatprakāśikā des Raṅga-Rāmānuja (Ānandāśrama-Saṃskṛtagranthāvali 63) gelegentlich für Worterklärungen zitiert, wenn sie von Śaṅkara abweichen. Ein näheres Eingehen auf die Auffassungen der Viśiṣṭādvaitva- und der Dvaita-Schule lag außerhalb des Planes dieser Arbeit.

<sup>2)</sup> Sechzig Upanishad's des Veda, Leipzig 1897, S.117. Dieses Werk ist im folgenden stets gemeint, wenn nicht nähere Angaben gemacht sind. Ebenso bezieht sich M. Müller stets auf die Übersetzung in Bd. 1 der Sacred Books of the East, Oxford 1879, Böhtlingk auf Khândogjopanishad, kritisch herausgegeben und übersetzt von Otto Böhtlingk, Leipzig 1889. Die späteren Auflagen der Arbeiten Müllers (1900) und Deussens (1905) bieten, wenigstens für den hier behandelten Abschnitt, nichts Neues, ebensowenig (mit Ausnahme der sicher verfehlten Konjektur pramänkeih in 4, 1, 2) die Bemerkungen Böhtlingks, Ber. Sächs. Ges. Wiss. 49, 85.

<sup>3)</sup> Auf das erste werden wir später zurückkommen.

<sup>4)</sup> Diese Form müßte man eigentlich im Sütra erwarten.

<sup>5)</sup> Ganz anders, aber völlig unbefriedigend; ist Madhvas Erklärung des Sūtra.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Das wird auch von Sankara im Kommentar zu Up. 4, 2, 3 und nebenbei im Kommentar zum Vedäntasütra geltend gemacht.

- (4. 2. 4). Das letztere ist für sein Kşatriyatum beweisend; derartige Landschenkungen kann natürlich nur der König machen.
- 4.1.1 śraddhādeyaḥ. Das Wort ist nur hier belegt. Schon im PW. wird vermutet. daß es ein Fehler für das in der Brāhmaṇa-Literatur öfter vorkommende śraddhādeva sei und Böhtlingk hat in seiner Ausgabe in der Tat śraddhādevaḥ in den Text gesetzt. Die Änderung ist aber von vornherein bedenklich. da man nicht recht einsieht, warum das gewöhnliche śraddhādevaḥ zu śraddhādeyaḥ verderbt sein sollte. Śraddhādeva 'gläubig' ¹) paßt aber weiter auch durchaus nicht in den Zusammenhang. Auf die Gläubigkeit des Jānaśruti kommt es hier gar nicht an, sondern einzig und allein auf seine Mildtätigkeit. Daß Gaben aus śraddhā gegeben werden, ist schon vedische Anschauung; RV. 10, 151, 2:

priyám śraddhe dádatah priyám śraddhe dídāsatah | priyám bhojésu yájvasv idám ma uditám kṛdhi ||

Taitt. Up. 1,11,3 wird die Vorschrift gegeben: śraddhayā deyam | aśraddhayādeyam. Vor allem gilt die śraddhā von den Gaben beim Śrāddha-opfer. das danach seinen Namen hat, wie die im PW. angeführte Erklärung zeigt:

pretam pitems ca nirdišya bhojyam yat priyam ātmanah | sraddhayā dīyate yatra tac chrāddham parikīrtitam²) ||

Aber auch in der buddhistischen Literatur tritt die Anschauung öster zutage. Mahäv. 8, 22 wird eine Gabe ein saddhädeyyam genannt. Saddhädeyyäni bhojanäni genießen die Samaņas und Brahmanen nach Dīgh. 1, 1, 11st. Jät. 424, 4 wird die Verheißung gegeben: appam pi ce saddahäno dadāti ten era so hoti sukhī parattha. Ich hege danach keinen Zweisel, daß Śańkara recht hat, wenn er śraddhādeyaḥ erklärt śraddhāpuraḥsaram era brāhmaṇādibhyo deyam asyeti śraddhādeyaḥ.

- 4. 1. 1 sarrata eva me 'tsyantīti. Šankara ergänzt annam: sarrata era ma mamānnam teşv āvasatheşu vasanto 'tsyanti bhokṣyante. In der Ausgahe des von Ranga-Rāmānuja kommentierten Textes steht me 'nnam atsyanti sogar wirklich da. Das ist aber sieherlich eine spätere Änderung auf Grund der Erklärung Śankaras³). Böhtlingk liest vatsyantīti statt me 'tsyantīti;
- 1) Die Verfasser des PW, geben als Bedentung für śraddhādeva 'Gott vertrauend', 'glaubig', und sehen darin ein Kompositum mit verbalem Vorderglied, eine Ansicht, der sieh Wackernagel, Altind. Gr. H\(^1\) S. 316 ungeschlossen hat. Ich bezweifle, daß sie richtig ist. Die Kommentare geben, wie das PW, bemerkt, śraddhādeva durch staddhādeva oder śraddhādu wieder. Sie finden darin also nur die Bedentung 'glaubig', und das ist vollkommen richtig. Śraddhādeva ist ein Bahuvrihi, 'der, dessen Gott (dv. Hochste) die śraddhā ist', gebildet wie ûnrtadeva (RV, 7, 104, 14), 'dessen Gott da Lauberst', 'der Luge ergeben', nairadeva (RV, 7, 104, 24) 'dessen Götter die Wurzele snei' (Goldner, Glossar). Vgl. auch aus der spüteren Sprache Taitt. Up. 1, 11, 2, 'Guldeve blava') pātrādeve bhava | ācāryadeve bhava | atithideve bhava, und aux dem Polit Jūt. 489, 21; Samyuttan, Bd. I, S. S6 sassudevā patibbatā.
  - 3) Vel. Oblenie rg. Rel. des Veda, S. 565, Ann. 3.

<sup>2)</sup> Vel. die Änderung von pradhäksir zu pradhäksid in 4,1,2.

er nimmt an der Ellipse Anstoß, da der Genitiv bei ad sonst stets der partitive sei und es überdies natürlicher erscheine, die Herbergen zunächst als Nachtasyle, nicht als Verpflegungsanstalten anzusehen. Ob ad in der vedischen Prosa noch mit dem partitiven Genitiv verbunden wird, bezweifle ich; jedenfalls ist mir ein Beleg nicht bekannt. Aber auch der zweite von Böhtlingk angeführte Grund ist nicht stichhaltig; avasatha wird in der älteren Literatur gerade von den Gebäuden gebraucht, in denen Speisungen stattfinden. So wird z. B. AV. 9, 6, wo die Bewirtung mit Speise und Trank. um ihre Verdienstlichkeit zu empfehlen, als ein Opfer ausgedeutet wird. zunächst von der Herstellung von avasathas gesprochen, die der Herstellung des Opferschuppens und der Havirdhanas gleichkommt (V. 7 yád avasathán kalpayanti sadohavirdhānány evá tát kalpayanti)1). So spricht gerade im Gegenteil der Ausdruck avasathan mapayamcakre für die Richtigkeit des atsyanti. Böhtlingks Konjektur ist aber noch aus einem anderen Grunde ganz unwahrscheinlich. Wenn in dieser sonst so überaus knapp gehaltenen Erzählung ausdrücklich erwähnt wird, daß Jānaśruti āvasathas errichtete und sogar angegeben wird, warum er das tat, so geschieht das sicherlich nicht ohne Absicht. Und mir scheint es völlig klar, daß hier schon auf den Gegensatz hingewiesen wird, in dem Jānaśrutis Denken zu der Samvargalehre steht, die ihm später mitgeteilt wird. Diese Lehre gipfelt in dem Satz, daß der Wissende ein Speiseverzehrer ist, daß er alles hier ißt, während Jānaśruti mit seiner Wohltätigkeit nur erreicht, daß alle von ihm essen. Schließlich läßt sich zeigen, daß der Ausdruck me 'tsyanti auch sprachlich richtig ist. Ait. Br. 2, 9, 6 heißt es: sarvābhir vā eşa devatābhir ālabdho bhavati yo dīksito bhavati tasmād āhur na dīksitasyāśnīyād iti. Sāyaņa sagt richtig: dīkṣitasya gṛhe nāśnīyāt. Aś und ad mit dem Genitiv einer Person heißen also 'in jemandes Hause, bei jemandem essen'2).

4, 1, 2 haṃsāḥ. Śaṅkara versteht darunter Ḥṣis oder Götter, die die Gestalt von Gänsen angenommen haben: ṛṣayo devatā vā rājño 'nnadāna-guṇais toṣitāḥ santo haṃsarūpā bhūtvā³). Das ist rationalistische Deutung, wenn auch im Grunde das Wunder nur durch ein noch größeres Wunder erklärt wird. Die Gänse sind hier natürlich genau solche Vögel wie die goldenen Gänse, die der Damayantī von dem schönen Nala crzählen. Die Upaniṣad-Dichtung verschmäht solche Märchenmotive noch nicht: Baka Dālbhya hört die hungrigen Hunde den Udgītha singen (1, 12, 1ff.), und dem Satyakāma Jābāla müssen ein Stier, das Feuer, eine Gans und ein Taucher die Geheimnisse des Brahman verkünden (4, 5, 1ff.).

<sup>1)</sup> Vgl. auch Sat. Br. 2, 3, 1, 8f.; 3, 9, 2, 7; Brh. Ār. Up. 4, 3, 37.

<sup>2)</sup> Vgl. Delbrück, Altind. Syntax, S. 9.

<sup>3)</sup> R. kecana mahātmāno 'nnadānādiguņais toṣitā bhūtrā haṃsarūpāḥ santaḥ; V. devahaṃsāḥ. Die Vorstellung ist dem Mittelalter geläufig; vgl. z. B. Mbh. 5, 36, 2: carantaṃ haṃsarūpeṇa maharṣiṃ saṃsitavratam | sādhyā devā mahāprājñaṃ paryapṛcchanta vai purā |

4. 1, 2 bhallāksa. Böhtlingk übersetzt das Wort nicht; Deussen gibt es durch 'Blödäugige' wieder; M. Müller sagt 'Bhallākşa (shortsighted friend)'. Die Bedeutung 'blödäugig' beruht auf Sankaras Erklärung: bhallāksti mandadrstitram sūcayann āha1). Ein Wort bhalla 'blode' gibt es nicht: hhalla wird aber Trik. 118 als Synonym von bhadra aufgeführt (bhadram bhallam siram tathā). Wer 'blödäugig' übersetzt, muß also annehmen, daß hhallālisa eigentlich 'scharfäugig' bedeute und hier ironisch gebraucht sei. wie Anandagiri bemerkt: bhallākṣasabdo bhadrākṣaviṣayah san viruddhalaksanayā mandadrstitvasūcakah. Ich habe gegen diese Deutung große Bedenken. Daß bhalla für bhadra stehen könnte, ist allerdings rein theoretisch möglich, da schon im AV. (2, 32, 5) kşullaka für das gewöhnliche kşudraka erscheint. Bhalla im Sinne von bhadra ist im Apabhramsa auch tatsächlich belegt (Hem. 4, 351)2), und Fortsetzer dieses bhalla liegen in den meisten modernen indoarischen Sprachen vor3). Allein bhallaksa kann nicht die augenommene Bedeutung haben. Bhadra ist doch 'gut' nur im Sinne von 'glücklich, günstig, lieb', aber nieht in dem Sinne, in dem es hier verstanden werden müßte. Wenn Bhadrāksa Kathās. 69, 77 als Name eines Märchenkönigs erscheint, so bedeutet es gewiß ebensoviel wie Piliyakkha, der Māgadhī-Name des Kāsīkönigs im Sāma-Jātaka (540, 4ff.). Bhallākṣa konnte daher auch hier, wenn bhalla so viel wie bhadra sein soll, höchstens als Eigenname gefaßt werden, ohne irgendwelche Beziehung auf die besondere Situation. Wahrscheinlich ist das nieht. Es ist aber weiter auch sehr fraglich ob bhalla = bhadra im Sanskrit überhaupt jemals existiert Schon Zachariae hat in seinen Beiträgen zur ind. Lexikographic. S.79. die Vermutung ausgesprochen, daß bhallam im Trik. ein Fehler für bhandam sei, das Hem. an. 2, 227 (bhandam kalyāne saukhye ca), Medini d 11 (bhandam kalyāņasarmaņoķ), und im Prakrit Pāiyalacchī 236 (bhamdam siram) aufgeführt wird. Im Kommentar der Bombayer Ausgabe des Amar. 1, 4, 25 lautet die Stelle aus dem Trik., wie Zachariae bemerkt, in der Tat: bhandam bhadram sivam tatheti Trikāndaseşah. Mir scheint, daß unter diesen Umständen die Erklärung des bhallākṣa durch bhadrākṣa aufgegeben werden muß, und ich halte es für das einfachste, bhalla in der gut bezeugten Bedeutung 'Bär' zu nehmen. Die Kleinheit der Augen des Bären ist ebenso auffällig wie die der Schweinsaugen, von denen wir in ähnlichen Sinne sprechen. Völlige Sieherheit ist hier natürlich nicht zu erzielen.

4, 1, 2 Jānašrutch Pautrāyaņasya samam divā jyotir ātatam. Die Ubersetzer verbinden samam mit divā; M. Müller: 'The light (glory) of Jānašruti Pautrāyaņa has spread like the sky'; Böhtlingk: 'Das von J. P. ausstrahlende Licht erstreckt sich weit hin wie das Tageslicht'; Deussen:

<sup>1)</sup> Die weitere Erkhärung, die auf der Annahme beruht, daß die Ganze Reisen erzibt für die Übersetzung nichts.

<sup>3)</sup> Vgl. Pischel, Materialien zur Kenntnis des Apabhramsa S. H.

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> Sed. · Pischel zu Hem. 4, 351.

'Dem Himmel gleich ist Jānaśrutis, des Enkelsohnes, Glanz ausgebreitet.' Śańkara konstruiert ebenso, stellt aber für divā zwei Erklärungen zur Wahl: Jānaśruteḥ Pautrāyaṇasya samaṃ tulyaṃ divā dyulokena jyotiḥ prabhāsvaram annadānādijanitafrabhāvajam ātataṃ vyāptaṃ dyulokaspṛg ity arthaḥ | divāhnā vā samaṃ jyotir ity etat.

Wenn samam divā überhaupt einen Sinn haben soll, könnte es doch nur, wie Böhtlingk richtig gefühlt hat, 'dem Tageslicht gleich' bedeuten. In der Bedeutung 'Helle, Glanz' wird aber das Wort im RV. nur im Plural gebraucht, vielleicht ausschließlich im Instrumental dyúbhih. Aus der späteren Literatur verzeichnet das PW. überhaupt keine Belege für div in dieser Bedeutung außer aus dem Bhāgavatapurāṇa. Es ist aber gewiß kein Zufall, daß in diesem, in archaisierender Sprache abgefaßten Werk im Sinne von Glanz wiederum nur der Instr. dyubhih vorkommt. Ich halte daher die Übersetzung 'dem Tageslicht gleich' für unmöglich 1). Samam ist mit Jānaśruteh Pautrāyanasya, divā mit ātatam zu verbinden. Da sama ebensogut mit dem Genitiv wie mit dem Instrumental konstruiert werden kann (Pān. 2, 3, 72), so kann man in Jānaśruteh Pautrāyanasya samam jyotih eine Ausdrucksweise sehen, wie sie im klassischen Sanskrit ganz gewöhnlich ist, z. B. Buddhacar. 1, 68 svalpäntaram yasya vapuh surebhyah: 3, 27 drstvā narebhyah prthagākrtim tam; 5, 18 anyajanair atulyabuddhih; 10,3 vapus ca dīptam purusān atītya, usw. Der Genitiv kann aber auch von einem fortgelassenen jyotisā abhängen, und da die Sprache der Upanisad die Ellipse liebt, so ist diese Erklärung wohl vorzuziehen. Divā entspricht natürlich ved. divā, nicht divā; die Bedeutung ist genau die gleiche wie z. B. RV. 1, 161, 14 divá yanti marúto bhúmyagnih. Woher der Lichtschein, vor dem die Gans warnt, herrührt, wird im Text nicht gesagt: ein Stern oder ein Feuer, das auf der Erde brennt, mag die Ursache sein. Daß der Glanz des Jānaśruti zunächst nur im Vergleich herangezogen wird, zeigt auch die Antwort der zweiten Gans. Sie bestreitet ja gerade, daß es mit diesem Glanze des Jānaśruti viel auf sich habe; das könnte sic garnicht tun, wenn tatsächlich der Glanz des Jānaśruti taghell leuchtetc.

4, 1, 2 tat tvā mā pradhākṣīr iti. Sankara nimmt Vertauschung der Personalendungen an: tatprasañjanena taj jyotis tvā tvām mā pradhākṣīr mā dahatv ity arthaḥ | puruṣavyatyayena mā pradhākṣīd iti. Im Text des Ranga-Rāmānuja steht tatsächlich pradhākṣīd iti, aber im Kommentar tat tvā mā pradhākṣīr iti | tat tejas tvām mā dahed ity arthaḥ, woraus hervorgeht, daß pradhākṣīd erst später, vielleicht sogar erst von den Herausgebern, eingesetzt ist. Böhtlingk hat dieselbe Änderung vorgenommen. da im Sanskrit 'verbrenne dich nicht' nicht durch mā tvā pradhākṣīḥ wiedergegeben werden könne. Der Gebrauch von tvā wäre hier allerdings sehr

<sup>1)</sup> Meinem Gefühle nach würde der von Böhtlingk angenommene Sinn aust, eine andere Wortstellung verlangen: etwa divā samam Jānasruteh Pantrāyu vaga jyotir ātatam.

auffällig. Speyer, Sanskrit Syntax, § 267, führt nur ein ähnliches Beispiel aus dem Rām, an (3, 62, 3 tvam ašokasya šākhābhih...āvṛṇoṣi šarīraṃ te)¹). Da sich ferner die Verderbnis leicht durch das vorhergehende prasāṅkṣīḥ erklären, auch das tat sich besser als Nominativ denn als Adverb fassen läßt, so glaube ich, daß Böhtlingk das Richtige getroffen hat.

4.1.3 kam v ara enam ciat santam sayugvānam iva Raikvam āttheti. Šankara erklärt: arc nikṛṣṭo 'yam rājā varākas tam kam u enam santam kera māhātmyena yuktam santam iti kutsayaty enam evam sabahumānam etad vacanam āttha raikvam iva. Sankara will offenbar etat mit āttha verbinden, was mir wegen der Stellung der Worte unmöglich erscheint?). Etat kann nicht von santam getrennt werden3). Böhtlingk verändert kam in katham: Woher sprichst du denn von ihm. dem so unbedeutenden Mann. wie vom verbrüderten Raikva?' Die Textänderung ist ganz ungerechtfertigt: die Verbindung ko 'yam ist doch ganz gewöhnlich. Man kann höchstens sehwanken, ob man etat santam als Attribut zu enam ziehen oder als Prädikat mit sayugvānam iva Raikvam auf gleiche Stufe stellen soll. Im ersteren Fall müßte etat santam allerdings, wie Böhtlingk sagt, den Sinn von 'so unbedeutend' haben. Ich verstehe aber nicht, wie das etat zu dieser Bedeutung kommen sollte. Im zweiten Fall ist etat santam 'den, der so ist', nämlich 'wie du beschrieben hast', und da die erste Gans den Jäna-ruti gerühmt hat, so nähert sich der Ausdruck gerade umgekehrt der Bedeutung 'so bedeutend'. Das Verächtliche liegt nur in dem kam.

Raikra, wofür die Handschriften zum Teil auch Rayikra bieten, ist offenbar der Name; 4, 2, 2, 4 gebraucht Jānaśruti nur dies als Anrede. Sayagrā wird von Śańkara saha yugyayā4) gantryā vartata iti erklärt. Daraus ist dann bei M. Müller der Raikva with the car', bei Deussen der Raikva mit dem Ziehkarren' geworden. Die ganze Erklärung beruht darauf, daß nach 4, 1, 8 Raikva unter einem Wagen (śakaṭa) sitzt, wobei noch nicht einmal gesagt ist, daß es sein eigener Wagen ist; sie scheitert, abgesehen von allem anderen, schon daran, daß es ein Wort yugran Wagen' gar nicht gibt. Śańkara sieht sieh daher ja auch genötigt, in seiner Erklärung yugyā für yugran einzusetzen. Sayugran ist vielmehr eine Bildung wie ved. stjitzan, saydran, sasthdran, denen Wackernagel, KZ, XLVI, 272 auch sahdran angegliedert hat. Sa- ist hier überall die Schwachform von sam. Sayūgran kommt einmal in RV, 10, 130, 4 vor:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Das zweite Beispiel, Kathās, 36, 102, scheint mir auf einem Irrtum zu bei reiten.

i) Deusen scheint ihm zu folgen: 'Wer ist denn der, von dem du redest, alware er ein Raihva mit dem Ziehkarren!' M. Müller hat den Sinn ganz verfehlt. 'Hew ean you speak of him, being what he is (a rajanya, noble), as if he were like Raihva wath the car?'

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>i D.C. sietar, nicht etwa zu dem folgenden sagugv\(\tilde{a}\) nam iza Raikenen Select.
1 word der Vellen des Wertes in 4, 1, 5.

<sup>9 8</sup> des in meh den Hermisgebern in der A. S. S. sämtliche Handschriftet.

agnér gāyatry àbhavat sayúgvosníhayā savitá sám babhūva | anustúbhā sóma ukthaír máhasvān býhaspáter brhati vácam āvat || Über die Übersetzung kann hier kein Zweifel bestehen: Die Gäyatri war die Genossin des Agni, Savitr war mit der Usnihā zusammen, der durch Preislieder mächtige Soma mit der Anustubh, die Brhatī unterstützte die Rede des Brhaspati.' Die Bedeutung 'vereint, Genosse' stimmt zu dem Gebrauch von sam yuj in Stellen wie 8, 62, 11: ahám ca tvám ca vrtrahan sám yujyāva saníbhya á. Bölitlingk hat dem Rechnung getragen, indem er sayugran durch 'verbrüdert' übersetzt; er bemerkt aber, daß nach seinem Dafürhalten sayugvan ein euphemistischer Ausdruck für sapāman sei, also 'mit der Räude verbrüdert'. Das beruht wiederum darauf, daß in 4, 1, 8 erzählt wird, Raikva habe sich, als er unter dem Wagen saß, die Krätze geschabt. Im übrigen braucht man diesem Einfall wohl nicht weiter nachzugehen. Es ist eigentlich seltsam, daß man den Ausdruck so mißverstanden hat, denn was er besagen soll, wird im folgenden doch ausführlich auseinandergesetzt. Zunächst versteht die erste Gans den Ausdruck nicht. Sie fragt daher yo nu katham sayugvā Raikvah. Aus Śańkaras Erklärung yo nu katham tvayocyate sayugvā Raikvah läßt sich nicht viel entnehmen. M. Müller und Deussen übersetzen frei: 'How is it with this Raikva with the car of whom thou speakest?'; 'Wie ist denn das, mit Raikva mit dem Ziehkarren? Böhtlingk setzt einfach ko nu sayugvā Raikva iti in den Text: 'Wer ist der verbrüderte Raikva?' Ich halte es für ganz unstatthaft, in dieser Weise mit dem überlieferten Text umzuspringen; warum sollte denn das einfache ko nu zu yo nu katham verderbt sein? Daß aber auch davon abgesehen Böhtlingks Änderung nicht richtig sein kann, ergibt sich aus der Antwort der zweiten Gans, die über die Person des Raikva gar nichts sagt, sondern ganz im allgemeinen erklärt, was ein sayugvan ist: 'Den habe ich so (d. h. als sayugvan) bezeichnet, wer das weiß, was der weiß, dem alles zugerechnet wird, was immer die Geschöpfe Gutes tun.' Der Relativsatz yo nu ist also ein elliptischer Satz für yo nu Raikvah, und in dem Hauptsatz liegt der Nachdruck auf sayugvā: 'Was nun den Raikva betrifft, inwiefern ist er ein sayugvan Raikva?' Für sayuqvan aber ergibt sich daraus, daß es entweder dieselbe oder doch eine ganz ähnliche Bedeutung haben muß wie im RV. Man kann meines Erachtens nur schwanken, ob es 'vereinigt' oder 'vereinigend' bedeutet; der savuqvan ist infolge seines Wissens mit allem Verdienst 'vereinigt', das sich die anderen durch gute Werke erwerben, oder 'er vereinigt' bei sich all dieses Verdienst. Für die erste Auffassung spricht, daß sayugvan im intransitiven Sinn im RV. tatsächlich bezeugt ist1). Die Erklärung, die in der Upanisad selbst gegeben wird, legt aber die Vermutung nahe, daß

<sup>1)</sup> Man vergleiche auch svayúgvan 'verbündet' in RV. 9, 111, 1 viśvā dveṣāṃsi tarati svayúgvabhiḥ. Transitive Bedeutung liegt anderseits in abhiyúgvan'angreifend' vor; RV. 6, 45, 15 ráthena . . . abhiyúgvanā.

sayugran als technischer Ausdruck beim Würfelspiel gebraucht wurde und eigentlich den bezeichnete, der bei dem Spiel nach der angegebenen Methode die Gewinne 'zusammenbringt'. Das hat mich bestimmt, das Wort in der Übersetzung durch 'Vereiniger' wiederzugeben.

- 4.1.4 yathā krtāya vijitāyādhare 'yāḥ saṃyanty evam enaṃ sarram tad abhisamaiti yat kimca prajāh sādhu kurvanti. Auf die Erklärungen der Kommentare und die Übersetzungen gehe ich hier nicht ein, da ich die Stelle in meiner Abhandlung über das Würfelspiel im alten Indien, S. 143. 166f., ausführlich besprochen habe. Hier sei nur ein Wort über die auf Grund der Angaben Nīlakanthas ermittelte Spielmethode gestattet, da ihre Kenntnis für das Verständnis des Folgenden notwendig ist. Der Einsatz wird in zehn Teile zerlegt; beim Kali-Wurf gewinnt man einen Teil, beim Dvāpara-Wurf drei, beim Tretā-Wurf seehs und beim Krta-Wurf alle zehn Teile, da stets der Gewinn der niedrigeren ayas dem höheren aya zugerechnet wird. Im Grunde damit identisch ist die Methode, die in dem Fall befolgt wird, daß jeder der beiden Spieler die Hälfte des Einsatzes deponiert hat. Dann gewinnt der Spieler beim Kali-Wurf einen Teil des eigenen Einsatzes, beim Dvāpara-Wurf außerdem noch zwei Teile des Einsatzes des Gegners, also im ganzen wie vorher drei Teile. Beim Treta-Wurfe gewinnt er drei Teile des gegnerischen und drei Teile des eigenen Einsatzes, also wie vorhin im ganzen seehs Teile. Beim Krta-Wurf endlich gewinnt er wie vorhin alle zehn Teile. Ieh habe a. a. O. sehon bemerkt, daß der Verfasser offenbar diese letztere Spielmethode im Sinne hatte, da er in 4, 3, 8 sagt: 'diese, fünf auf der einen, fünf auf der anderen Seite, die zusammen zehn ausmachen, die sind das Kṛta.' Hier werden also die zehn dem Krta gleichgesetzten Dinge wie bei der letztgenannten Methode in zwei Gruppen zu je fünf zerlegt1). Böhtlingks Konjektur vijitvarāya für rijitāya ist, wie a. a. O. bemerkt, abzulehnen. Für abhisamaiti lesen eine Reihe von Handschriften abhisameti. Böhtlingk hat es aufgenommen, weil es besser zu dem vorhergehenden samyanti stimmt, wie ich glaube. mit Recht. Der Gegensatz zwisehen Janaśruti und Raikva, der schon in 4, 1, 1 angedentet war, wird hier deutlieher hervorgehoben: Janasruti genießt nur das Verdienst seiner eigenen Guttaten, Raikva das der ganzen Welt.
- 4, 1, 5 sa ha samjihāna eva kṣattāram uvāca. Šaikara erklärt die Situation wie folgt: tad u ha tad etad īdṛśaṃ haṃsavākyam ātmanaḥ kulsīr pam anyasya viduṣo Raikvādeḥ praśaṃsārūpam upaśuśrāva śrutavān haranyatalastho rājā Jānaśrutiḥ Pautrāyaṇaḥ | tac ca haṃsavākyaṃ smarar en pam aḥpanyena rātriśeṣam ativāhayāmāsa | tataḥ sa bandibhī rājā stuli-

b) Hime andere Erklärung hat Keith, JRAS, 1909, S. 209, Anm. 2 vorgebrecht.
 b) Lie addet von ihr: "The sense may seem not very good, but it is quite adequate an Upanisad." Der ersten Halfte dieses Satzes stimme ich vollkommen beit als "Upanisads". Der ersten Halfte dieses Satzes stimme ich vollkommen beit als "Upanisads".

yuktābhir vāgbhih pratibodhyamāna uvāca kṣattāram samjihāna eva sayanam nidrām vā parityajann eva he 'nga vatsāre ha sayugvānam iva Raikvam āttha kim mām | sa cva stutyarho nāham ity abhiprāyah. Danach befindet sich also Jānaśruti auf dem Dach seines Palastes und hört das Gespräch der Gänse mit an. Den Rest der Nacht denkt er darüber nach. Als er am Morgen von den Bandins mit Preisliedern geweckt wird, sagt er, während er das Lager (oder den Schlaf) verläßt, zu seinem Ksattr: 'Sprichst du von mir, als ob ich der sayugvan Raikva wäre¹)?' M. Müller sehließt sieh dem an: 'and as soon as he had risen in the morning, he said to his door-keeper: 'Friend, dost thou speak of (me, as if I were) Raikva with the ear?"; ähnlich Deussen, der das, was Sankara von den Bandins sagt, auf den Ksattr überträgt: 'Sobald er aufgestanden war, sprach er zu seinem Truchseß [der ilm pries, in der Art, wie später die Vaitālikas zu tun pflegen]: "Du redest ja [von mir], als wäre ieh ein Raikva mit dem Ziehkarren.' Böhtlingk setzt mām sogar für ha in den Text, da ha hier nicht am Platz sei und ein mām vermißt werde, und übersetzt: 'Als J. P. dies vernahm, sprang er von seinem Lager und sagte zum Kämmerling: "Du sprichst, mein Lieber, von mir wie vom verbrüderten Raikva?" Wie mām zu ha werden konnte, ist aber völlig unbegreiflich. Gegen die Erklärung Sankaras, M. Müllers und Deussens spricht zunächst das samjihanah, das nicht 'aufstehend' oder gar 'als er aufgestanden war' bedeutet, sondern 'aus dem Schlafe auffahrend'. Daß die durch sam hā bezeichnete Tätigkeit dem Aufstehen vorausgeht, zeigt deutlich Ait. Br. 7, 15, 4:

kaliķ sayāno bhavati samjihānas tu dvāparaķ | uttiṣṭhaṃs tretā bhavati kṛtaṃ sampadyate caran ||

Ebenso RV. 2, 38, 4 út saṃháyāsthāt, was Geldner, Rigveda in Ausw. II, S. 43, auf Grund der Brāhmaṇa-Stelle richtig erklärt hat²). Wie aber soll dann weiter Jānaśruti zu der Frage kommen, ob der Kṣattṛ von ihm als einem sayugvan Raikva gesprochen habe? Bei Śaṅkara preisen den König die Bandins; er müßte also doch an diese die Frage richten und nicht an den Kṣattṛ. Die Annahme Deussens, daß der Kṣattṛ jemals die Geschäfte der Bandins verrichtet habe, ist durch nichts gerechtfertigt. Die Situation ist meines Erachtens eine ganz andere: Jānaśruti liegt in der Nacht auf dem Dach seines Hauses, neben ihm sein Kṣattṛ. Da hört er im Schlaf das Gespräch der Gänse. Er fährt auf und fragt in der Verwirrung den

<sup>1)</sup> Šankara gibt von den Worten des Jānaśruti noch eine zweite Erklärung, bei der iva im Sinne von eva oder als bedeutungslos gefaßt werden muß. Da beides natürlich unmöglich ist, gehe ich darauf nicht ein. Ranga-Rāmānuja: sa kathamapi niśām ativāhya samjihāna eva talpam tyajann eva kṣattāram uktavān . . . are 'nga vatseti tam kṣattāram rājā sambodhya rātrāv evam haṃsayoḥ samlāpaḥ samajanīti sayugvānam iva Raikvam ātthetyādihaṃsoktipratyuktivākyānuvādapūrvakam Raikvasya cihnam uktavān ity arthaḥ. Āttha kann aber bei der Wiederholung kaum zu der Rede der Gans gehören.

<sup>2)</sup> Vgl. auch Chānd. Up. 1, 10, 6 sa ha prātaķ samjihāna uvāca.

Ksattr. ob er sayngranam ira Raikram' gesagt habe. Dem Ksattr fällt wiederum, genau wie der Gans, der unverständliche Ausdruck sayngran auf: er fragt danach, und Janasruti gibt ihm die Erklärung genau in der Form, wie er sie von der Gans gehört hat.

4. 1. 7 yatrāre brāhmaņasyānveṣaṇā tad enam archeti. Böhtlingk liest iccheti für archeti¹). Das mag richtig sein, wenn man auch nicht recht einsieht, warum iccha zu archa verderbt sein sollte, besonders da anreṣaṇā unmittelbar vorhergeht. Ich möchte eher an accha denken, das im RV. mit Ergänzung des Verbums gebraucht wird: 'dahin (begib dich) zu ihm.' Daß das in nachvedischer Zeit ungebräuchliche accha zu archa wurde, würde durchaus begreiflich sein. Formell wäre schließlich auch gegen archa nicht viel einzuwenden: archati findet sich auch im Epos, und die Neubildung läßt sich aus dem Imperf. ārchat und Formen, wo die Wurzel mit Präpositionen verbunden ist, wie ārchati, prārchati usw., leicht erklären. Der Bedeutung nach paßt aber archa nicht hierher.

Auch die Bedeutung von brähmanasya macht Schwierigkeiten. Als Bezeichnung der Kaste läßt es sich hier kaum verstehen. Wenn der Ksattr den Raikva nachher unter einem Lastwagen findet, wie er sich den Grind kratzt, so ist das nicht gerade die Situation, in der die Brahmanen gewöhnlich erscheinen. Nach dem ganzen Zusammenhang muß brähmans hier mehr den Mann bezeichnen, der der Welt entsagt hat, um dem Nachdenken über die höchsten Fragen zu leben, also etwa in dem Sinn stehen, wie es Brh. Är. Up. 3, 5, 1; 3, 8, 102) und in dem Brähmana-Vagga des Dhammapada gebraucht wird. Wenn Sankara brahmana hier direkt als bral mavid erklärt, so trägt er in das Wort mehr hinein, als es enthalten kann. Jänasrutis an Raikva gerichtete Bitte: 'Lehre mich, Ehrwürdiger, die Gottheit, die du als Gottheit verehrst' (4, 2, 2), beweist, daß er keine Ahnung hat, daß Raikvas Wissen im Wissen des Brahman besteht. Und darin besteht es auch gar nicht; in der Lehre, die Raikva nachher entwickelt, ist vom Brahman nirgends die Rede. Ebensowenig kann ich Sankaras Erklärung billigen, daß der Ort, wo der Kşattr dem Raikva nahen soll, eine abgelegene Gegend, eine einsame Stelle, ein Wald oder eine Sandbank in einem Fiusse sei3) (ckānte range nadīpulinādau vivikte deše). Sie steht mit den nachher erzählten Tatsachen in Widerspruch. In 4, 2, 4; 5 wird ausdrucklich gesagt, daß Raikva sich in einem Dorfe aufhält. Jänaśruti kann also mit seinen Worten höchstens meinen, daß man den Raikva unter den Heimatlosen zu suchen habe. Ich muß allerdings bekennen, daß alles das im Grunde nicht befriedigt, und ich hege den Verdacht, daß der Text hier verderbt oder gar absiehtlich in sein Gegenteil verkehrt ist. Ich verziehte

<sup>1)</sup> Vishela leit geda gelesen.

<sup>3)</sup> Auf die . Stellen verweist Deussen in seiner Übersetzung.

b) Is horwichne das, well Donson diese Erklärung in seine Überestrand auf der seine und der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine der Steine

aber auf weitere Erörterungen, da ich über Vermutungen nicht hinauskomme.

- 4.1.8 along by arā 3 iti. Über die Schreibung vgl. Wackernagel, Altind. Gr. I. § 257d und die dort angeführte Literatur.
- 4. 2. 3 tam a ha parah pratunyācāhahāre tvā kūdra tavaiva saha gobhir astriti. Sankara zerlegt ababāretrā in aba bāretrā; aba soll bedeutungslos sein, häreträ soll ein mit einer Kette (hära) verbundener Wagen (itvan) sein; häretvä wird dann als Sabjekt zu astu gefaßt (ahety ayam nipāto vivigradārtičijo ingatreha tv anarthakah | cvašabdasya prthakprayoyāt | häretvä härena yulketvä gantri seyam häretvä gobbih saha tavaivästu tavaiva tiglata). Ein Kompositum häretvä ist geradezu unmöglich. Hära ist uberdies stets eine 'Perleuschnur' und kann daher niemals ein Synonym von niska sein!), und die Bedentung Wagen für itran ist einfach eine Erfindung Sankaras. Ob das Epitheton 'scharfsinnig', das Böhtlingk dieser Erklarung beilegt, berechtigt ist, möchte ich bezweifeln; mir erscheint jedenfalls Böhtlingks eigene Erklärung als ahaha are viel scharfsinniger und evident richtig, obwohl sie zu der Annahme zwingt, daß das Subjekt von asta, der niska oder der Wagen, zu ergänzen ist. Eine solche Ellipse entspricht aber durchaus dem Stil der Upanisad in den Dialogpartien. Wenn Böhtlingk den letzten Satz übersetzt: 'Mit den Kühen sich abzugeben, sei dein Geschäft!", so kann jeh ihm nicht folgen. Tavaiva astu kann nur den Sim haben 'es sei dein, behalte'. Man vergleiche die Worte Ch. Up. 5, 3, 6, mit denen Gautama den irdischen Reichtum zurückweist, den ibm Pravāhaņa Jaivali anbietet: tavaira rājan mānusam vittam. Genauer noch stimmt mit unserem Text die Abweisung Mbh. 5, 35, 19 überein: hiranyam ca gavāšvam ca tavaivāstu2) Virocana.

Das Wort sūdra hat den einheimischen Erklärern die größten Schwierigkeiten bereitet, du Jännsenti dadurch scheinbar als ein Angehöriger der niedrigsten Kaste hingestellt wird, die doch nach der späteren Lehre vom Studium des Vedänta ausgeschlossen ist. Bādarāyaṇa 1, 3, 34, hat zu dem verzweifelten Mittel gegriffen, sūdra im 'etymologischen' Sinn zu nehmen: sug asya tadanādarasravaṇāt tadādravaṇāt sūcyate hi. Danach soll Raikva den Jānnsenti hier als sūdra anreden, weil er infolge seiner Seherkraft weiß, daß Jānnsenti wegen der Mißachtung seitens der Gans 'in Kummer lief' (sucam abhidudrāva), oder daß 'Kummer ihn überlief', oder daß er 'ans Kummer zu ihm, dem Raikva, lief', wie Śańkara erklärt. Solche Deutungen zeigen, wie wenig man schon zu Bādarāyaṇas Zeit den eigentlichen Wortsinn verstand. In diesem Fall haben übrigens andere und sogar Śańkara selbst das Unsinnige jener Erklärung empfunden, denn in seinem Kommentar zur Up. fügt er der Erklärung der ācāryāḥ hinzu: sūdravad

<sup>1)</sup> Wenn Vedeša niṣkam durch muktāhāram wiedergibt, so tut er es, weil er hāretvā wie Śankara erklärt.

<sup>2)</sup> C falselı tathaivāstu.

rā dhanenairainam ridyāgrahaņāyopajagāma na ca susrūṣayā | na tu jūtyaira sūdra iti | apare punar āhur alpaṃ dhanam āhṛtam iti ruṣairainam uktarān chūdreti¹) | liṅgaṃ ca bahvāharaṇa upādānaṃ dhanasyeti. In der Tat ist sūdra in der späteren vedischen Zeit einfach ein Schimpfwort. Jaim. Up. Br. 3, 7, 5 schimpfen (ākrośanti) Prācīnaśāli und die beiden Jābālas ihren Mitschüler Sudakṣiṇa Kṣaimi, der sie mit Fragen über die einfachsten Dinge stört, einen sūdro duranūcānaḥ, und ebenda 3, 9, 9 spricht der jüngere Jābāla von ihm als einem sūdraka.

- 4. 2, 5 urācājahāremāḥ śūdra. Saṅkara erklärt ājahārāhṛtavān bhavān yad imā gā yac cānyad dhanam tat sādhv iti vākyaśeṣaḥ²). Deussen übersetzt im Anschluß daran: 'Da schleppt er jene da [die Kühe] herbei³).' Aber Böhtlingk hat schon darauf hingewiesen, daß das Perfekt hier garnicht stehen dürfte, und es kann auch, davon abgesehen, kanm zweifelhaft sein, daß hier ursprünglich dieselben Worte standen, wie im Anfang der ersten Rede des Raikva, also ahahāra imāḥ, wie Böhtlingk liest.
- 4, 2, 5 anenaiva mukhenālāpayisyathā iti. Sankara erklart ālāpayisyathāh durch ālāpayasi ... mām bhānayasīty arthah, und Böhtlingk wie Deussen übersetzen demgemäß 'du hättest mich zum Sprechen gebracht'. Böhtlingk, der einsieht, daß das Wort das nicht bedeuten kann, setzt mālā pryisya iti in den Text. Aber wie hätte daraus die jetzige Lesart entstehen sollen? Daß Böhtlingk das Richtige nicht erkannt hat, ist um so auffallender, als er selbst in den Anmerkungen auf die Stelle verweist, die den Schlüssel zum Verständnis liefert. Pānini lehrt 1, 3, 70, daß lī im Kansativ, wenn es pralambhana, sammānana und sālīnīkaraņa bedeute, die Endungen des Ätmanepada nehme. Die Käsikä erklärt sammänanam durch püjanam und gibt als Beispiel jatābhir ālāpayate | pūjām samadhigacchatity arthali. Im Vārttika zu Pāņ. 6, 1, 48 wird die Substitution von ā für ī im Kausativ von lī gelehrt, wenn es den Sinn von pralambhana und šālinikaraņa habe. Patanjali gibt jaļābhir ālāpayate | śmaśrubhir ālāpayah hier als Beispiele für die Bedeutung pralambhana. Älāpayate muß also die Bedeutung haben, 'auf betrügerische Weise durch etwas Ehre erlangen'. und diese Bedeutung paßt an unsrer Stelle vorzüglich.
- 4. 2. 5 yatrāsmā urāsa. Der Dativ bei vas ist schwierig. Unmöglich ist jedenfalls Šankaras Erklärung: yatra yeşu grāmeşūvāsoşitavān Raikras tān asau grāmān adād asmai Raikrāya rājā<sup>4</sup>). Aber auch Böhtlingks Kon-
- 1) Diesen Sinn hat auch der Verfasser des von Vedesa zitierten (litämähätmya m dem Wort gefunden: tato vilokya tat sarvam raikvo räjär cukopa ha | re kūdra māmakam rittam na jānāsi durīšvara ||

2) Ranga-Rāmāmija: ājahartha | ājahāreti vyatyayas chāndasaḥ; Vedeśa: ajahāret aval ara.

2) Mullers Ubersetzung von 4, 2, 5 (tasyā ha mukham upodyrhyan 'opening her meath'; djel Tea 'you have brought'; ālāpayisyathāḥ 'did you make me speak') enthalt so oftenlere Uehler, datt ich verzichte, darauf einzugehen.

4) D in Sinn nach ebenso Ranga-Rāmānuja, Vedeša erkhert amai rājāribana ti biga lei leibana rea. jektur uvāca für uvāsa befriedigt nicht.\* Raikvaparņāh scheint, da vorher nur von einem Dorf die Rede ist, ein Name wie Varaņāh usw. zu sein; vgl. Pāņ. 4, 2, 82.

4, 3, 1 vāyur vāva samvargah. Das Deutsche besitzt kein Wort, das dem vāyu genau entspräche. Vāyu ist Wind und zugleich Luft, was wegen des Eingehens von Sonne und Mond in den väyu zu beachten ist. Samvargah wird von Śankara erklärt samvargah samvarjanāt samgrahanāt saṃgrasanād vā saṃvargaḥ | vakṣyamāṇā agnyādyā devatā ātmabhāvam āpādayatīty ataķ saṃvargaķ saṃvarjanākhyo guņo dhyeyo krtāyāntarbhāvadrstāntāt. Sankara erklärt das Wort also zuerst (samgrahanāt) im Sinne von graha, das wir in älterer Zeit an Stelle des samvarga finden werden; bei seiner zweiten Erklärung (samgrasanāt) scheint er durch die folgende Lehre von dem 'Esser' beeinflußt zu sein. Nun hat aber der Verfasser der Upanişad, wie wir später sehen werden, den Ausdruck samvarga nicht etwa einer älteren Quelle entnommen; er stammt vielmehr von ihm selber, und da er bei der Formulierung seiner Lehre sonst mit Ausdrücken des Würfelspiels operiert, so liegt die Annahme nahe, daß auch samvarga ein solcher technischer Ausdruck ist. Diese Vermutung hat schon Mauss, Mél. Sylvain Lévi, S. 339 ausgesprochen. In der Tat begegnet uns sam vrj im Rgveda in Verbindung mit dem Würfelspiel. Deutlich ist vor allem 10, 43, 5: krtám ná švaghní ví cinoti dévane samvárgam yán maghávā súryam jáyat. 8, 75, 12 wird Indra zugerufen: samvárgam sám rayím jaya. 2, 12, 3, wo Indras Heldentaten gepriesen werden. wird er am Schluß samvik samátsu genannt. Ebenso schließen die beiden nächsten Strophen jedesmal mit einem Bilde, das dem Würfelspiel entnommen ist; 4: śvaghniva yó jigivám laksám ádad aryáh pustáni; 5: só aryáh puştír víja ivá mināti. Eine Beziehung auf das Würfelspiel scheint auch in den Mantras vorzuliegen, mit denen Kausitaki nach Kaus. Up. 2, 7 am Morgen, am Mittag und am Abend die Sonne verehrte: vargo 'si pāpmānam me vṛngdhi, udvargo 'si pāpmānam ma udvṛngdhi, samvargo 'si pāpmānam me samvrigdhi1); es ist kaum ein Zufall, daß dieser Kauṣītaki Sarvajit 'der Allgewinner' genannt wird2); vgl. den Eigennamen Sam-

<sup>1)</sup> Daß sam vij der eigentliche Ausdruck ist, der in den ersten beiden Formeln nur der Abwechslung wegen modifiziert ist, zeigt der Schluß, wo nur sam vij erscheint: tad yad ahorātrābhyām pāpam akarot sam tad vinkte tatho evaivam vidvām etayaivāvitādityam upatiṣṭhate yad ahorātrābhyām pāpam karoti sam tad vinkte. Vgl. auch samvargo 'si unter den Sprüchen an den Rührtrank, Bṛh. Ār. Up. 6, 3, 4.

<sup>2)</sup> Ebenso läßt sich sam vrj auch an anderen Stellen verstehen: Taitt. S. 7. 3. 11, 2 sam te vrñje sukrtam sam prajām pašūn; 7, 3, 9, 1 (von Mauss angeführt) te devā akāmayantobhayam sam vrñjīmahi brahma cānnam ca. ta ubhayam sam avrñjata brahma cānnam ca; Sat. Br. 1, 2, 5, 7 evam ha vā imām sarvām sapatnānām samvrīkte nirbhajaty asyai sapatnān ya evam etad veda; 1, 7, 2, 24 sarvam eva tad devā asurānām samavrñjata sarvasmāt sapatnān asurān nirabhajant sarvam v evaisa etat sapatnānām samvrīkte sarvasmāt sapatnān nirbhajati ya evam etad veda; 1, 9, 2, 35 devāķ i sarvam

vargajit und die Sāmvargajita Gotamas. Ist aber samvarga ein Spielausdruck, so kann er kaum etwas anderes bezeichnen als den, der nach der oben S. 370 beschriebenen Methode die Gewinne 'zusammenbringt'. Samvarga würde dann mit dem oben besprochenen sayugran im Grunde identisch sein, und in diesem Zusammentreffen darf man wohl eine Bestätigung der unabhängig voneinander gewonnenen Bedeutungsansätze für beide Wörter sehen<sup>1</sup>).

- 4. 3, 2 adhidairatam. Böhtlingk, S. 4; 97 bemerkt selbst, daß die Chänd. Up. ebenso wie die Känva-Rezension der Brh. Är. Up. stets adhidairatam liest, während die Mädhyamdina-Rezension adhideratam hat. Ich halte es nicht für gerechtfertigt, solche charakteristischen Unterschiede dadurch zu verwischen, daß man das unzweifelhaft ältere und richtigere adhideratam in den Text setzt, wie Böhtlingk es tut.
- 4. 3. 3 samvrikta iti. Böhtlingk streicht das iti mit Unrecht. Adhyātmam . . . iti entspricht genau dem vorhergehenden ity adhidairatam.
  - 4. 3. 6.7 Die beiden Strophen werden später besprochen werden.
- 4, 3, 7 iti vai vayam brahmacārin nedam upāsmahe. Šankaras Erklärung lautet: vā iti nirarthakaḥ | vayam he brahmacārin ā idam cram yajūam samrījya; 5, 1, 1, 14 sa yo vājapeyeneştvā samrād bhavati | sa idam sarram samrījhte; 12, 4, 4, 3 atho ha yo dvişato bhrātīvyāt samvivīksēta tatkāma etayā yajda sam hairāsmād vinkte usw. Vgl. auch samvīktadhrsmum von Soma RV. 9, 48, 2. Aher hier kaun sam vij natūrlich auch in dem allgemeinen Sinn vollständig an sich ziehen genommen werden, wie er in anderen Stellen vorliegt; so RV. 7, 3, 4 vi yásya te pīthi vyām pājo ášrīt tīsā yād ánnā samávīkta jāmbhaiḥ (vgl. den Agni samvarga, Taitt. 8, 2, 4, 3, 3; Ait. Br. 7, 7; Śat. Br. 12, 4, 4, 3); RV. 10, 61, 17 sām yān mitrāvāraņā vīnijā ukthadh.
- 1) Naturlich bedingt diese Erklärung von samvarga die Annahme, daß sam vij schon im Rgyeda die Bedeutung hat, 'nach der beschriebenen Spielmethode den Gewinn zusammenbringen', und ich möchte nicht unterlassen, auf ein rgvedisches Wort hinzuweisen, das unter dieser Annahme eine befriedigende Erklärung finden wirde und somit geeignet ist, die Geltung jener Spielmethode für die rgvedische Zeit wahrvehendich zu machen. Dies Wort ist vijah, das uns außer in der ungeführten Strophe 2, 12, 5 in 1, 92, 10 begegnet; śvaghniva kṛtnūr vija āminānā mártasya devi jarāyanty and. Ich linbe schon oben, S. 114, Anm. 4, die Ansicht geäußert, daß vijah nur der 'Ein-atz' sein könne; aryah puşih als upameya in 2, 12, 5 und der offenbar parallele Ausdruck lakså in 2, 12, 4 (vgl. oben, S. 108, Ann. I) scheinen mir das vollkommen sicher zu machen. Auffüllig ist aber, daß auch in 1, 92, 10 der Plural vebraucht ist, obwohl das upameya äynh im Singular steht. Verstündlich würde der Plural sofort, wenn vijah die zehn Teile' bedeutete, in die der Einsutz zerlegt wurde. Diese Bedeutung läßt sich aber auch etymologisch begründen. Der Dhätupath tulat 25, 12 cine Wurzel rij (revekti) 'abgesondert sein' un (rijir pṛthagbhāre), und vor haben um so weniger Grund, an der Realität dieser Wurzel zu zweifeln, als sie in den drei nij bei Pān. 7, 4, 75 (nijām trayāņām gropah slau) einbegriffen sein muß und Patarjali de im Kommentar zu Pan. 7, 2, 10 erwähnt. Daß sie eigentlich nur eine V. riante von vie (vinakti; Dhp. 29, 5 vieir pythagbhave) ist, ist sehr wahr-cheinheld auf das Schwanken zwischen Medin und Tennis im Auslant der Wurzel in den und permans hen Sprachen hat Wackernagel, Altind. Gr. I, S. 116, im Anschluß an Oalle 6, PR. Berr, S. 2694f., hingewiesen.

yathoktalakṣaṇaṃ brahma vayam ā upāsmahe | vayam iti vyavahitena saṃbandhaḥ. M. Müller und Deussen folgen ihm offenbar, da sie übersetzen: 'thus do we meditate on that Being'; 'so verehren wir dieses [wovon du redest]'. Aber die Zerlegung von brahmacārinnedam in °cārinn ā idam ist grammatisch unmöglich. Böhtlingk will daher einfach brahmacārinn idam lesen: 'auf diese Weise verehren wir diese (die Speise)¹).' Allein die Rede des Śaunaka Kāpeya steht doch im Gegensatz zu der des Brahmacārin und unzweifelhaft haben in der grammatischen Auffassung des Satzes die anye recht, die nuch Śańkara erklären: na vayam idam upāsmahe kiṃ tarhi param era brahmopāsmahe. Zu den letzteren gehört auch Raṅga-Rāmānuja: ato vayaṃ na trayoktaṃ prajāpatirūpaṃ saṃvargam upāsmahe | api tu param ātmānam era. Auf die Bedeutung des idam werden wir später eingehen.

- 4, 3. 8 saisā virād annādī tayedam sarvam drstam sarvam asyedam dṛṣṭaṃ bharati. Wegen des ersten Satzes verweise ich auf die Bemerkungen S. 387f. Sankara erklärt dysjam durch upalabdham, und keiner der europäischen Erklärer hat an dem Wort Anstoß genommen. Mir ist es unbegreiflich, was das Erblicken oder das Sichtbarwerden der Welt durch die Virāj in diesem Zusammenhang bedeuten sollte. Der Gedankengang erfordert meines Erachtens mit absoluter Notwendigkeit einen Begriff, der in der Bedeutungssphäre von 'Essen' liegt, und ich habe es daher gewagt, dṛṣṭam durch daṣṭam zu ersetzen. Daß das verhältnismäßig seltene daṣṭam durch das gewöhnliche dṛṣṭam verdrängt werden konnte, erscheint mir begreiflich genug. Zu der Konstruktion des zweiten Satzes vergleiche man Brh. Ār. Up. 6, 1, 14 na ha vā asyānannam jagdham bhavati . . . ya evam etad annasyānnam veda, zur Bedeutung von dasta Mbh. 12, 88, 5 vyāghrīva ca haret putrān samdasen na ca pīdayet; Jāt. 2, 176, wo das Packen des Stockes durch die Gänse und durch die Schildkröte durch dams ausgedrückt wird (ekam dandakam kacchapena dasāpetvā sayam tassa ubho kotiyo dasitvā ākāsam pakkhandimsu, usw.); Jāt. 1, 222, wo der Reiher zu dem Krebs sagt, er wolle ihn dasitvā, d. h. mit dem Schnabel, packen; Jāt. 3, 52, wo die Otter die auf eine Rute gezogenen Fische valliyam dasitvā, indem sie die Rute mit den Zähnen packt, und der Schakal zwei Bratspieße und eine Eidechse mukhena dasitvā fortträgt.
  - 4, 3, 8 ya evam veda | ya evam veda. Böhtlingks Änderung von veda zu vedeti scheint mir überflüssig zu sein.
    - 3. Die Lehre im Jaiminīya-Upaniṣad-Brāhmaņa.

Das Kapitel, das die Lehre des Raikva enthält, hat eine Parallele in Jaim. Up. Br. 3, 1—2, wie zuerst Oertel, JAOS. XV, 234, gesehen hat. Von dem ersten Abschnitt gebe ich eine Übersetzung mit Hervorhebung

<sup>1)</sup> Diese Textänderung ist auch in Indien gemacht worden; Madhva hat so gelesen.

der wörtlichen Übereinstimmungen. Der Übersetzung des zweiten Abschnittes, wo diese Übereinstimmungen zahlreicher werden, schicke ich den Text mit Gegenüberstellung des Upaniṣad-Textes voraus<sup>1</sup>).

.. Es gibt fürwahr nur eine einzige ganze Gottheit - die übrigen sind Halbgottheiten - (nämlich) dieser, der hier reinigt (der Wind). Er (stellt) die Ergreifer aller Götter (dar). Er hat den Namen 'Untergang'. 'Untergang' uenut man hier die Ergreifer im Westen. Wenn (man sagt): 'die Sonne ist untergegangen' (sa yad ādityo 'stam agād iti), so ist das soviel wie daß sie zu den Ergreifern gegangen ist. Darum ist sie nicht vollständig. Sie geht in jenen ein (sa etam evāpyeti). Der Mond geht unter (astam candramā cti). Darum ist er unvollständig. Er geht in jenen ein (sa etam evāpyeti). Die Sterne gehen unter. Darum sind sie unvollständig. Sie gehen in jenen ein, Das Feuer geht aus (anv agnir gacchati). Darum ist es unvollständig. Es geht in jenen ein (sa etam evāpyeti). Der Tag geht, die Nacht geht. Darum sind sie unvollständig. Sie gehen in jenen ein. Die Himmelsgegenden werden trübe, sie sind während der Nacht nicht zu erkennen. Darum siud sie unvollständig. Sie gehen in jenen ein. Parjanya regnet und hört wieder auf. Darum ist er unvollständig. Er geht in jenen ein. Das Wasser schwindet dahin (kṣīyanta āpaḥ), ebenso die Kräuter, ebenso die Bäume. Darum sind sie unvollständig. Sie gehen in jenen ein. Darum, weil dies alles in den Wind eingeht, darum ist es der Wind, der das Saman ist. Der ist ein Samanwisser, der kennt das ganze Saman, wer solches weiß. Nun in bezug auf das Selbst (athādhyātmam). Während man schläft, spricht man nicht mit der Rede (na vai svapan vācā vadati). Dieselbe geht in den Atem ein (seyam eva prāņam apyeti). Man denkt nicht mit dem Denkorgan (manasā). Dasselbe geht iu den Atem ein. Man sieht nicht mit dem Auge (cakṣuṣā). Dasselbe geht in den Atem ein. Man hört nicht mit dem Ohre (krotrena). Dasselbe geht in den Atem ein. Darum, weil dies alles zusammen in den Atem geht, darum ist es der Atem, der das Saman ist. Der ist ein Sämanwisser, der kennt das ganze Säman, wer solches weiß. Darum, wenn man sagt: 'ach, heute weht es nicht', so hält es sich im Innern des Menschen auf; der sitzt da, voll, schwitzend."

Brālmaņa.

tud dha Śaunakam ca Kāpeyam Abki pratāriņam ca [Kākṣaseniṃ] brākmaṇaḥ pariveviṣyamāṇā upāvavrāja tau ha bibhikṣe \ taṃ ha nādadrāte ko vā ko veti manyamānau \\ ta i hopajagan

nahātmanas caturo deva ekaļi kas, m jagāra bhuvanasya gopāļi \ Upanisad.

atha ha Saunakam ca Kāpeyam Abhipratāriņam ca Kākṣasenim pariviṣyamāṇau brahmacārī bibhikṣe tasmā u ha na dadatuḥ || sa hovāca

mahātmanas caturo deva ekaļ kaļ so jagāra bhuvanasya gopās

<sup>4)</sup> Oerel hat schon vor der Gesamtausgabe des Brähmana (JAOS, XVI) Test and Ubersetzong der Stelle JAOS, XV, 249ff, veröffentlicht.

tam Kāpeņa va vijānanty ekc
bli pedāvin bahadhā nivistam
iti sa havācābli pratāvimam vāva
pedpadņa pedilmāhiti tvaņā vā aņam
pedņucņa iti tam ha pratņuvācātmā devāmīm ata martņānām
hivaņņaianta vapasa na sūnuļi
vidlibedam asņa malimānam āhur
avadņumāno ņad adantam atti

tam Kāpeya nāhhipasyanti martyā Abhipratārin hahudhā rasantam yasmai vā etad annam tasmā etan na dattam iti || tad n ha Šaunakaḥ Kāpeyaḥ pratimanvānaḥ pratyeyāy-ūtmā derānām janitā prajānām hiraņyudamṣṭra habhaso 'nasūrir mahāntam asya mahimānam āhur anadyamāno yad anannam attī ti rai rayam brahmacārin nedam upāsmahe dattūsmai bhikṣām iti || tasmā n ha dadnḥ.

"Es kam einmal ein Brahmane zu Śamiaka Kāpeya und Abhipratārin Kālsjaseni, wahrend sie sieh auftischen ließen. Er bettelte sie au. Sie besichteten ihn nicht, indem sie dachten, er sei irgendein gleichgültiger Mensch. Da sang er sie an:

Vier Großmachtige verschlingt ein einziger Gutt, der Hüter der Welt — wer ist das? Den kennen einige nicht, Käpeya, obwohl er vielfach sich niedergelassen hat. Abhipratärin.

Da sagte Abhiptatăriu; Tritt vor und erwidere diesem. Du mußt diesem erwidern. Er erwiderte ihm:

Der Odem der Götter und Menschen, goldzahnig wie der Sohn der Gewalt - graß, sagen sie, ist seine Größe, weil er, ohne gegessen zu werden, den Essenden ißt."

Es folgt noch ein Kommentar zu den beiden Strophen, auf den wir nachher zurückkommen werden.

Der erste Abselmitt des Brähmana über den Wind und den Präna bedarf kaum der Erklürung; schwieriger ist es, die genaue Bedeutung der Strophen des kleinen Äkhyäna zu ermitteln, das uns in dem zweiten Abschnitt vorliegt. Wichtig ist zunächst, daß wir feststellen können, daß die Strophen älter sind als das Brähmana selbst. Den Beweis liefert die Sprache.

In der zweiten Strophe wird der Esser hiranyadanto rapaso na sūnuh genannt. Handschriftliche Lesarten sind paraso und rapase im Kommentar. Oertel übersetzt die Worte 'with golden teeth, defective (?), not a son'. Dem läßt sich kann ein Sinn abgewinnen. Mir erscheint aber auch jeder andere Versuch, rapaso zu verstehen, aussiehtslos. Die Upanisad hat dafür babhaso, eine grammatisch unmögliche Form, die aber auf den richtigen Weg führt. Unzweifelhaft ist für rapaso rabhaso zu lesen'). Der Fehler ist in Grantha-Handschriften nicht selten, da in der Sprache der Schreiber, dem Tamil, die Aspiraten fehlen und in der Schrift b durch das Zeichen für p ausgedrückt wird. Dann aber kann es weiter nicht zweifelhaft sein,

<sup>1)</sup> So hatte richtig schon Ocrtel, JAOS. XV, 250, konjiziert.

daß die Worte zu übersetzen sind 'goldzahnig wie der Sohn der Gewalt'. Dieser Vergleich geht auf Agni. Agni ist schon im RV. der Esser (RV. 1. 65. 7 íbhyan ná rája ránany atti; 1, 143, 5 agnír jámbhais tigitaír atti bhárvati; 6. 4. 5 nitikti yó vāraņám ánnam atti; 8, 43, 29 túbhyam ghét tê janī imé ... dhāsim hinvanty áttave; 10, 4, 4 cárati jihváyādán; 10, 15, 12 addhi trám deva prágatā havīmsi: 10, 79, 1 nānā hánū vibhrte sám bharete ásingatī bápsatī bhúry attah; 2 ásinvann atti jihváyā vánāni \ átrāny asmai padbhílsám bharanti; 4 jáyamano matára gárbho atti usw.). Jaim. Up. Br. 2, 15, 1 wird er der gefräßigste der Götter genannt (esa u ha vära deränäm mahäśanatamo yad agnih). Er ist híranyadanta (RV. 5, 2, 3) und sákasah sūnú. sáhasah putrá (RV. passim), sūnúh śávasā (RV. 1, 27, 2), ūrjáh putrá (RV. 1, 96, 3). Man bezieht die Bezeichnung Agnis als 'Sohn der Kraft' auf die Hervorbringung durch das Reiben der Hölzer. Ursprünglich ist das sieherlich so gemeint, aber auch Indra ist śávasah sūnú (RV. 4, 24, 1), putrá sáraso maháh (RV. 8. 90. 2), und Indra kann nur deshalb so genannt sein. weil das saras seine Haupteigenschaft ist. In demselben Sinn kann auch rabhasah sunuh von Agni verstanden sein, denn Agnis charakteristische Eigenschaft ist das rabhas: RV. 1, 145, 3 ádatta sám rábhah; 2, 10, 4 rabhasim; 6. 3. 8 rabhasanó adyaut; 10. 3, 7 ásvai rábhasvadbhī rábhasvam chá gamyāh. Ob der Brāhmana-Kommentator den vollen Sinn der Worte noch verstanden hat, ist nicht sicher, da er zu dem Pāda nur bemerkt: na hy eşa sünuh | sünurüpo hy eşa san na sünuh. Er gibt damit aber jedenfalls die sprachwissenschaftlich richtige Erklärung des na als Vergleichungspartikel. Die Verwendung von na in dieser Bedeutung ist aber sicherlich ein Anzeichen hohen Alters, da sie schon im AV, selten zu werden beginnt.

In die gleiche Richtung weist ein anderes Wort in der ersten Strophe, jugūra. Alle Übersetzer geben es freilich durch ein historisches Tempus wieder.). Daß das falsch ist, braucht aber kaum gesagt zu werden. Jagūra steht selbstverständlich mit dem atti der zweiten Strophe auf gleicher Stufe und ist ein im präsentischen Sinn verwendetes Perfekt. Der Gebrauch des Perfekts in diesem Sinn ist in der Sprache der Brāhmaņas schon im Schwinden begriffen, und Wackernagel, Altind. Gr. I, S. XXX, urteilt: präsentisch gebraucht, beweist das Perfekt frühen, narrativ gebraucht, späten Ursprung des betreffenden Textes.

Altertümlich ist auch der Ausdruck  $gop\bar{a}h$ . Außerhalb der vedischen Mantras ist  $gop\bar{a}$  jedenfalls selten²); die spätere Sprache gebraucht für  $gop\bar{a}$   $gop\bar{a}$ , und die Upanisads insbesondere ersetzen  $gop\bar{a}$  gern durch  $gop^{d}f^{3}$ .

<sup>1)</sup> Oertel 'swallowed up'; in der Upanisad M. Müller 'swallowed', Bohtland's betrehlang', Deussen 'herabschlang'.

<sup>3)</sup> Belege aus der Upanişad-Literatur sind Svet. Up. 3, 2 samsrjya višeā blausar bela qelit; Nrsimbapārvatāp. Up. 2, 4 blauvanasya gopāle; Mahānār. Up. 20, 14 minus e pēl al libbanh.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vel. besonders Svet. Up. 4, 15 bhuranasya goptā; 6, 17 bhuranasylera @ [4]. Murel. Up. 1, 1, 1 bhuranasya goptā; Mahānār, Up. 5, 9 eza sarvasya bhūta ya thuy.

Vor allem fallen hier aber weiter die durch das Metrum erwiesenen Lesungen vijānanti eke abhipratārin und martiyānām ins Gewicht. Die Strophen halten sich also auch, was den Sandhi betrifft, durchaus im Rahmen der altvedischen Sprache. Ebenso entspricht das Metrum dem rgvedischen Typus. Und schließlich spricht doch auch der Umstand, daß der Verfasser des Brāhmaṇa es für nötig befunden hat, die Strophen durch einen Kommentar zu erläutern, dafür, daß sie älter sind als das Brāhmaṇa selbst.

Für das Verständnis der Strophen ergibt dieser Kommentar nicht allzu viel, da er im allgemeinen nur in der unbehilflichen Weise der ältesten Kommentare Umschreibungen gibt, die für den eigentlichen Sinn belanglos sind. Zur ersten Strophe bemerkt er: mahātmanas caturo [deva] eka iti | vāg vā agniķ | sa mahātmā devah | sa yatra svapiti tad vācam prāno girati | manas candramāh sa mahātmā devah | sa yatra svapiti tan manah prāno girati | cakşur ādityah sa mahātmā devah | sa yatra svapiti tac cakşuh prāno girati | śrotram diśas tā mahātmāno devāh | sa yatra svapiti tac chrotram prāno girati | tad yan mahātmanas caturo deva eka ity etad dha tat || kaḥ so jagāreti | prajāpatir vai kah | sa haitaj jagāra | bhuvanasya gopā iti | sa u vāva bhuvanasya gopāh || tam Kāpeya na vijānanty eka iti | na hy etam eke vijānanti | Abhipratārin bahudhā nivistam iti | bahudhā hy evaisa nivisto yat pranah ||. Der unbekannte Gott, den der Brahmane als den höchsten kennt, ist danach also der individuelle Prana, der, wenn der Mensch schläft, Rede, Denkorgan, Auge, Ohr und die damit identischen Gottheiten Feuer, Mond, Sonne und Himmelsgegenden verschlingt. Wir haben nicht den geringsten Grund, die Beziehung der Strophen auf den individuellen oder, genauer gesagt, den in den Lebewesen individualisierten Prāna zu bezweifeln. Die Ausdrücke, in denen hier von diesem Prāna gesprochen wird, deva ekah, bhuvanasya gopāh, bahudhā nivistam, kehren größtenteils wörtlich in der Schilderung des Prāņa Taitt. Ār. 3, 14 wieder: eko devo bahudhā niviştah, tam bhartāram tam u goptāram āhuh. Zu dem bhuvanasya gopāh vergleiche man auch die Äußerung in dem Lied des Dirghatamas, RV. 1, 164, 21: inó vísvasya bhúvanasya gopáh sá mā dhīrah pākam átrā viveša, 'da ging der Herr des Alls, der Hüter der Welt, der Weise, in mich Toren ein<sup>1</sup>)'. Dagegen glaube ich nicht, daß der Dichter

bhuvanasya goptā; Atharvasir. Up. 4 samsrjya višvā bhuvanāni goptā (gegenüber gopāḥ in Švet. Up.).

<sup>1)</sup> In den späteren Upanisads werden dieselben oder ganz ähnliche Ausdrücke natürlich auch auf andere als höchste erkannte Begriffe übertragen. So heißt z.B. Svet. Up. 4, 15 das als Rudra personifizierte Brahman sa eşa kāle bhuvanasyāsya goptā viśvādhipah sarvabhūteşu gūdhah, 4, 16 sarvabhūteşu gūdham. Ebd. 6, 17 scheint mit dem jñah sarvago bhuvanasyāsya goptā der persönliche Brahman gemeint zu sein. Ebd. 3, 2 heißt es von dem als Rudra aufgefaßten Ātman: pratyan janāms tiṣṭhati samcukopāntakāle saṃsrjya viśvā bhuvanāni gopāh. Muṇḍ. Up. 1, 1, 1 wird Brahmā viśvasya kartā bhuvanasya goptā genannt usw.

der Strophe die Identifizierung der vier von dem Präna verschlungenen Organe mit den außerhalb befindlichen vier Göttern beabsichtigt hat. wenn auch diese Identifizierung an und für sich alt ist. In dem Text ist sie jedenfalls nicht angedeutet; im Gegenteil, wenn sie beabsiehtigt war. müßte, genau genommen, nicht von vier, sondern von acht mahätmänah die Rede sein. Es ist auch zu beachten, daß in dem vorliergehenden Abschnitt von einer Gleichsetzung der Organe und Götter nichts gesagt wird. Bindend kann die Erklärung des Kommentators sehon deshalb nicht sein. weil die Strophen, wie wir sahen, aus einer früheren Zeit stammen als der Text des Brahmana, und wir haben um so mehr Berechtigung, an seiner Zuverlässigkeit zu zweifeln, als er noch ein anderes Wort sicherlich falsch erklärt, nämlich kah. Kah ist nach ihm Prajāpati1). Nun wird allerdings Prajāpati schon früh mit dem Prāna identifiziert. AV. 11, 4, 12 heißt es geradezu prānám āhuh prajāpatim. AV. 10, 8, 13 wird von Prājapati wie von Prāna gesprochen: prajāpatis carati garbhe antar adrsyamāno bahudhā ri jāyate (Vāj. S. 31. 19; Taitt. Ār. 3, 13, 1 mit der Variante ájāyamāno). Kauś. Up. 4, 16 sagt Ajātaśatru, daß er den Geist, der im Leibe sei (ya eraisa sarīre purusah), als Prajāpati verehre. Aber es wird kaum bestritten werden, daß hier die Deutung des kah auf Prajapati verfehlt ist. Der Brahmane stellt doch eine Frage an Käpeya und Abhipratärin, um sie zu prüfen. ob sie den Gott kennen, 'den einige nicht kennen'. Dazu kommt eine sprachliche Tatsache. Sämtliche Handschriften des Brähmana wie der Upanisad lesen kah (kas) so jagāra, und es ist bei der Übereinstimmung beider Werke nicht daran zu denken, so zu sa zu verändern, wie Oertel und Böhtlingk es tun2). Kah sah ist offenbar ein eingeschobener Satz, und daher sprach man das letzte Wort in der Pausaform. Später, als man den Vers niederschrieb, wurde dann, wie überall, äußerlich der Sandhi hergestellt, was zu einem so führen mußte. Die richtige Übersetzung kann also nur 'wer ist das?' sein. Daß es auch einheimische Erklärer gab, die das kah sah so verstanden, bezeugt Sankara, der in seinem Kommentar zur Upanisad, nachdem er selbst kah als Prajāpati erklärt hat, bemerkt: kah su jagareti praśnam eke3).

Für die zweite Strophe ergibt der Kommentar nichts4); wir sind also

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Diese Anffassung bernht im letzten Grunde bekanntlich auf der Umdeutung von RV, 10, 121 kismai devdya havlsä vidhema.

i) In den Ausgaben der Upanisad in der Änandäsrama-Samskrtagranthävali (14 und 63) steht allerdings auch sa; die Änderung stammt sieherlich erst von den Herausgebern.

<sup>2)</sup> Anch Vedesa sagt richtig sa kah kinnāmā kinnahimā ca.

<sup>4)</sup> Um Mißverständnissen vorzubeugen, möchte ich betonen, daß aus der Erchterung des Kommentars zum ersten Päda: ätmä hy eşa devänäm uta martyönöm meht etwa hervorgeht, daß er ätmä auf den unmittelbar vorher gemannten probet bezieht. Exabsdeutet in diesen Erklärungen nichts weiter als 'der in Rede-stehentlik soft e. B. 1, 44, 7, im Anfang des Kommentars: rüpam rüpam magharā boblærien, rögens rögens ha egt magharā boblæriti.

für die Deutung durchaus auf innere Kriterien angewiesen. Aus der ganzen Situation und insbesondere aus dem letzten Pāda geht hervor, daß Abhipratārins Strophe einen Gegensatz zu der des Brahmanen bildet. Abhipratarin ist sich einer Gottheit bewußt, die höher steht als die von dem Brahmanen erkannte, weil sie auch diese verschlingt¹). Die einzigen Worte, die uns einen Anhaltspunkt für das Wesen dieser Gottheit geben, sind ātmā derānām uta martyānām. Wir müssen sie, da es sich hier, wie oben gezeigt, um sehr alte Strophen handelt, nach Maßgabe älterer Texte interpretieren. Nun finden wir RV. 10, 168, 4 Vāta, der dort im Anschluß an 10, 121 als höchster Gott gepriesen wird2), als ātmā devānām bhūvanasya gárbhah hezeichnet3). Es muß also auch ātmā devānām uta martyānām der Wind sein. Wenn er hier als der Esser des Prana hingestellt wird, so beruht das sicherlich in erster Linie auf der Anschauung, daß beim Tode des Menschen, wie seine übrigen leiblichen Bestandteile in verschiedene Elemente, so sein Atem in den Wind eingelie; so heißt es schon RV. 10. 16. 3:

sūryam cákṣur gacchatu vátam ātmá dyám ca gaccha pṛthivīm ca dhármaṇā | apó vā gaccha yádi tátra te hitám óṣadhīṣu práti tiṣṭhā śárīraiḥ || Für den Ausdruck ātman tritt in der Brāhmaṇa-Zeit dann prāṇa ein; z. B. Śat. Br. 10, 3, 3, 8: sa yadaivaṃvid asmāl lokāt praiti vācaivāgnim apyeti cakṣuṣādityaṃ manasā candraṃ śrotreṇa diśaḥ prāṇena vāyum.

Die Lehre, die in dem Äkhyāna vorgetragen wird, ist also der Lehre des vorliergehenden Abschnittes insofern ähnlich, als in beiden Vāyu und Prāṇa als höchste Prinzipien hingestellt werden. Während aber dort Vāyu und Prāṇa über das Sāman hinüber miteinander identifiziert werden, wird hier der Vāyu dem Prāṇa übergeordnet. Ein innerer Zusammenhang zwischen den Abschnitten besteht nicht. Es sind zwei durchaus selbständige Stücke, die im Brāhmaṇa offenbar nur deshalb nebeneinandergestellt sind, weil sie ein ähnliches Thema behandeln.

## 4. Das Verhältnis der Lehre der Upanisad zu der des Brāhmaņa.

Daß die Darstellung der Upanişad jünger ist als die des Brāhmaṇa, darf wohl von vornherein als sicher gelten; Einzelheiten, die es beweisen, werden im folgenden zur Sprache kommen. Freilich läßt es sich, da ein großer Teil der vedischen Literatur verloren gegangen ist, nicht mit absoluter Gewißheit behaupten, daß der Verfasser der Upaniṣad gerade diesen Text des Brāhmaṇa für seine Arbeit benutzt hat. Allein, da die Chāndogya-

<sup>1)</sup> In der Upanișad ist dieser Gegensatz in der Prosa deutlich zum Ausdruck gebracht (nedam upāsmahe).

<sup>2)</sup> Siehe den Schluß der Strophe tásmai vátāya havişā vidhema.
3) In dem älteren Liede RV. 7, 87, 2 ist Vāta der ātman Varuņas (ātmā te vátaḥ).
Neben vāta steht ātman RV. 10, 92, 13 ātmānam vásyo abhi vātam arcata; 1, 34, 7 ātméva vātaḥ svásarāṇi gacchatam.

Upanişad wie das Brāhmaņa zum Sāmaveda gehört und da sich auch andere Stücke des Brāhmaņa in der Upanişad wiederfinden, so kann das Brāhmaņa doch mit höchster Wahrscheinlichkeit als die direkte Quelle der Upanişad bezeichnet werden, und ich halte daher den Versuch für berechtigt, die Geschichte der Entstehung der Samvargavidyā, wie sie uns in der Upanişad vorliegt, auf dieser Grundlage aufzubauen.

Die einleitende Erzählung von Janasruti und Raikva erweist sieh als ein Zusatz des Verfassers der Upanisad. Sehon das spricht nicht gerade für ihre historische Wahrheit, und mehr noch wird sie durch ihren tendenziösen Charakter als freie Erfindung gekennzeichnet. Ich habe schon oben S. 365 hervorgehoben, daß sich der Verfasser in dieser Erzählung von Anfang an bemüht, den Gegensatz herauszuarbeiten zwischen dem werktätigen Manne, von dem alle Nutzen ziehen, und dem wissenden, der von allen Nutzen zieht. Diese scharfe Betonung der Überlegenheit des Wissens über die Werktätigkeit ist für die spätvedische Zeit charakteristisch; erst die folgende Periode hat das Verhältnis zwischen Wissen und Werk auszugleichen gesucht und für eine Weile sogar in das Gegenteil verkehrt. Die ganze Geschichte von Jānaśruti und Raikva ist meiner Auffassung nach Sage, und die Äußerung über den Namen des dem Raikva geschenkten Dorfes läßt weiter darauf schließen, daß es eine Lokalsage war, die sich an den Namen Raikvaparņa im Lande der Mahāvṛṣas knüpfte. Für die Lokalisierung der Upanisad selbst ist diese Benutzung einer Sage des nordwestlichen Indiens von großem Wert.

Die Lehre ist in der Form, wie sie die Upanisad darbietet, ein Versuch, die beiden selbständigen Stücke des Brähmana zu einer Einheit zu verschmelzen. Der Verfasser der Upanisad hat daher die Identifizierung von Väyn und Präna, die im Brähmana das erste Stück abschließt, fallen gelassen.

Er hat ferner von den in den Wind eingehenden Naturmächten, bei deren Anfzählung das Brähmana eine gewisse Vollständigkeit zu erreichen sucht, vier ausgewählt und so die in den Wind eingehenden und die in den Präna eingehenden Objekte, wenigstens der Zahl nach, in ein Kongruenzverhältnis gebracht. Auffällig ist, daß er bei dieser Auswahl von dem üblichen Schema abgewichen ist, nach dem die Rede dem Agni, das Auge dem Äditya, das Denkorgan dem Candramas, das Ohr den Disas entspricht wie der Präna dem Väyu. Diese Gleichsetzung, die uns schon in dem Brähmana-Kommentar entgegentrat, findet sich z. B. auch Sat. Br. 10, 3, 3, 7, und sie geht bis in die rgvedische Zeit zurück, wie das Purusasükta. RV. 10, 90, 13f., zeigt:

candrámā mánaso jātáš cákṣoḥ sắryo ajāyata |
mūkhād indraš cāgniš ca prāṇād vāyūr ajāyata ||
nābhyā āsīd antārikṣaṃ šīrṣṇó dyaŭḥ sám avartata |
pudbhyāṃ bhāmir dišaḥ śrótrāt táthā lokām akalpayan ||

1) 1000, australlenden pentyerityn der Upanigad steht im Brähmung pratyuväca Perceiden, aben die Lesung ist nicht panz sieher, die Hundschriften pratyuyäca lieben
 4) Inc Handschriften nödräte, über die Oertebehe Lesung kann als sieher gelten.
 4) technisch Alecce estauen
 25

ist es, für die Änderung von adantam zu anannam einen Grund zu finden. Anannam hat überhaupt nur einen Sinn, wenn man es übersetzt auch das, was eigentlich nicht Speise ist'; ursprünglich ist das gewiß nicht. So verderbt aber auch der Text der Strophen in der Upanisad ist, so würde ich doch Bedenken tragen, die richtigen Lesarten einzusetzen. Wir haben jedenfalls keine Gewähr, daß der Verfasser die Strophen nicht schon in der jetzt vorliegenden Form aufgenommen und vielleicht sie gar selbst umgestaltet hat. Damit ist dann freilich auch Sankaras Erklärung von anasūri, die alle modernen Erklärer wiederholen, das Urteil gesprochen. Anasūri kann gar nicht 'nicht unweise' bedeuten, wie Sankara sagt (anasūriķ sūrir medhāvī na sūrir asūris tatpratiședho 'nasūriķ sūrir evety arthaķ). weil sūri zur Zeit der Abfassung der Upanisad noch gar nicht die Bedentung 'weise' hatte. Sūri ist in der alten Sprache nur der 'Herr', und diese Bedeutung müßte es auch hier haben, wenn ana wirklich doppelte Negation ist. Viel wahrscheinlicher ist es aber doch, daß man anasūrih als 'der Herr des Atems' auffaßte; ana 'Hauch, Atem' ist mehrfach in der Brh. Är. Up. und in der Chand. Up. selbst in 5, 2, 1 belegt1).

Die übrigen Abweichungen in der zu den Strophen gehörenden Prosaerzählung haben insofern ein allgemeineres Interesse, als sie zeigen, wie wenig man sich scheute, die Prosa des Akhyana nach eigenem Geschmack zu gestalten. Von Einzelheiten sei hier auf die Ersetzung des Brahmanen durch einen Brahmacarin hingewiesen. Sie ist kaum zufällig. Die Niederlage, die der Frager erfährt, erschien dem Standesgefühl des Späteren offenbar erträglicher, wenn es kein Brahmane, sondern nur ein Schüler war. Daß das wirklich der Grund der Änderung ist, ist um so wahrscheinlicher, als sich noch eine zweite Änderung aus demselben Motiv erklären läßt. Im Brālmaņa fordert Abhipratārin Kākşaseni den Saunaka Kāpeya auf. dem Brahmanen zu entgegnen (sa hovācābhipratārīmam vāra prapadya pratihrūhīti). Die folgenden Worte tvayā vā ayam pratyucya iti können unch dem Stil dieser Werke nur die Antwort des Saunaka sein2). Wenn der Text dann fortfährt: tam ha pratyuvāca, so kann das Subjekt des Satzes nur Abhipratārin sein. Abhipratārin Kākṣaseni, der seinem Namen und der Tradition nach ein Ksatriya ist3), widerlegt hier also den Brahmanen. In der Upanisad ist es vielmehr der Brahmane Saunaka Kāpeya, der den Schüler übertrumpft. Hier liegen also Änderungen vor, die ganz an die Umgestaltungen der ursprünglichen Prosaerzählung in den Jätakas erinnern.

In die Strophen selbst mußte der Verfasser der Upanisad natürlich, wenn er die beiden Stücke des Brähmana zur Einheit verschmelzen

<sup>4)</sup> Auch Vedeša hat ana 'Atem' in dem Wort gesucht: anaś căsau sării cet!/ ac a-ticil.

<sup>4)</sup> Oertel legt sie mit Ignorierung des ersten iti fülschlich dem Abhipratärin bei

<sup>2)</sup> Solve die im PW, unter Kakşarena angeführten Stellen und Sankara 221 Probin Stellen 1, 3, 35.

cānnādy annādinī ca krtatvena krtc hi dašasaņkhyāntarbhūtāto nnam avnādinī ca sā). M. Müller und Deußen schließen sich ihm an: these are again the Virāj which eats the food; 'und eben dieses ist Virāj, die Nah. rungsverzehrerin', während Böhtlingks Übersetzung 'das ist die Speise verzehrende Virāj' nicht recht erkennen läßt, wie er die Stelle versteht. Allein abgesehen davon, daß sieh so dem Ganzen schwerlich ein Sinn abgewinnen läßt, ist Sankaras Erklärung falsch, weil sie sprachlich unhaltbar ist. Das saisā muß doch ebenso beurteilt werden wie das tau ... ctau in 4. 3. 4 und das unmittelbar vorhergehende te . . ete; es kann also nur bedeuten 'diese so (nämlich im vorhergehenden) beschriebene'. Außerdem wäre doch auch zu erwarten, daß, wenn Virāj Speise und Speiseverzehrerin ist, auch von dem, der solches Wissen hat, gesagt werde, er sei Speise und Speiseverzehrer. Sankara behauptet das auch tatsächlich: tathā ridrān dasadevatātmabhūtah san virāttvena dasasamkhyayānnam krtasamkhyayānnādī. Er setzt sich damit in schärfsten Widerspruch zu dem Text selbst. der sagt: annādo bharati ya evam veda. Ich bin auf die Auseinandersetzungen Sankaras absiehtlich ausführlicher eingegangen, weil sie mir ein deutliches Beispiel dafür zu sein scheinen, daß er keineswegs nur in der Erklärung grammatischer Formen Fehler begeht, sondern auch kein Bedenken trägt. den Text sogar in sein Gegenteil zu verkehren, wenn er ihn in Einklang mit der Sruti setzen zu müssen glaubt.

Versuchen wir selbst den Sinn der Strophen zu ergründen, so müssen wir von der unverkennbaren und trotzdem von Sankara völlig außer acht gelassenen Tatsache ausgehen, daß der Verfasser der Upanisad in den hinzugefügten Schlußsätzen selbst angibt, wie er sie verstanden wissen will. Die Speiseverzehrerin ist die Virāj. Auf sie muß also der ātman1) der Götter, der Erzeuger der Geschöpfe, der ohne gegessen zu werden. auch die Nichtspeise ißt, bezogen werden. Die Speise besteht aus zehn Dingen, die sich aus zwei Gruppen von je fünf zusammensetzen, und die wegen dieses Zahlenverhältnisses als der Gewinn beim Krta-Wurf und als die in allen, d. h. in den zehn Himmelsgegenden befindliehe Speise bezeichnet werden. Niemand wird bezweifeln, daß diese zehn nach der Upanisad der Wind, das Feuer, die Sonne, der Mond, das Wasser auf der einen, der Prāna, die Rede, das Auge, das Ohr, das Denkorgan auf der anderen Seite sind. Diese müssen also unter dem ananna verstanden werden, das die Virāj verzehrt. Der Ausdruck zeigt aber, daß entweder unter den zehn oder in jeder der beiden Fünsergruppen einer ist, der eigentlich Nicht speise ist oder, wie es ursprünglich deutlicher hieß, selbst ein adat, ein Esser, ist. Nun verschlingt nach der ersten Strophe ein Gott vier großmachtige. Es ergibt sich also, daß unter diesem einen Gott nach der Aglfassung des Verfassers der Upanişad der höchste in jeder Gruppe zu ver-

<sup>3)</sup> Ich mösthe daher ötman in der Upanişad lieber durch 'Sode' wieder beiselbwich is ursprunglich, wie wir gesehen, auf den Wind bezogen, der 'Oden' ver

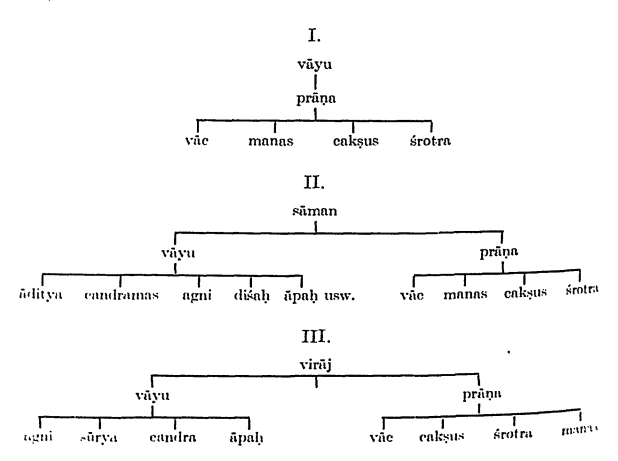
stehen ist, also der Wind, der Feuer, Sonne, Mond und Wasser verzehrt, und der Prāṇa, der Rede, Auge, Ohr und Denkorgan verschlingt, und daß die Virāj die niederen Kräfte nur mittelbar in sich aufnimmt, indem sie ihre Verzehrer verzehrt. Durch diese Deutung ist es dem Upaniṣad-Verfasser gelungen, die vollständige Übereinstimmung der ersten Strophe mit der vorher vorgetragenen Lehre vom Winde und Prāṇa als den Saṃvargas im Makrokosmos bzw. im Mikrokosmos herzustellen. Weiter ist der Brahmanen-Schüler in der Erkenntnis nicht vorgedrungen. Saunaka Kāpeya hat ein Höheres erkannt. Er verehrt nach dem Verfasser der Upaniṣad nicht den Wind und den Prāṇa, die er als idam, als irdische Kräfte, bezeichnet, sondern eine Macht, die auch diese beiden in sich aufnimmt, die Virāj.

Wir haben uns endlich die Frage vorzulegen: Was hat der Verfasser unter der Virāj verstanden? Es kann nicht meine Aufgabe sein, hier eine Geschichte des Wortes zu geben; sie würde vielleicht nicht einmal viel nützen, da im Laufe der Zeit die Begriffe, die man mit dem Wort verbunden hat, vielfach gewechselt haben und das, was hier über die Virāj gesagt wird, zu einer genauen Feststellung des Begriffes kaum ausreicht. Außer der Tatsache, daß die Virāj die Speiseverzehrerin, die Verschlingerin des Windes und des Prana, ist, ergibt sich aus dem Text nur noch, daß der Verfasser sie als die Seele der Götter, den Erzeuger der Geschöpfe betrachtet. Immerhin, meine ich, genügt das, um zu erkennen, daß mit der Virāj hier nicht einfach das Metrum dieses Namens gemeint sein kann, so überschwänglich es auch sonst gefeiert werden mag. Höchstens könnte man annehmen, daß bei der Wahl gerade dieses Namens für die höchste Macht die Erinnerung an die zehn Silben, aus denen das Metrum besteht, und die den zehn Teilen der Speise der Virāj entsprechen würden, mitgewirkt hat. Ebensowenig kann die Virāj als anna hier in Frage kommen1); es sieht im Gegenteil fast so aus, als oh der Verfasser sich mit seiner Bezeichnung der Virāj als annādī direkt gegen jene Gleichung der Brāhmanazeit gewendet hätte. Meines Erachtens kann Virāj hier nur ein Name des höchsten Prinzipes sein, der Gottheit, die alles in sich aufnimmt, wie alles aus ihr hervorgegangen ist; Virāj muß also in demselben Sinne verstanden werden, in dem es schon in den Liedern des Atharvaveda neben Prajāpati

<sup>1)</sup> Über Anna-Virāj siehe die Abhandlung von M. Mauss a. a. O. S. 333ff. Mauss hat aus unserer Stelle den Schluß gezogen, daß virāj ein Name des höchsten gewinnenden Wurfes, des Kṛta, sei; dieser Wurf zähle 10, 'parce qu'on additionnait à quatre, chiffre maximum, les trois autres coups nombrés 3, 2, 1, parce qu'il raflait tout'. Ich bekenne, daß ich nicht recht verstehe, wie sich Mauss diese Berechnung denkt. Aber auch davon abgesehen, kann ich bei meiner Auffassung der Worte saisā virād annādī nicht zugestehen, daß die Virāj noch direkt etwas mit dem Kṛtawurf zu tun hat. Eine zweite Stelle, wo virāj den gewinnenden Wurf bezeichnete, weiß auch Mauss nicht anzuführen; solange sie nicht beigebracht ist, möchte ieh sowohl diese Bedeutung des Wortes wie die Richtigkeit der daran geknüpften Theorie bezweifeln.

und Parameșthin erscheint (prajăpatili parameșthi virât 4, 11, 7; 8, 5, 10; prajăpatin parameșthinam virâjam 11, 5, 7; virât parameșthi prajăpatili 13, 3, 5).

Die allmähliche Entwicklung des Gottesbegriffes, wie wir sie in der Samvargavidyä verfolgen können, ist typisch für die Geschichte der Geistesströmungen in der spätvedischen Zeit. Die nach Ausweis der Sprache älteste Stufe bilden die Strophen in der Geschiehte von dem Brahmanen in ihrer ursprüngliehen Bedeutung; hier steht die personifizierte Naturmacht des Windes an der Spitze; sie nimmt den Atem auf, der seinerseits wieder die übrigen Lebensäußerungen in sich vereinigt. Die zweite Stufe ist die Lehre vom Wind und Atem, wie sie im Brähmana auftritt. Der Wind als der Oberherr der Naturerscheinungen und der Atem als der Oberherr der Lebensäußerungen des Menschen werden hier auf gleiche Stufe gestellt, und beide werden identifiziert mit dem, was dem Sāmanpriester als Höchstes gilt, mit den seit Ewigkeit bestehenden heiligen Liedern. Die Upanişad ersetzt das Sāman durch die Virāj, den einen allumfassenden Gott. Vielleicht läßt die folgende schematische Darstellung die geschilderten Verhältnisse noch klarer hervortreten.



## Die Saubhikas.

Ein Beitrag zur Geschichte des indischen Dramas.

Pischel hat in seiner Abhandlung über das altindische Schattenspiel<sup>1</sup>) auf die große Ähnlichkeit hingewiesen, die zwischen dem sogenannten Mahānāṭaka und dem aus der Mitte des 13. Jahrhunderts stammenden Dūtāngada des Subhata besteht. Beide entnehmen ihren Stoff der Rāma-Sage; das Mahānāṭaka führt die ganze Geschichte des Rāma vor, das Dūtāngada behandelt eine Episode daraus, die Sendung des Angada und die sich anschließenden Ereignisse bis zum Tod des Rāvaņa. Wie nahe sich Mahānāṭaka und Dūtāngada stehen, geht schon daraus hervor, daß sich von den 56 Strophen, die die kürzere Fassung des Dūtāngada enthält. nicht weniger als 14 auch im Mahānāṭaka finden. Es ist freilich nicht sicher, daß Subhata diese Strophen dem Mahānātaka selbst entlehnt hat. V. 52 und 53 (= Mahān. M 9, 93 und 92) stehen z. B. auch im Bālarāmāyana (9, 58 und 59). Subhaṭa kann sie diesem Werk auch direkt entnommen haben; sagt er doch in der Schlußstrophe selber, daß er einiges selbst verfaßt, anderes von älteren trefflichen Dichtern übernommen habe. Genau so entnimmt aber auch das Mahānāṭaka einen großen Teil seiner Strophen älteren Werken; insbesondere sind die Rāma-Dramen des Bhavabhūti. Uttararāmacarita und Mahāvīracarita, das Bālarāmāyaņa des Rājaśekhara, das Anargharāghava des Murāri und das Prasannarāghava des Jayadeva geplündert. Aus Strophen besteht aber fast das ganze Mahānāṭaka. Gelegentlich sind kurze Bemerkungen in Prosa den Strophen als Einleitung vorangestellt; zu einem eigentlichen Dialog in Prosa, wie er sonst im Drama üblich ist, finden sich aber nur hier und da kümmerliche Ansätze, so z. B. in der Rezension des Madhusūdana im Anfang des dritten Aktes in der Szene zwischen Daśaratha und Kaikeyī. Ebenso werden nach Pischel auch im Dütängada meist nur Verse gegeben; 'nur an ganz wenigen Stellen, die aber nicht einmal in allen Handschriften stehen, findet sich ein kurzer Dialog.' Die Strophen des Mahānāṭaka enthalten aber weiter nur zum Teil die Rede der auftretenden Personen. An zahlreichen Stellen berichten sie einfach die Handlung in epischer Weise. Ebenso enthält das Dūtāûgada, wie Pischel zeigt, Strophen rein erzählenden Inhalts. Die Strophen des Mahānāṭaka sind ferner sämtlich in Sanskrit; ebenso fehlt im Dūtāngada nach Pischel in mehreren Handschriften das Prakrit. Das Mahanațaka zeichnet sich endlich durch die ungeheure Menge der auftretenden Personen aus; der Vidūṣaka findet sich aber nicht unter ihnen. Eben-o hat das Dūtāngada eine im Verhältnis zu seinem Umfang auffallend große Zahl von Personen; der Vidüşaka fehlt aber auch hier. Diese Clercinstimmungen schließen in der Tat die beiden Stücke eng zusammen und heben sie von der ganzen Menge der übrigen Dramen ab. Nun nennt de h

<sup>1)</sup> SBAW. 1906, S. 482ff.

das Dūtāngada selbst aber ein chāyānāṭaka. Wilson wollte das als 'shade or outline of a drama' auffassen, Lévi als 'drame à l'état d'ombre'; Pischel selbst hatte es früher als 'Schatten von einem Spiel', 'halbes Drama' erklärt. Aber diese Deutungen sind ganz unbefriedigend, und Pischel hat daher vorgeschlagen, chāyānāṭaka im wirklichen Sinne als 'Schattenspiel' zu nehmen'). Gray in der Einleitung zu seiner Übersetzung des Dūtāngada (JAOS. XXXII, 59ff.) und Hillebrandt in seiner Abhandlung über die Anfänge des indischen Dramas, S. 6, haben ihm zugestimmt; ich glaube nicht. daß man an der Richtigkeit dieser Erklärung noch zweifeln wird.

Dem Dūtāngada ähnlich ist das Haridyūta, dessen Verfasser und Zeit unbekannt sind. Es wird aber nicht als chāyānāṭaka bezeichnet. Dagegen haben wir aus der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts noch drei chāyānāṭakas eines gewissen Vyāsa Śri-Rāmadeva, das Rāmābhyudaya, das Subhadrāpariṇayana und das Pāṇḍavābhyudaya. Ein ganz modernes, erst 1883 verfaßtes chāyānāṭaka ist das Sāvitrīcarita des Śaṅkaralāla. Diese späteren chāyānāṭakas unterscheiden sieh in nichts von den gewöhnlichen Dramen. Zu beachten ist aber, daß sie alle ihren Stoff den Epen entnehmen. Über das chāyānāṭaka des Viṭṭhila, das angeblich die Geschichte der 'Ādil-Shāhī-Dynastie behandelt, läßt sieh zur Zeit nichts Sieheres sagen²).

Fassen wir das Mahānāṭaka und das Dūtāṅgada als Schattenspiele auf, so bieten uns das javanische und das siamesische Schattenspiel genaue Parallelen³). Das Wayang purwa, die vornehmste und am weitesten verbreitete Gattung des javanischen Schattenspieles, entnimmt seine Stoffe dem Rāmāyaṇa und Mahābhārata und daneben der javanischen Kosmogonie Manik Maya. Das siamesische Schattenspiel scheint vorzugsweise auf das Rāmāyaṇa zurückzugreifen. Die Proben, die F. W. K. Müller aus siamesischen Textbüchern veröffentlicht hat⁴), weisen, wie schon Pischel bemerkt hat, eine überraschende Ähnlichkeit mit dem Mahānāṭaka und Dūtāṅgada auf. Der ganze Text besteht auch hier aus Strophen, die

<sup>1)</sup> Ich bemerke übrigens, daß Jacob, der sich um die Erforschung der Geschichte des Puppenspieles und des Schattenspieles die größten Verdienste erworben hat, in reiner Geschichte des Schattentheaters, S. 8, angibt, daß er diese Erklärung schon früher gegeben habe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. über diese Dramen Pischel a. a. O. S. 495, und die dort angeführte Literatur, und Gray a. a. O. S. 62f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Das juvanische und das siamesische Spiel würden sogar mehr als Parallehr wein, wenn sich ihre Herkunft aus Indien nachweisen ließe. Man hat den indieden Ursprung des javanischen Spieles in neuerer Zeit geleugnet (vgl. insbesondere Hazen. Bijdrage tot de kennis van het javaansche tooneel, S.18ff.). Ich muß darauf verzichten, auf die Frage hier nüher einzugehen, meines Erachtens kunn über dir aut tochthone Ursprung des javanischen Schattenspieles keineswegs als sieher gellen.

<sup>5)</sup> Nång, Siamesische Schattenspielfiguren im Kgl. Museum für Völkerkund (2) Berlin. Supplement zu Band VII von Internationales Archiv für Ethnograf! (2)

durchaus epischen Charakter zeigen1). Die Sprache ist reich und gewählt wie in den Sanskrit-Dramen, woraus Pischel mit Recht geschlossen liat, daß die siamesischen wie die indischen Stücke die literarischen Fortsetzer eines ursprünglicheren volkstümlicheren Schattenspieles seien. Ich möchte hier weiter auf die merkwürdige Art der Bühnenanweisungen im Mahanataka hinweisen. Sie zeigen vielfach nicht die knappe sachliche Form, wie wir sie sonst in Dramentexten zu finden gewohnt sind, sondern sind oft lang ausgesponnene Schilderungen in der Sprache des Kāvya. Als Beispiele mögen zwei Stellen aus der Rezension des Dāniodara dienen: 14, 33 tatrāśokavanikāsthitavimānam āruhya Jānakīm Rāmarāvaņayor yuddham darśayati Trijaţā Saramā ca | Mandodary api sundarīparivṛtā Lankācalam āruhya paśyati | Rudro 'pi samudramadhya ekena carenopasthito uuddham pasyati | devāh sarve vimānādhirūdhā nabhomandalagatā unddham pasyanti sma | Rāmah Samhārabhairava iva krodham nātayati Kālarudra iva: 14,43 Mandodarī sakalasundarībhih parivrtā galadaviralanetrajalapravāhajh Sītāpater virahānalena saha Lankāpateh pratāpānalam nirvāpayantī hāhākāram ghoraphūtkārail kurvantī jhaļiti Trikūtācalād utpatya samarabhūman mahānidrāgatasya nijaprānanāthasya Lankāpates caranakamalayor nipatya. Diese Schilderungen entsprechen dem sogenannten Janturan des javanischen Schattenspieles, das unter gedämpfter Musikbegleitung hergesagt wird2). Dürften wir uns die indischen Szenarien in ähnlicher Weise vorgetragen denken, so würde die auffallende literarische Form, die sie zeigen. mit einem Schlage verständlich werden.

Pischel hat dann das Bestehen des Schattenspiels in Indien durch weitere Nachweise in der Sanskrit- und Pali-Literatur wahrscheinlich zu machen gesucht<sup>3</sup>). Völlig einwandfrei ist das Zeugnis Nīlakaṇṭhas, der zur Erklärung des Mbh. 12, 295, 5 erscheinenden Wortes rūpopajīvana bemerkt: rūpopajīvanaṃ jalamaṇḍapiketi dākṣiṇātyeṣu prasiddham jugara sūkṣmavastraṃ vyavadhāya carmamayair ākārai rājāmātyādīnāṃ caryā pradarśyate. Wenn sich auch das Wort jalamaṇḍapikā bis jetzt nicht hat nachweisen lassen<sup>4</sup>), so macht doch die Angabe, daß die Figuren aus Leder seien, dem noch heute im Orient fast allgemein verwendeten Material, und

<sup>1)</sup> Z. B. aus dem Anfang: Zu derselben Zeit erhob der König der Atten der Hände nach allen Seiten zum Gruß. Er hatte den Lärm des Schlichtgetungerigehört, der zum Himmel drang (?); er befragte Biblisana: 'Das versenn, it Herr, welches heranstürmt, sind es die Asuras des Kumbhakarna? Wie? Od rischt die ersten der Dämonen herausgezogen um zu streiten?'

<sup>2)</sup> Serrurier, De Wajang Poerwa, S. 216, 218; Hazen a. a. O. S. 103; J. J., Geschichte des Schattentheuters, S. 14.

<sup>3)</sup> Über das Schattenspiel im heutigen Indien scheint nichts behand zu este Shankur P. Pandit, Vikramorvasiyam, Notes S. 4, sagt allerdiags, dab die Verfalz zu von Puppen und Papierfiguren heute die einzige dramatisch. Behankur zu est bevölkerung sei. Aber diese Papierfiguren dienen offenbar nicht dam Schatzen.

<sup>4)</sup> Printz, Bhūṣū-Wörter in Nīlakaṇthus Bhārntabhī vadip . 8, 24%.

die Betonung der Dünnheit des Tuches es völlig sicher, daß Nīlakantha nicht etwa das Puppenspiel, sondern das Schattenspiel meint. Nīlakantha gehört aber erst dem Ende des 17. Jahrhunderts an<sup>1</sup>), und es ist natürlich eine andere Frage, ob seine Erklärung auch für die Mahābhārata-Stelle zutrifft. Pischel hat sie bejaht und danach auch rūpopajīvin in Varāhamihiras Brhatsamhitā 5, 74 als 'Schattenspieler' erklärt. Die Zusammenstellung von rūpopajīvana mit rangāvatarana im Mbh. und die Erwähnung des rūpopajīvin im Anschluß an den Maler, den Schreiber und den Sänger (citrakaralekhakageyasaktān) in der Brhats. sprechen entschieden zugunsten dieser Auffassung. Bei der Vieldeutigkeit des Ausdruckes rūpa ist freilich völlige Sicherheit nicht zu erlangen. Protap Chandra Roy übersetzte rūpopajīvana mit 'disguising oneself in various forms, exhibition of puppets'. Daß auch Puppen durch rūpa bezeichnet sein könnten, ist nicht unmöglich, und ebensowenig kann es als ausgeschlossen gelten, daß rūpopajīvana der Name einer ähnlichen Kunst sei wie die der heutigen Bahurūpīs, die nach Molesworth 'dancers, actors, maskers, mimes, merry Andrews' sind, nach Grierson Leute, die in Verkleidung auftreten, Salām sagen und wieder abtreten, um in neuer Verkleidung zu erscheinen<sup>2</sup>). Dazu kommt endlich noch, daß rūpājīvā 'die von ihrer schönen Gestalt Lebende' ein Wort für 'Hetäre' ist, und daß für rūpājīvā im späteren Pali auch rūpūpajīvinī eintritt. Hillebrandt a. a. O. S. 6f., hat daher rūpopajīvana und rūpopajīvin wieder wie früher Böhtlingk und Kern von den Hetären verstehen wollen. Die nahe Berührung der Mimen und Musiker mit dem Hetärentum ist ohne weiteres zuzugeben. Trotzdem ist mir gerade an diesen Stellen die Beziehung auf die Hetären nicht wahrscheinlich. Varähamihira spricht von rūpopajīvin, nicht von rūpopajīvinī3), und auch im Mbh. ist dem ganzen Zusammenhang nach wahrscheinlich von Männern die Rede. Außerdem scheint mir Nīlakanthas Erklärung, gerade weil sie nicht die zu allernächst liegende ist, Beachtung zu verdienen.

Das Schattenspiel hat Pischel endlich auch in Therīgāthā 394 finden wollen, wo eine Nonne zu einem Manne, der sie zur Liebe überreden will, sagt:

māyam viya aggato katam supinante va suvannapādapam | upadhāvasi andha rittakam janamajjhe-r-iva rupparūpakam ||

Pischel übersetzt die Strophe: 'Du stürzest dich, o Blinder, auf etwas Nichtiges, gleichsam auf ein Blendwerk, das vor dir aufgeführt wird, auf einen goldenen Baum im Traum, auf ein Schattenspiel im Menschengedränge.' Frau Rhys Davids hat es vorgezogen, rupparūpaka als Puppen-

<sup>1)</sup> Printz a. a. O. S. 8.

<sup>2)</sup> Ihre Vorführungen heißen nach S. M. Tagore, The eight principal Rasas of the Hindus, S. 20, parivarta 'Veränderung'.

<sup>3)</sup> Daran kann auch des Kommentators Erklärung von rūpopajīvin durch veśyājanaḥ nichts ändern. Rūpopajīvin kann hier nur Substantivum sein.

spiel zu fassen1). Hillebrandt a. a. O. S.7, lehnt Pischels Erklärung als unwahrscheinlich ab, wendet aber auch gegen die Deutung auf das Puppenspiel ein, daß man hier dem rittakam entsprechend eher etwas absolut Nichtiges erwarte; rupparūpaka sei daher ein Gaukelspiel, wie es im Dasakumāracarita beschrieben werde; auch der Kommentar sage ja. daß es māyākārena mahājanamajihe dassitam sei. Nun werden wir aber sehen. daß die Māyākāras höchst wahrscheinlich gerade mit Schattenbildern arbeiteten; ich kann daher in den Auffassungen Pischels und Hillebrandts keinen großen Unterschied entdecken. Ich halte in der Tat die Beziehung des rupparūpaka auf das Schattenspiel als das Wahrscheinlichste. Eine Parallele bietet eine Strophe des javanischen Arjunaviväha2), wo die Menschen, die nach den Sinnesgenüssen dürstend, nicht wissen, daß die Dinge nur Blendwerk (mäyä) sind, mit denen verglichen werden, die betrübt und verwirrt auf ringgit3) schauen, obwohl sie wissen, daß es ausgeschnittenes Leder ist. Andererseits wird in der Mahavyutpatti 139 unter anderen Bildern für scheinbare Realität, von denen ich hier mit Rucksicht auf die Gäthä nur mäyä, svapnah, riktamustih hervorheben will, auch națarangal genannt. Unter națaranga haben wir uns offenbar mimische Darstellungen jeglicher Art vorzustellen. Man hat also in spaterer Zeit jedenfalls die Vorführungen der natas schlechthin als eine Welt des Scheines angesehen, und eine absolute Notwendigkeit, rupparüpaka auf das Schattenspiel zu beziehen, liegt nicht vor4). Zusammenfassend glaube ich sagen zu

<sup>1)</sup> Psalms of the Sisters. 2) Hazeu a. a. O. S. 9f. Jacob a. a. O. S. 9.

<sup>3)</sup> Im Text steht tringgit, das Schreibfehler für ringgit, den gewöhnlichen Namen

können, daß nach den Pischelschen Untersuchungen das Bestehen eines literarischen Schattenspieles in Indien seit der Mitte des 13. Jahrhunderts feststeht, und daß manche Anzeichen dafür sprechen, daß ihm ein volkstümliches Schattenspiel vorangegangen ist, das vielleicht bis in die vorchristliche Zeit zurückgeht.\*

Davids in seiner Übersetzung annimmt, 'skilled in detecting the source of offences', sondern 'geschickt im Vortrag der Umstände, die zur Aufstellung einer Regel führten' (siche Childers unter nidana und vergleiche die Phrase etasmin nidane etasmin pakarane, z. B. Cull. 1, 25, 1); nur so kommt das pathana zu seinem Recht. Die folgenden Worte bis atekiccha- übersetzt Pischel zweifellos richtig 'geschickt (in der Entscheidung darüber, ob) ein Vergehen vorliegt oder nicht, ob (das Vergehen) schwer oder leielit ist, ob es gesühnt werden kann oder nicht'. Apatti ist der gewöhnliche Ausdruck für cin Vergehen gegen die Ordensregeln; leichte und schwere Vergehen werden auch sonst oft unterschieden (z. B. Cull. 7, 5, 2 anāpattim āpattīti dīpenti āpattim anāpattīti d. lahukam āpattim garukā āpattīti d. garukam āpattim lahukā āpattīti d.). Mit dem Gebrauch von atekiccha vergleiche man etwa Cull. 7, 5, 5, wo der samghabhedaka atekiccha genannt wird. Die folgenden Worte übersetzt Pischel '(geschickt in der Entscheidung darüber), wie (ein Vergehen) wieder gutgemacht, dargelegt, beseitigt, geheilt, entfernt, hinausgeschafft, gemildert werden kann'. Aus Childers ist zu erschen, daß āpattiuţthāna die 'Rehabilitierung eines Mönches' ist, desanā 'Beichte' (vgl. den Ausdruck apattim deseti, z. B. Cull. 4, 13, 2f.; 14, 31f.), niggaha 'Tadel, Degradierung', paţikamma 'Buße'. Dic letzten drei Ausdrücke haben mit āpatti direkt überhaupt nichts mehr zu tun: osāraņa ist die Wiederaufnahme eines zeitweilig ausgeschlossenen Mönches (vgl. Mahāv. 9, 4, 10 f.), nissāraņa die Ausschließung eines Mönches (vgl. Mahāv. 9, 4, 9), paţisāraņa die fcierliche Entschuldigung eines Mönches bei einem Laien (vgl. Cull. 1, 18ff.). Daß hier lauter Termini der Kirchendisziplin vorliegen, hatte im wesentlichen richtig sehon Rhys Davids erkannt. Von den Kopisten soll nidänapathanakusalä nach Pischel 'geschickt im Lesen des Originals' bedcuten; im folgenden, meint er, brauche man in seiner Übersetzung an Stelle von 'Vergehen' nur 'Fehler' zu setzen und an die Stelle von 'gesühnt (satekiccha)' etwa 'ausgemerzt', so passe alles ganz vorzüglich auch auf die Kopisten. Pischel muß also satekiccha auch von den eigentlichen rūpadakkhas im übertragenen Sinne verstellen, und das scheint mir seine ganze Erklärung hinfällig zu machen, ganz abgeschen davon, daß sich weder nidana im Sinne von 'Original' noch irgendeiner der anderen Ausdrücke mit Bezug auf handschriftliche Fehler oder ihre Verbesserung nachweisen läßt. Leute, die wissen, ob etwas heilbar oder unheilbar ist, haben meines Erachtens den Anspruch, als Ärzte angesehen zu werden. Nun ist es aber doch gewiß kein Zufall, daß noch eine ganze Anzahl von anderen Ausdrücken in der Beschreibung der rūpadakkhas medizinische Fachausdrücke sind. Bei Caraka und Suśruta bedeutet nach dem PW. guru und laghu sehwer bzw. leicht verdaulich, utthäna die Entleerung (vgl. Bower MS. II, 45, 389), nigraha das einer Krankheit Einhalt tun, pratikarman Anwendung von Gegenmitteln, Kur, Behandlung (vgl. pratikāra und śarīrasya pratikriyā, Mbh. 12, 59, 66), pratisāraņa das Bestreichen oder Betupfen einer Wunde usw. Das letzte Wort kommt im Sanskrit überhaupt nur in dieser Bedeutung vor, und die Vermutung liegt nahe, daß sieh die Bedeutung Versöhnung des gekränkten Laien' überhaupt aus der Bedeutung 'Bestreichen der Wunde' entwickelt hat. Wegen der Verbindung mit pathana muß ferner nidana auch hier der Name irgendeines literarischen Produktes sein; dann kann es aber nur 'die Lehre von den Ursachen und dem Wesen der Krankheiten', 'das Lehrbueh der Pathologie' sein. Über die vier Ausdrücke, die ich vorläufig in der medizinischen Literatur nicht nachweisen kann,

Kehren wir nun noch einmal zum Mahānāṭaka zurück. Mir scheint für die Beurteilung des Charakters des Werkes vor allem eine Strophe von Wichtigkeit zu sein, die sich in der Rezension des Miśra-Madhusūdana (M) hinter der Nāndī findet und nach der Bühnenangabe dem Sūtradhāra in den Mund gelegt ist (nāndyante sūtradhāraḥ). Sie lautet:

Vālmīker upadešataķ svayam aho vaktā Hanūmān kapiķ śrī-Rāmasya Raghūdvahasya caritam saumyā vayam nartakāķ | goṣṭhī tāvad iyam samastasumanaķsamghena samveṣṭitā tad dhīrāķ kuruta pramodam adhunā vaktāsmi Rāmāyaṇam ||

Die Strophe fehlt in der Rezension des Miśra-Dāmodara (D), die Aufrecht. Cat. cod. man. Bibl. Bodl. VIII, 142, nicht nur als die ältere bezeichnet<sup>1</sup>). sondern auch als die Vorlage für M zu betrachten scheint, da er sagt: Longe maiora Madhusúdana molitus est qui non modo librum in pauciores partes contraxit2), sed plurima addidit, multa omisit, distichorum collocationem saepe mutavit. Mohanadásae3) textus quum disticha 548 contineat, in Madhusúdanae recensione 720 inveniuntur. Idem in fabulae fine Rámae in coelum ascensum descripsit, cuius rei nulla in recensione altera mentio reperitur.' Ich möchte mir über das relative Alter der beiden Rezensionen hier kein Urteil erlauben; die Frage kann nur unter Heranziehung des handschriftlichen Materials entschieden werden.\* An und für sich kann die größere Länge von M noch nicht beweisen, daß es das jüngere Werk ist, zumal noch nicht einmal der Umfang von Madhusüdanas eigener Arbeit feststeht. In der Ausgabe von Rämatärana Siromani (Calcutta 1870) hat M allerdings 721 oder, wenn man die stereotypen Strophen am Schluß der Akte mitzählt, 730 Strophen. In der Ausgabe von Kālīkṛṣṇa Bāhādur

āpatti, desanā, osāraņa und nissāraņa, läßt sich natürlich nichts sicheres sagen; jedenfalls lassen sie sich ebensogut als medizinische Termini verstehen wie von der Tätigkeit der Kopisten. Da äpatti nach Hemacandra, An. 3, 240, ein Synonym von dosa ist, so kann es wohl auch wie dieses 'Krankheit' als Störung der drei Grundstoffe des Körpers bezeichnen; damit können garuka und lahuka natürlich auch im Sinne von 'schwer' und 'leicht' verbunden werden. Desanā könnte 'Verordnung' sein (disatah im Bower MS. III, 184, 64 ist wohl Fehler für dihatah), sofern es nicht mit dem vorhergehenden vutthäna im Sinn von 'Anweisung, wann der Kranke aufstehen kann' zu verbinden ist. Osāraņa und nissāraņa endlich könnten sehr wohl vom 'Abtreiben' und 'Heraustreiben' von Gift oder Krankheitsstoffen aus dem Körper verstanden werden. Wenn wir so auf die Bedeutung 'Arzt' für rūpadakkha geführt werden, so ist damit allerdings wohl nur die allgemeine Begriffssphäre gegeben. Vermutlich bezeichnete das Wort irgendwelche Spezialisten. Was die Etymologie betrifft, so möchte ich hier nur bemerken, daß das Wort nicht unbedingt auf rūpadakşa zurückgeführt werden muß. Dakkha könnte auch auf dṛkṣa zurückgehen; dakkhati findet sich bekanntlich schon in den Asoka-Inschriften.

<sup>1)</sup> Ebenso Catal. Catal. I, S. 438. Aufrecht nennt an der ersten Stelle D irrtümlich die Rezension des Mohanadasa, der nur der Kommentator von D ist.

<sup>2)</sup> M hat 9, D 14 Akte. 3) Lies Dámodarae.

können, daß nach den Pischelschen Untersuchungen das Bestehen eines literarischen Schattenspieles in Indien seit der Mitte des 13. Jahrhunderts feststeht, und daß manche Anzeichen dafür sprechen, daß ihm ein volkstümliches Schattenspiel vorangegangen ist, das vielleicht bis in die vorchristliche Zeit zurückgeht.\*

Davids in seiner Übersetzung annimmt, 'skilled in detecting the source of offences'. sondern 'geschickt im Vortrag der Umstände, die zur Aufstellung einer Regel führten' (siehe Childers unter nidana und vergleiche die Phrase ctasmim nidane ctasmim pakarane, z. B. Cull. 1, 25, 1); nur so kommt das pathana zu seinem Recht. Die folgenden Worte bis atckiecha- übersetzt Pischel zweifellos richtig 'geschickt (in der Entscheidung darüber, ob) ein Vergeben vorliegt oder nicht, ob (das Vergeben) schwer oder leicht ist, ob es gesühnt werden kann oder nicht'. Apatti ist der gewöhnliche Ausdruck für ein Vergeben gegen die Ordensregeln; leichte und schwere Vergeben werden auch sonst oft unterschieden (z. B. Cull. 7, 5, 2 anāpattim āpattīti dipenti āpattim anāpattiti d. lahukan äpattim garukā äpattīti d. garukam āpattim lahukā āpattīti d.). Mit dem Gebrauch von atckiecha vergleiche man etwa Cull. 7, 5, 5, wo der samghabhedaka atekiecha genannt wird. Die folgenden Worte übersetzt Pischel '(geschiekt in der Entscheidung darüber), wie (ein Vergehen) wieder gutgemacht, dargelegt, beseitigt, geheilt, entfernt, hinausgeschafft, gemildert werden kann'. Aus Childers ist zu ersehen, duß äpattiutthäna die 'Rehabilitierung eines Mönches' ist, desanä 'Beichte' (vgl. den Ausdruck apattim deseti, z. B. Cull. 4, 13, 2f.; 14, 31f.), niggaha Tadel. Degradierung', pațikamma Buße'. Die letzten drei Ausdrücke haben mit apatti direkt überluupt nichts mehr zu tun: osāraņa ist die Wiederaufnahme eines zeitweilig ausgeschlossenen Mönches (vgl. Mahav. 9, 4, 10f.), nissärana die Ausschließung eines Mönches (vgl. Mahāv. 9, 4, 9), paţisāraņa die feierliche Entschuldigung eines Mönches bei einem Laien (vgl. Cull. 1, 18ff.). Daß hier lauter Termini der Kirchendisziplin vorliegen, hatte im wesentliehen richtig sehon Rhys Davids erkannt. Von den Kopisten soll nidanapathanakusala nach Pischel 'geschickt im Lesen des Originals' bedeuten; im folgenden, meint er, brauche man in seiner Übersetzung nn Stelle von Vergeben' nur 'Fehler' zu setzen und an die Stelle von 'gesühnt (sutekiccha)' etwa 'ansgemerzt', so passe alles ganz vorzüglich auch auf die Kopisten. Pischel nuß also satekiecha nuch von den eigentlichen rüpadakkhas im übertragenen Sinne verstehen. und das scheint mir seine ganze Erklärung hinfällig zu machen, ganz abgesehen davon. daß sich weder nidana im Sinne von 'Original' noch irgendeiner der anderen Ausdrücke mit Bezug auf handschriftliche Fehler oder ihre Verbesserung anchweisen läßt. Leute, die wissen, ob etwas heilbar oder unheilbar ist, haben meines Erachtens den Auspruch, als Ärzte augeschen zu werden. Nun ist es aber doch gewiß kein Zufall, daß noch eine ganze Anzahl von anderen Ausdrücken in der Beschreibung der rūpadakkhas medizinische Fachnusdrücke sind. Bei Caraka und Suśrnta bedeutet nach dem PW. guru und laghu schwer bzw. leicht verdaulich, utthäna die Entleerung (vgl. Bower MS. II, 45, 389), nigraha das einer Krankheit Einlmlt tun, pratikarum. Anwendung von Gegenmitteln, Kur, Behandlung (vgl. pratikāra und šarīrasya pettilriyā, Mbh. 12, 59, 66), pratisāraņa das Bestreichen oder Betupfen einer Wund usw. Das letzte Wort kommt im Sanskrit überhaupt mir in dieser Bedeutung vor, und die Vermutung liegt nahe, daß sich die Bedentung Versöhnung des gekränkten Laien' überhaupt aus der Bedeutung Bestreichen der Wunde' entwickelt hat. Wegen der Verbindung mit pathana mmß ferner nidana auch hier der Name irgendene. literarischen Produktes sein; dann kann es aber nur 'die Lehre von den Ursachet und dem Wesen der Krankheiten', 'das Lehrbuch der Pathologie' sein. Über die W Ausdrucke, die ich vorläufig in der medizinischen Literatur nicht nachweisen kates

Kehren wir nun noch einmal zum Mahānāṭaka zurück. Mir scheint für die Beurteilung des Charakters des Werkes vor allem eine Strophe von Wichtigkeit zu sein, die sich in der Rezension des Miśra-Madhusūdana (M) hinter der Nāndī findet und nach der Bühnenangabe dem Sūtradhāra in den Mund gelegt ist (nāndyante sūtradhārah). Sie lautet:

Vālmīker upadešataķ svayam aho vaktā Hanūmān kapiķ śrī-Rāmasya Raghūdvahasya caritaṃ saumyā vayaṃ nartakāļ | goṣṭhī tāvad iyaṃ samastasumanaḥsaṃghena saṃveṣṭitā tad dhīrāḥ kuruta pramodam adhunā vaktāsmi Rāmāyaṇam ||

Die Strophe fehlt in der Rezension des Miśra-Dāmodara (D), die Aufrecht. Cat. cod. man. Bibl. Bodl. VIII, 142, nicht nur als die ältere bezeichnet<sup>1</sup>). sondern auch als die Vorlage für M zu betrachten scheint, da er sagt: Longe maiora Madhusúdana molitus est qui non modo librum in pauciores partes contraxit2), sed plurima addidit, multa omisit, distichorum collocationem saepe mutavit. Mohanadásae3) textus quum disticha 548 contineat, in Madhusúdanae recensione 720 inveniuntur. Idem in fabulae fine Rámae in coelum ascensum descripsit, cuius rei nulla in recensione altera mentio reperitur.' Ich möchte mir über das relative Alter der beiden Rezensionen hier kein Urteil erlauben; die Frage kann nur unter Heranziehung des handschriftlichen Materials entschieden werden.\* An und für sich kann die größere Länge von M noch nicht beweisen, daß es das jüngere Werk ist, zumal noch nicht einmal der Umfang von Madhusüdanas eigener Arbeit feststeht. In der Ausgabe von Rāmatārana Siromani (Calcutta 1870) hat M allerdings 721 oder, wenn man die stereotypen Strophen am Schluß der Akte mitzählt, 730 Strophen. In der Ausgabe von Kālīkrsna Bāhādur

āpatti, desanā, osāraņa und nissāraņa, läßt sich natürlich nichts sicheres sagen; jedenfalls lassen sie sich ebensogut als medizinische Termini verstehen wie von der Tätigkeit der Kopisten. Da äpatti nach Hemacandra, An. 3, 240, ein Synonym von dosa ist, so kann es wohl auch wie dieses 'Krankheit' als Störung der drei Grundstoffe des Körpers bezeichnen; damit können garuka und lahuka natürlich auch im Sinne von 'schwer' und 'leicht' verbunden werden. Desanā könnte 'Verordnung' sein (disatah im Bower MS. III, 184, 64 ist wohl Fehler für dihatah), sofern es nicht mit dem vorhergehenden vutthäna im Sinn von 'Anweisung, wann der Kranke aufstehen kann' zu verbinden ist. Osāraņa und nissāraņa endlich könnten sehr wohl vom 'Abtreiben' und 'Heraustreiben' von Gift oder Krankheitsstoffen aus dem Körper verstanden werden. Wenn wir so auf die Bedeutung 'Arzt' für rüpadakkha geführt werden, so ist damit allerdings wohl nur die allgemeine Begriffssphäre gegeben. Vermutlich bezeichnete das Wort irgendwelche Spezialisten. Was die Etymologic betrifft, so möchte ich hier nur bemerken, daß das Wort nicht unbedingt auf rūpadakşa zurückgeführt werden muß. Dakkha könnte auch auf drkşa zurückgehen; dakkhati findet sich bekanntlich schon in den Asoka-Inschriften.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ebenso Catal. Catal. I, S. 438. Aufrecht nennt an der ersten Stelle D irrtümlich die Rezension des Mohanadäsa, der nur der Kommentator von D ist.

<sup>2)</sup> M hat 9, D 14 Akte. 3) Lies Dámodarae.

(Calcutta 1840) sind es aber nur 613 Strophen<sup>1</sup>). In der Ausgabe von Jīvānanda Vidyāsāgara (Calcutta 1890) ist anderseits die Zahl auf 779, mit Einschluß der Strophen am Aktschluß auf 788, angeschwollen. Man hat offenbar beständig neue Strophen eingeschoben, was bei dem lockeren Textzusammenhang leicht genug war<sup>2</sup>). Vielleicht ist sogar der ganze Abschnitt über die Himmelfahrt des Rāma in M eine spätere Zutat; er fehlt jedenfalls in der ältesten Ausgabe, in der das Stück mit der Rückkehr nach Ayodhyā schließt. Und was die Verschiedenheit der Aktzahl betrifft, so ist eine Vermehrung der Akte in D sicherlich von vornherein nicht unwahrscheinlicher als eine Zusammenziehung in M, besonders da die Einteilung in 14 Akte in D mit Rücksicht auf die 14 Welten erfolgt ist, wie die vorletzte Strophe zeigt:

caturdasabhir cvānkair bhuvanāni caturdasa |

śri-Mahānāṭakam dhatte kevalam brahma nirmalam³) ||

Wie immer aber auch die Antwort auf die Frage nach dem Alter der beiden Rezensionen lauten mag - daß M nicht etwa auf D beruht, sondern daß beide selbständige Bearbeitungen desselben alten Originals sind. scheint mir mit völliger Sicherheit aus den Angaben des Textes selbst hervorzugehen. In der Schlußstrophe von D heißt es, daß das von Bhoja wieder gehobene Werk von Miśra-Dāmodara 'verknüpft' sei (sumatinpati-Bhojenoddhrtam tat kramena grathitam . . . Miśra-Dāmodarena), in den Schlußstrophen der einzelnen Akte in M wird gesagt, daß das wieder gehobene Werk von Miśra-Madhusūdana zurechtgemacht sei, indem er es 'verknipfte' (pratyuddhrte vikramaih Miśra-śrī-Madhusūdanena kavinā samdarbhya suijikyte). In beiden Rezensionen wird also die Tätigkeit des Redaktors mit dem Ausdruck 'verknüpfen' bezeichnet, den wir wohl in erster Linie auf das Ausfüllen von Lücken beziehen müssen, und da nach den Angaben beider Rezensionen das Stück von Hanumat verfaßt ist (D racitam Anilaputreņa: M śrīla-Hanūmatā viracite), so muß sich jene Tätigkeit auf dieselbe alte Dichtung erstreckt haben.

Wir können, glaube ich, sogar noch weiter gehen und behaupten, daß M die bengalische Rezension des Werkes ist, D die Nägarī oder westliche

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) So nach des Herausgebers Zühlung, bei der aber kleine Ungenauigkeiten unterlaufen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Das gleiche ist übrigens auch in D geschehen. In der Ausgabe Bombay Śake 1786 hat es 582 Strophen; die drei von Eggeling, Cat. of the Sk. MS. in the Ind. Off. Libr., S. 1583 ff., beschriebenen Handschriften von D haben 588, 570 und 611 Strophen; die von Keith, Catalogue of the Sanskrit and Präkrit MSS. in the Indian Institute Library, Oxford, S. 80, beschriebene Handschrift zählt nur 557 Strophen.

<sup>2)</sup> Auf die Akteinteilung ist bei dem ganzen Charakter des Werkes überhaupt nicht allzuviel Gewicht zu legen. Die von Tawney-Thomas, Cat. of two collection of Sk. MSS, preserved in the Ind. Off. Libr., S. 36, beschriebene Handschrift von Mat 10 Akte, indem hier der letzte Akt geteilt ist. Vielleicht gibt es auch eine Rexision von D in 15 Akten; der Kommentar des Balabhadra umfaßt jedenfalls 15 proteste (Bhanslarkar, Report on the search for Sk. MSS, 1883—84, S, 358).

Rezension. Die Handschriften von D sind, soweit ich es nach den Katalogen feststellen konnte, sämtlich in Nāgarī geschrieben; die von Eggeling, Cat. of the Sk. MSS. in the Ind. Off. Libr. S. 1585; die von Aufrecht a. a. O. S. 143 und die von Tawney-Thomas, Cat. of two coll. of Sk. MSS. S. 36, beschriebenen Handschriften von M sind in Bengālī-Charakteren; Taylor, Catalogue raisonnée, I, S. 476, verzeichnet eine Handschrift von M in Oṛiyā¹). Auch die mir bekannten Drucke von M sind alle in Calcutta erschienen, die Ausgaben von D in Bombay²). Dazu kommt, daß Mohanadāsa, der Kommentator von D, nach seiner eigenen Angabe aus Mathurā stammte.

Auf lokale Verschiedenheit der beiden Rezensionen weisen auch gewisse Abweichungen in der Legende von den früheren Schicksalen des Mahānātaka. In der Schlußstrophe von D wird berichtet, Hanumat habe das Werk verfaßt, dann habe Vālmīki es, weil er es für unsterblich (oder Ambrosia) hielt, ins Meer versenkt, aus dem es später der weise König Bhoja wieder heraufgeholt habe (racitam Anilaputrenātha Vālmīkinābdhau nihitam amrtabuddhyā prān Mahānātakam yat | sumatinrpati-Bhojenoddhrtam tat kramena). Mit diesen Angaben stimmt die etwas ausführlichere Erzählung überein, die Mohanadasa am Ende seiner Dipika gibt: atreyam kathā | pūrvam etena Hanūmatā nakharaţankair giriśilāsu vilikhitam | tat tu Vālmīkinā drstam | tad etasyātimadhuratvam ākarnya Rāmāyanapracārābhāvasankayā Hanūmān prārthitas tvam etat samudre nidhehīti | tatheti tenābdhau prāpitam | tadavatārena Bhojena sumatinā jalajñānair (?) uddhrtam iti. Danach grub Hanumat sein Mahānātaka mit den Krallen an einem Berg ein. Välmiki sah es, und weil er fürchtete, daß die Schönheit des Werkes der Verbreitung seines Rāmāyana hinderlich sein könnte, bat er den Hanumat, die Dichtung ins Meer zu versenken. Hanumat tat es. Mit Hilfe von Tauchern (?) gelang es später dem Bhoja, das Werk wieder ans Tageslicht zu bringen. In M wird in den Strophen am Aktschluß nur gesagt, daß das Mahānāṭaka von dem hochberühmten Hanumat verfaßt und vikramaih wieder emporgehoben sei (śrīla-Hanūmatā viracite śrīman-Mahānātake vīraśrīyuta-Rāmacandracarite pratyuddhṛte vikramaiḥ). kramaih wird von den Kommentatoren verschieden erklärt. Candraśekhara versteht darunter König Vikramāditya und erzählt als eine alte Geschichte: 'Einst schrieb Hanumat diese Verse auf einen Felsen und versetzte sie ins Wasser des Meeres. Vikramāditya aber brachte sie mit Hilfe von Fischern wieder empor' (purā kila Hanūmān prastare ślokān imān likhitvā samudrajale sthāpitavān | Vikramādityas tu kaivartadvārā tān uddhṛtavān | tat-

<sup>1)</sup> Handschriften von M kommen aber gelegentlich auch im Westen vor; R. G. Bhandarkar, Report on the search for Sk. MSS. in the Bombay Presidency 1887—91, S. 35, verzeichnet eine aus Gujarāt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Siehe oben S. 397 f. Die von Eggeling erwähnte Ausgabe mit Candrasekharas Kommentar (1874) war mir nicht zugänglich.

sahhāsadā Madhusūdanamišteņa te šlokāh saņdarbhya sajjīkītā iti purā. tani katheti Candrašekharah). Rāmatāraņa Siromaņi, dem ich diese Angabe entuchme, fügt hinzu, daß nach anderen das Werk von Rākṣasas geranbt und ihnen von irgend jemand mit Gewalt wieder entrissen sei (anye in grantho 'yam rākṣaṣair hṛtaḥ ' kenacid vikramair balais tebhya uddhrta iti). . Vidyāsāgara erklārt vikramaiķ parākramaiķ pratyuddhate (sic) utkatatām adhirādhe. Nun scheint es mir allerdings sicher, daß rikramaih entweder direkt 'durch Vikramāditya' bedeutet oder der Ausdruck doch wenigstens mit Rücksicht auf den Vikramāditya gewählt ist. In der östlichen Überlieferung erscheint also dieser an Stelle des Bhoja. Wichtiger aber ist, daß weder die Strophen noch die Kommentare die geringste Andentung des Neides des Välmiki enthalten, der zur Versenkung des Mahänāṭaka geführt haben soll. Die oben angeführte Eingangsstrophe schließt diesen Zug der Legende sogar völlig aus, denn hier wird ja ausdrücklich gesagt, daß Hanumat das Werk 'nach Anweisung des Välmiki' verfaßt habe. In dieser Form hat sich die Legende in Bengalen bis in moderne Zeiten erhalten. W. Jones, der in Calcutta lebte, kann nur die Erzählung seiner bengalischen Pandits wiedergeben, wenn er in der Vorrede zur Sakuntalä, Works 9. S. 367f., sagt: 'The Indians have a wild story, that the first regular play, on the same subject with the Rámáyan, was composed by Hanunat . . . They add, that he engraved it on a smooth rock, which, being dissatisfied with his composition, he hurled into the sea; and that, many years after, a learned prince ordered expert divers to take impressions of the poem on wax, by which means the drama was in great measure restored 1). Die Geschichte vom Neid des Välmiki ist wahrscheinlich immer auf die westliche Sage beschränkt geblieben; auch die südindische Rezension des Bhojaprabandha kennt sie offenbar nicht. Hier wird erzählt, wie einmal Fischer in einem großen Teich an der Narmadā ein Felsstück mit eingegrabenen Buchstaben finden. Sie bringen es zu Bhoja, dem sofort der Gedanke kommt: In der Vorzeit hat der verehrungswürdige Hanumat das herrliche Rāmāyaņa verfaßt. Das hat er in diesen Teich werfen lassen; so lautet die Sage (pūrvam bhagavatā Hanūmatā śrīmad-Rāmāyanam kṛtam ! tad atra hrade praksepitam iti śrutam asti; S. 70 der Ausgabe von K. P. Parab). Der König läßt dann durch Einreiben von Lack die Schrift verdeutlichen, und es wird die zweite Hälfte einer Strophe lesbar, an deren Ergänzung sich der Reihe nach Bhavabhūti, Bhoja und Kālidāsa versuchen. Des letzteren Ergänzung wird durch weitere Nachprüfung des Steines bestätigt. Die Stroplie steht in unserem Text in M 9, 97, mit Umstellung der beiden Hälften in D 14, 49, mit Bhavabhūtis Ergänzung auch M 5, 39 und in allen drei Fassungen in der dem Hanumat zugeschriebenen Dasävatärakhan-

<sup>3)</sup> Wie die Geschichte von der Auffindung und Ergänzung in neuerer Zeit noch weiter ausgesehmückt worden ist, möge man in der Vorrede der Übersetzung von Kälikṛṣṇa Bāhādur S. Hf. nachlesen.

dapraśasti 130—132. Im Bhojaprabandha erscheint also die Sage lokalisiert und wie in D von Vikramāditya auf den Bhoja übertragen, aber von dem Neid des Vālmīki ist auch hier nicht die Rede<sup>1</sup>).

Unter den angegebenen Umständen kann natürlich eine Strophe, die nur in einer der beiden Rezensionen vorkommt, streng genommen auch nur für diese beweiskräftig sein. Da aber ein prinzipieller Unterschied zwischen den beiden Rezensionen nicht besteht, werden wir das, was wir aus der Eingangsstrophe in M für die Charakterisierung des Dramas entnehmen können, doch wohl auf das Mahānāţaka schlechthin ausdehnen dürsen. Jene Strophe beweist nun zunächst, daß das Stück, wenn es heutzutage auch als ein Lesedrama, als eine Art dramatischer Anthologie angesehen zu werden scheint2), ursprünglich doch für die Aufführung bestimmt war; es ist ja von nartakāh, von Schauspielern, die Rede. Trotzdem sagt der Sprecher: raktāsmi Rāmāyanam, ich werde das Rāmāyana sprechen oder vortragen'. Es ist also nur ein Sprecher da, obwohl eine Aufführung vor sich geht; das läßt sich in der Tat doch nur verstehen, wenn wir uns die Aufführung nach Art der javanischen und siamesischen Schattenspiele denken. Die Strophe zeigt ferner, daß der eigentliche Name des Werkes Rāmāyaņa ist, was durch die vorher angeführte Stelle des Bhojaprabandha bestätigt wird. Sie führt uns aber, wie ich glaube, noch weiter. Die Strophe enthält die sogenannte marocanā: 'Der Verfasser, o Wunder, ist der Affe Hanumat selbst, (der das Werk) nach Anweisung des Välmiki (dichtete). (Den Inhalt bildet) das Leben des ruhmreichen Rāma, des Raghusprosses. Wir, die Schauspieler, sind freundlich. Das Haus hier ist von einer dichtgedrängten Schar von Kennern gefüllt. So gebt euch denn der Freude hin, ihr Klugen! Ich werde das Rāmāyana vortragen.' Jedem wird hier der merkwürdige Ausdruck auffallen: saumyā vayam nartakāh. Saumya ist eigentlich 'zu Soma in Beziehung stehend', und da soma eine Bezeichnung des Mondes ist, soviel wie 'die Eigenschaften des Mondes habend', daher 'angenehm, mild, freundlich', auch 'glückbringend'. Aber diese Bedeutungen passen gar nicht hierher. Die modernen Kommentatoren erklären

<sup>1)</sup> Die nordindische Rezension des Bhojaprabandha, die Oster, Die Rezensionen des Bhojaprabandha, S. 6, kaum mit Recht die bengalische nennt, stellt die Sache anders dar. Danach bringt ein Seefahrer dem Bhoja Wachsabdrücke von Teilen einer Inschrift, die er auf Steinen an einem Siva-Tempel im Ozean gefunden hat. Der König sagt hier, falls die Ausgabe von Pavie (S. 120) zuverlässig ist, allerdings auch pūrvam bhagavatā mahatā Hanumatā śrīmad-Rāmāyanam kṛtam atra madanapaṭṭikāyām asti, aber dann erkennt er, daß die Inschrift die von Hanumat verfaßte Khanḍapraśasti sci (tataś ca Hanumatkṛtām Khanḍapraśastim avabudhya). Die Geschichte, wie sie Merutunga in seinem Prabandhaeintāmaṇi erzählt, stimmt im wesentliehen mit der nordindischen Fassung überein; s. Oster S. 36.

<sup>2)</sup> Kālīkṛṣṇa Bāhādur bemerkt S. II: 'This play is highly approved of for its eomposition, and very popular among Pandits or learned men, and generally read by such pupils of theirs as are advanced in learning.'

Himmel ihre Bahn ziehen. Ich fülle diese Erde sumt Bergen und Städten tait Wasser, und sieh! im Nu trinke ich all dies Wasser dann wieder aus.? De: Kşapanaka erwidert ihm: Teh sage es ja, irgendein Aindrajālika hat dieh durch Vorfuhrung von Bleudwerk (määm damsia) getäuscht', worauf der Kapalita ergrimmt ausruft: Ha, du Schändlicher! Schon wieder ohmalet du den Paramesvara als Aindrajālika!' Indirekt geht aus den Werten bervor, daß man dergleichen Göttererscheinungen und Zauber von den Aindrajähkas zu sehen gewolmt war. Die Bestätigung liefert die Schilderung in der Ratnävali. Hier tritt im vierten Akt ein Aindrajälika aus Vijaymi, Sambarasiddhi mit Namen, auf. Ein Bündel Pfauenfedern erhwingend erscheint er vor dem König, fordert die Anwesenden auf, Indra, der vom kolitajüht, von der Zauberei, seinen Namen führe, und den chrantdigen Sambara, det hochberühmt in der mäyä sei, zu verehren und fragt dann, was der König zu sehen wünsehet den Mond auf der Erde, einen Berg in der Luft, Feuer im Wasser oder die Nacht am hellen Mittag: dut, li die Macht der Zauberspruche (mantappahärena) seines Lehrers könne er ihm aller reigen, was sein Herz begehre. Der König läßt die Väsavadattä Lommen und besiehlt dem Aindrajälika, mit seinem Zauber zu beginnen. Der macht allerlei Gesten (behneidham nätyam kyträ), sehwingt wieder ceine Pfauenfedern und laßt Hari, Hara, Brahman, Indra und die übrigen Götter und eine große Schar tanzender Siddhas, Vidyädharas und Apsaras erscheinen. Eine noch größere Probe seiner Kunst gibt er nachher, als er den Brand des Harems zanbert. Dieser Brand wird als durchaus wirklich geschildert; die Flamme ergreift sogar das Gewand der Ratnävali. Um so großer ist die Überraschung, als plötzlich das Feuer verschwunden ist und alles sich als ein Blendwerk erweist. Was dieser Aindrajälika vorführt, scheint ja nun auf den ersten Blick mit einem Drama wie dem Mahānāṭaka gar beine Ähnlichkeit zu haben. Aber wir dürfen nicht vergessen, daß alles hier ins Märchenhafte gesteigert ist. Ein Gaukelstück wie der Haremsbrand dürfte auch in Indien anßerhalb des Bereiches der Wirklichkeit liegen, und die ersten Aukündigungen des Aindrajälika werden sogar von den Personen des Stückes selbst etwas ungläubig aufgenommen; er hat den Mund sehr voll genommen', bemerkt der König. Etwas anders liegt die Sache aber doch bei der Vorführung der Götter; in der Welt der Götter mid Dämonen spielt zum größten Teil auch das Mahänätaka, und wenn die Szene der Ratnavali auch nur einigermaßen den wirklichen Verhältnissen entspricht, so liegt der Gedanke, daß man solche Erscheinungen von Göttern mit Hilfe von Schattenfiguren inszenierte, am nächsten. Wir haben für die Technik derartiger Vorführungen ein sehr bestimmtes und nüchternes Zeugnis in der chinesischen Literatur in einer Stelle des Tan-sou (11. Jahrhundert), die Hirth, Keleti Szemle, II, S. 77f., nach dem Tuschu-tsi-tsch'öng anführt: 'Als die Gemahlin des Kaisers Wu-ti von der Dynastie Han (140-86 v. Chr.), eine geborene Li, gestorben war, mußte

den Schnäbeln und entführen sie in die Lüfte. Darauf, heißt es, führte der Brahmane die Zerreißung des Dämonenfürsten Hiranyakasipu durch Narasimha auf (tato 'grajanmā Narasimhasya Hiranyakasipor daityesvarasya vidāraņam abhinīya). Der König ist aufs höchste verwundert. Da sagt ihm der Aindrajālika, er solle zum Schluß noch etwas Glückverheißendes sehen: er wolle ihm die Hochzeit seiner Tochter mit einem trefflichen Prinzen zeigen. Der König willigt ein, aber die Vorführung, die nun stattfindet, hat gar nichts Zanberhaftes mehr. Was der König und die Hofgesellschaft als Spiel zu sehen glauben, ist in Wahrheit Ernst; der Schützling des Aindrajālika und die Prinzessin, die vorher in den Plan eingeweiht sind, werden wirklich miteinander vermählt.

Die Darbietungen des Aindrajālika sind hier also ganz ähnlich wie in der Ratnävali. In beiden Fällen führt er mythologische Stoffe vor; dort läßt er die Götter erscheinen, hier zeigt er den Kampf der Suparnas und Nāgas und die Tötung des Hiraņyakasipu. Insbesondere die letztere ist aber wieder dem Gegenstand des Mahānātaka ganz ähnlich; ob Rāma, die siehente Inkamation Visnus, den Dämon Ravana erschlägt oder Narasimha, die vierte Inkarnation Vișpus, den Dämon Hiranyakasipu, bleibt sich wirklich ziemlich gleich. Viel stärker als in der Ratnāvalī ist aber hier der dramatische Charakter der Vorführungen gekennzeichnet. Wenn wir den Satz über die Aufführung der Tötung des Hiranyakasipu aus dem Zusammenhang heransgerissen vor uns hätten, würde kein Mensch bezweifeln, daß hier von der Aufführung eines Dramas die Rede sei. In der Padadīpikā wird abhiniya direkt durch darsayitvā bhūmikādigrahanena erklärt. Auch das, was die eigentliche Aufführung einleitet, hat eine unverkennbare Ähnlichkeit mit dem pūrvaranga des Dramas, wie er in Bharatas Nātyaśāstra 5, 6ff. geschildert wird. Wie die Diener des Aindrajālika Schlaginstrumente spielen und Sängerinnen Lieder vortragen, um die Zuschauer in Stimmung zu versetzen (parijanatādyamāneşu vādyeşu nadatsu gāyakīşu madakalakokilämañjuladhvanisu samadhikarāgarañjitasāmājikamanovṛttişu), so beginnt auch der pūrvaranga mit dem pratyāhāra, worunter nach Caitanyacandrodaya, S. 59f., Trommelwirbel, Händeklatschen usw. (mrdangatālādidhvaniķ) zu verstehen ist1), und schließt einen Gesangsvortrag, gītaka, ein. Auch der merkwürdige Kreislauf des Gefolges des Aindrajālika (parivāram parivrtam²) bhrāmayan) hat vielleicht eine Parallele in dem parivartana des pūrvaranga, das nach dem gītaka erfolgt und den Zweck hat, die Weltenhüter zu verehren; Bhar. 5, 24:

yasmāc ca lokapālānām parivṛtya caturdiśam | vandanāni prakurvanti tasmāc ca parivartanam ||

Die nahe Beziehung der Kunst des Aindrajālika zum Drama tritt aber besonders noch in dem Beiwort hervor, das ihm gegeben wird: rasabhā-

<sup>1)</sup> Vgl. Lévi, Théâtre indien, S. 376f.

<sup>2)</sup> Padadīpikā: parivṛtaṃ maṇḍalākāram.

| • |
|---|
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |
| • |
| • |
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |
|   |

nur ākhyānam ācasļe 'er erzählt eine Erzählung'. In Vārtt. 101) citrīkaraņe prāpi wird dann dieselbe Bildung, wenn von einer erstaunlichen Tat2) die Rede ist. im Sinne von 'erreichen' gelehrt. Was gemeint ist, zeigt das Beispiel Ujjayinyāh prasthito Māhismatyām sūryodgamanam sambhāvayate sūryam udgamayati. Danach sagt man sūryam udgamayati also von einem, der. von Ujjayini aufgebrochen, den Sonnenaufgang in Māhismatī erlebt. Eine solche Tagesreise ist in der Tat eine erstaunliche Leistung, da die Entfernung von Ujjain bis Maheswar schon in der Luftlinie etwa 70 englische Meilen = 100,5 km beträgt. Nachdem dann noch ein weiterer ähnlicher Ausdruck. pusycna yojayati im Sinne von pusyayogam jānāti gelehrt ist, wird die Frage erwogen, ob für alle diese Ausdrucksweisen wirklich Zusätze zu Pāņinis Regeln gemacht werden müssen oder ob die Bildungen auch schon nach der allgemeinen Regel hetumati ca zustande kommen, also nach der Regel, die besagt, daß das Kansativsuffix nic an eine Wurzel gefügt wird, wenn die Tätigkeit eines hetu ausgedrückt werden soll. Die Sache macht wegen der Definition von hetu in Pāņ. 1, 4, 55 Schwierigkeiten, auf die hier nicht weiter eingegangen zu werden braucht. Die Erwägungen schließen damit, daß jene Ausdrucksweisen mit dem gewöhnlichen Gebrauch des Kausativs übereinstimmen, wenn unter hetu derjenige verstanden wird, der einen Handelnden veranlaßt (Vartt. 15 kurvatah prayojaka iti cet tulyam). Dann aber erhebt sich weiter die Frage, ob denn das Präsens in jenen Ausdrücken richtig sei. Es wird zunächst zugegeben, daß das in der Tat in süryam udgamayati der Fall ist, denn die Sonne geht für den betreffenden Reisenden, wenn er sich in Mähismati befindet, auf (bhaved iha vartamānakālatā yuktā syāt Ujjayinyāh prasthito Māhişmatyām sűryodgamanam sambhāvayate sűryam udgamayatīti | tatrasthasya hi tasyāditya udeli). Aber, wird weiter gefragt, inwiefern paßt das Präsens in Kamsam ghātayati, Balim bandhayati, wo Kamsa schon vor langer Zeit getötet und Bali schon vor langer Zeit gefesselt worden ist (iha tu katham vartamānakālatā Kamsam ghātayati Balim bandhayatīti cirahate Kamse cirabaddhe ca Balau). Daran schließt sich dann die Diskussion, in der die Saubhikas erwähnt werden.

Der Text lautet in der Kielhornschen Ausgabe: atrāpi yuktā | katham | ye tāvad ete sobhanikā³) nāmaite pratyakṣaṃ Kaṃsaṃ ghātayanti pratyakṣaṃ

<sup>1)</sup> Auf die in Vārtt. 8 und 9 gelehrten Ausdrücke mṛgān ramayati = mṛgara-maṇam ācaṣṭe, rātriṃ vivāsayati = ārātrivivāsam ācaṣṭe gehe ich wiederum nicht ein, da sie hier nicht in Betracht kommen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Haradatta in der Padamañjarī: citrīkaraṇam āścaryakaraṇam. Ebenso Kaiyaṭa. Dasselbe, nicht Verwunderung, wie das PW. angibt, bedeutet das Wort Pāṇ. 3, 3, 150, wo es in der Kāśikā durch āścaryam adbhutaṃ vismayanīyam erklärt wird.

<sup>3)</sup> Kielhorn hat *sobhanikā*, das die Nāgarī-Handschriften GA, ursprünglich auch E und eine Handschrift Kaiyaṭas bieten, in den Text aufgenommen. Für das Bestehen eines *sobhanika* spricht die später zu besprechende Paliform *sobhanaka*. Gleich-

ca Baliṃ bandhayantīti | citreṣu katham | citreṣv apy udgūrṇā nipatitāś ca prahārā dṛśyante Kaṃsakarṣaṇyaś ca¹) | granthikeṣu kathaṃ yatra śabdagaḍumātraṃ²) lakṣyate | te 'pi hi teṣām utpattiprabhṛty ā vināśād ṛddhīr³) vyācakṣāṇāḥ sato buddhiviṣayān prakāśayanti | ātaś ca sato vyāmiśrā hi dṛśyante⁴) | kecit Kaṃsabhaktā bhavanti kecid Vāsudevabhaktāḥ | varṇānyatvaṃ khalv api puṣyanti | kecid raktamukhā bhavanti kecit kālamukhāḥ ||

Nach Weber, Ind. Stud. 13, 488ff., ist der Inhalt dieser Diskussion: 'Nun, auch da passe das Präsens. Wieso? Zunächst stellen die sogenannten śaubhikās die Tötung des Kamsa und die Bindung des Bali leibhaftig dar. Sodann seien die drohenden Stellungen und die gefallenen Schläge des Kamsa und des Kṛṣṇa, also der Kampf der beiden, auch in Bildern zu sehen. Endlich aber würden diese Geschichten auch von den Erzählern (granthika) wie lebendig vorgeführt, wenn es sich bei ihnen auch nur um das Verknüpfen von Worten handele; denn indem sie die Empfindungen derselben (Plural!) von der Geburt bis zum Tode vorführen, stellen sie wirklich seiende Empfindungen dar; und daher erscheinen sie denn sogar faktisch verschiedenartig, die einen als Anhänger des Kamsa, die anderen als die des Vāsudeva; ja, sie tragen auch verschiedene Farben, die einen treten mit schwarzen, die anderen mit roten Gesichtern dabei auf.'

Webers Auffassung dieser Stelle ist für alle späteren im wesentlichen maßgebend geblieben. Man hat das, was er hier Patañjali über die Śaubhikas und Granthikas sagen läßt, in mannigfacher Weise für die Geschichte der epischen Überlieferung und insbesondere für die Geschichte des indischen Dramas verwertet. Neuerdings hat Keith die Angaben des Mahābhāṣya sogar benutzt, um die von Farnell aufgestellten Theorien über die Ent-

wohl glaube ich, daß die von Patañjali gebrauchte Form śaubhikā war, wie die beiden Śārada-Handschriften, die Nāgarī-Handschrift E nach Verbesserung und Kaiyaṭa lesen. Auch die Lesart der Nāgarī-Handschriften aD śobhikā wird auf śaubhikā zurückgehen. Kielhorn führt ferner an: g śaunaṭā śaubhikā; B śaunaṭā śobhikā. Dieses śaunaṭā vermag ich nicht zu erklären.

<sup>1)</sup> So die Śārada-Handschriften und ursprünglich A; a ursprünglich Kaṃsavarṣaṇyaś ca; D Kaṃsakāṛṣiṇyaś ca. G und A a nach Änderung Kaṃsasya Vāsudevasya ca; E Kaṃsasya ca Vāsudevasya ca; g B Kaṃsasya ca Kṛṣṇasya ca. Die Padamañjarī sagt: ctāḥ Kaṃsakāṛṣiṇyo (oder -karṣiṇyo) rajjavaḥ . . . ayam ākṛṣṭa iti.

<sup>2)</sup> Über die Lesarten s. unten S. 418.

<sup>3)</sup> E liest tatavuddhīr, g B tadvuddhīr, die Ausgabe des Nāgojībhaṭṭa buddhīr. Daß das nur ein Fehler für vṛddhīr ist, zeigt Nāgojībhaṭṭas Erklärung des Wortes durch aiśvaryāṇi; vgl. auch Haradatta: te 'py utpattiprabhṛty ā vināśāt Kaṃsādīn varnayanti.

<sup>4)</sup> G vyāmiśratā hi drśyate; die Śārada-Handschriften vyāmiśratā hi drśyante; a vyāmiśritā hi drśyamte. Nāgojībhaṭṭa vyāmiśritāś ca (oder vyāmiśrāś ca) (drśyante). Haradatta sagt ata eva vyāśritāś ca bhavanti | nānāpakṣasamāśrayo vyāśrayaḥ. Ich glaube, daß Kielhorn hier unnötig von der besten Handschrift G abgewiehen ist.

stehung des griechischen Dramas teils zu stützen, teils weiter auszubauen 1). Nach Keith treten die beiden wesentlichen Elemente des Dramas hier nebeneinander zutage: die Saubhikas stellen die Tötung des Kamsa und die Bindung des Bali durch Handlung auf der Bühne dar, die Granthikas drücken die Empfindungen jener Personen durch Worte aus. So zeigt die Stelle wahrscheinlich, wie der Dithyrambos ein selbständiges Begleitstück der Handlung des rituellen Dramas war, das sich allmählich zum wirklichen Drama dadurch entwickelte, daß Handlung und Rede vereinigt wurden, die hier noch gesondert als Ausdrucksmittel des Kampfes des Kamsa und Krsna erscheinen. Das Ritual, aus dem sich die griechische Tragödie entwickelte, war aber ein von Leuten, die das dunkle Ziegenfell des Dionysos trugen, aufgeführtes Passionsspiel, bei dem jemand, wahrscheinlich die Verkörperung des Winters oder des Frühlingsgottes, getötet wurde. Je nach dem Ausgang entwickelte sich daraus die griechische Tragödie und die Komödie. Den Beweis für den Zusammenhang des Kampfes zwischen Sommer und Winter mit dem Dionysos-Mythus liefert die Sage von dem Kampf zwischen dem Böotier Xanthos und dem Neleiden Melanthos; hier bleibt durch eine List des Dionysos Melanaigis Melanthos, der 'Schwarze', Sieger über Xanthos, den 'Blonden'. Außerdem gibt es im nördlichen Thrazien noch heute ein Volksfest, bei dem ein Mann in Ziegenfelle gehüllt als König begrüßt wird, Samen über die Menge ausstreut und schließlich ins Wasser geworfen wird. In einer anderen Gegend von Thrazien verkleiden sich Männer in Ziegenfelle; einer von ihnen wird getötet und von seinem Weibe beklagt. Dionysos als Träger des Ziegenfelles ist aber ein Vegetationsdämon, der sich von Zeit zu Zeit in der Ziege inkarniert. Die Stelle des Mahābhāsya tritt für die Richtigkeit dieser Theorie nach Keith insofern ein, als sie zeigt, daß das indische Drama ganz denselben Ursprung hatte. Kṛṣṇa-Vāsudeva ist ursprünglich gerade so gut ein Vegetationsdämon wie Dionysos. Die Tötung Kamsas durch Krsna ist nichts weiter als die neuere Form des Kampfes zwischen Winter und Frühling oder Sommer, der uns in vedischer Zeit in der Mahävrata-Zeremonie entgegentritt, wo ein Sūdra und ein Vaisya um ein rundes weißes Fell, das Symbol der Sonne, kämpfen. Wie hier der weiße Vaisya über den schwarzen Sūdra siegt, so siegt auch Krsna über den Kamsa, d. h. 'red man slays black man'. Es wird ja gesagt, daß sich die Granthikas in zwei Parteien teilten; die einen, die Anhänger des Kamsa, färbten sich das Gesicht schwarz, die anderen, die Anhänger des Vāsudeva, malten sich rot. So endet das indische Spiel, anders als in Griechenland, mit dem Sieg des lichten Gottes, und daraus erklärt sich auch, warum nach den Regeln der indischen Dramatik ein Stück nicht mit dem Tod des Helden enden darf.

<sup>1)</sup> The Child Kṛṣṇa, JRAS. 1908, S.169ff.; The Origin of the Indian Drama, ZDMG. 64, S. 534ff.; The Vedic Ākhyāna and the Indian Drama, JRAS. 1911, S. 979ff.; The Origin of Tragedy and the Ākhyāna, JRAS. 1912, S. 411ff.

Ich hoffe, daß es mir gelungen ist, die Ausführungen Keiths in ihren wesentlichen Punkten richtig wiederzugeben. Unklarheiten im Ausdruck und zum Teil sogar Widersprüche machen das nicht ganz leicht. So schreibt Keith z. B. ZDMG. 64, S. 535f.; JRAS. 1911, S. 1008, den Śaubhikas offenbar Handlung allein zu1); JRAS. 1912, S. 423, Anm. 1 wird es aber wieder als möglich hingestellt, daß die Saubhikas Handlung und Worte gebrauchten<sup>2</sup>), also schon das aufführten, was Keith ein wirkliches Drama nennt. Inwiefern dann die Angaben über die Saubhikas etwas für die Entstehung des Dramas beweisen können, bleibt mir unverständlich. Ich halte es im übrigen für überflüssig, auf die Theorien Keiths im einzelnen einzugehen, da sie, wie ich zu zeigen hoffe, wenigstens soweit es sich um das indische Drama handelt, auf einem völligen Mißverstehen der Mahābhāṣya-Stelle beruhen3). Vielleicht würden Keith selbst einige Zweifel an der Richtigkeit seiner Behauptungen gekommen sein, wenn er den Versuch gemacht hätte, die Stelle einmal im Zusammenhang zu übersetzen. Das wäre um so wünschenswerter gewesen, als er sich in seinen Aufsätzen auch an Leser wendet, die des Sanskrits nicht kundig sind. Zum mindesten hätte man aber doch verlangen können, daß er die Stelle, aus der er so weitgehende Folgerungen zieht, seinen Auseinandersetzungen in der Form zugrunde legen würde, wie sie die kritische Ausgabe von Kielhorn bietet. Daß Keith diese Ausgabe gar nicht aufgeschlagen hat, daß er überhaupt nur Webers Auszug aus der fehlerhaften Benares-Ausgabe und Webers Paraphrase benutzt hat, zeigt sich auf Schritt und Tritt<sup>4</sup>). Das aber wird von allem anderen abgesehen für Keith eine reiche Quelle von Fehlern. So gibt die vollkommen sinnlose Lesart buddhīr vyācakṣāṇāḥ zu der Über-

<sup>1) &#</sup>x27;Now the earliest certain notice which is preserved of the Indian drama ... tells of the performance of two plays ... in different ways, either by Saubhikas who actually performed the action of the play on the stage, or by Granthikas, who by words expressed the sentiments of the personages affected ... This passage is of conclusive importance. It displays all the essential elements of drama side by side.' Mit 'all the essential elements' scheinen nur die beiden, Handlung und Rede, gemeint zu sein, denn das rituelle Drama 'gradually developed into real drama by the union of action and of speech, here shown separately employed as means of expressing the action of the contest of Kaṃsa and Kṛṣṇa' (ZDMG.). 'In the Mahābhāṣya, where we are told how the slaying of Kaṃsa by Kṛṣṇa could be represented either in actual action or by mere words' (JRAS.).

<sup>2) &#</sup>x27;It does not definitely appear whether the saubhikas actually acted and spoke

their parts.'

3) Nur das sei hier bemerkt, daß die Erklärung der Regel über den glücklichen Ausgang des Dramas auf jeden Fall falsch ist. Sie kann nicht auf irgendwelche alte Tradition zurückgehen, da sie das vorklassische Drama noch gar nicht kennt. In Bhāsas Urubhanga stirbt Duryodhana, der Held des Stückes, am Schluß auf der

<sup>4)</sup> Siche insbesondere JRAS. 1912, S. 418, Anm. 7, wo sogar atas ca wiedererscheint, das erst von Weber fülschlich für ātas ca, wie auch die Benares-Ausgabe liest, eingesetzt ist.

setzung Anlaß 'reciters who represent the feelings 1) of either side' (JRAS. 1912, S. 418), wodurch der Anschein einer Ähnlichkeit mit dem Dithyrambos erweckt wird, die in Wahrheit gar nicht besteht. Die Kielhornsche Ausgabe liest ferner am Schluß mit sämtlichen Handschriften kecid raktamukhā bhavanti kecid kālamukhāh; die Benares-Ausgabe hat raktamukhāh und kālamukhāh vertauscht. Nur dadurch wird es aber Keith möglich, die Leute mit schwarzem Gesicht auf die Anhänger des Kamsa, die mit rotem Gesicht auf die Anhänger des Krsna zu beziehen. Aus dem richtigen Text könnte er höchstens folgern, daß die Anhänger des Kamsa rot, die Anhänger des Krsna schwarz gewesen seien. Nun bin ich allerdings überzeugt. daß ein schwarzer Vegetationsdämon Krsna Keith an und für sich keine Schwierigkeiten bereiten würde; in der reichen Schar der Vegetationsdämonen, mit denen uns die moderne Mythologie beglückt, bietet ja Dionysos Melanaigis eine schöne Parallele, aber zu den Tatsachen der Mahāvrata-Zeremonie scheint mir dieser schwarze Vegetationsdämon nicht ganz zu passen.

Versuchen wir nun einmal - was bisher niemand getan zu haben scheint - uns klar zu machen, was die Mahābhāsya-Stelle wirklich besagt. Weber war der Ansicht, daß es sich bei den Vorführungen der Saubhikas um eine Art roher Mysterien handle, in denen 'der den Kamsa resp. Bali repräsentierende Schauspieler wirklich leibhaftig (pratyaksam) getötet resp. gebunden wurde'. Darin ist ihm wohl niemand gefolgt; in der Tat legt Weber hier in pratyaksa einen Sinn, der ihm ganz gewiß nicht zukommt. Alle aber scheinen darüber einig zu sein, daß die Saubhikas Schauspieler waren, die die Tötung des Kamsa und die Bindung des Bali darstellten. Gegen diese Auffassung muß schon das Bedenken erregen, daß Patañjali diese Leute mit einem Wort bezeichnet, das später jedenfalls für den gewöhnlichen Schauspieler nicht üblich ist. Der Ausdruck pratyakşam Kamsam ghātayanti, pratyakṣam Balim bandhayanti schließt aber die Deutung der Saubhikas als Schauspieler geradezu aus. Ein Patañjali ist oft knapp in seiner Redeweise, aber immer haarscharf. Wenn er gesagt hat Kamsam ghātayati bedeute Kamsavadham ācaṣṭe, 'er erzählt die Tötung des Kamsa', so ist es einfach unmöglich, daß dieser Ausdruck, auf die Saubhikas angewendet, plötzlich bedeuten könnte: 'sie stellen die Tötung des Kamsa als Schauspieler dar'. Der Satz über die Saubhikas kann nur besagen: 'Was zunächst diese sogenannten Saubhikas betrifft, so erzählen sie die Tötung eines vor Augen stehenden Kamsa und die Fesselung eines vor Augen stehenden Bali.' Stehen Kamsa und Bali, und ebenso natürlich ihr Feind Vāsudeva, vor Augen, so sind sie in der Gegenwart vorhanden, und daher ist das Präsens am Platz. Die Saubhikas sind also Leute, die Geschichten wie die Tötung des Kamsa und die Fesselung des Bali zur Erläuterung gewisser vor den Augen der Zuschauer sich abspielender

<sup>1)</sup> Weber 'Empfindungen'. Natürlich kann buddhi das gar nicht bedeuten.

Handlungen vortragen. Diese allein auf Grund des Textes gewonnene Definition paßt genau auf die Schattenspieler, auf die wir vorher geführt wurden. Auch die Stoffe, die die Saubhikas nach dem Mahābhāsya behandelten, gehören durchaus demselben Kreise an wie die des Mahānātaka, der chāyānātakas und der Vorführungen der Aindrajālikas. Daß die Vorträge der Saubhikas literarische Form hatten, macht ihre Zusammenstellung mit den Granthikas, die sicherlich Rezitatoren epischer Gedichte waren, wahrscheinlich. Der ganze Zusammenhang weist darauf hin, daß in dieser Hinsicht zwischen Saubhikas und Granthikas kein Unterschied bestand. Auch hier bietet wiederum die Geschichte des Schattenspieles in China eine Parallele. Die oben S. 403f. zitierte Stelle aus dem Tan-sou fährt nach dem Bericht über die Erfindung des Schattenspieles unter Wu-ti fort: 'Allein in der auf Wu-ti folgenden Zeit hat man nichts darüber gehört. Erst zur Zeit des Kaisers Jön-tsung von der Dynastie Sung (1023-1065) fanden sich unter den Marktleuten Erzähler (Rhapsoden) der Geschichte der drei Staaten, die ihren historischen Schilderungen im Stil jener Zeit geschmückte Schattenfiguren hinzufügten. Das ist der Anfang der bis auf unsere Tage erhaltenen Bilder der Kämpfer der drei Staaten Schu, Wei und Wu.

Den endgültigen Beweis, daß die Saubhikas Schattenspiele zeigten, vermag freilich auch das Mahābhāsya nicht zu erbringen, da es über die Technik der Darstellung nichts aussagt. Die Erklärungen der Kommentatoren, die allerdings um mehr denn ein Jahrtausend jünger sind als Patañjali, führen sogar auf etwas anderes. Kaiyata sagt: śaubhikā iti Kamsādyanukārinām naṭānām vyākhyānopādhyāyāḥ | Kamsānukārī naṭaḥ sāmājikaih Kamsabuddhyā grhītah Kamso Bhāsye vivaksitah. Dieselbe Erklärung steht in der Padamañjarī. Lévi, Théâtre indien, S. 315, übersetzt Kaiyaṭas Erklärung: On appelle çaubhikas les maîtres qui apprennent la façon de réciter aux acteurs qui représentent Kamsa, etc.' Allein das kann nicht richtig sein. Es ist im Mahābhāṣya doch auf jeden Fall von irgendwelchen Vorträgen und Vorführungen die Rede, aber nicht von Unterrichtsstunden für Theaterschüler. Vyākhyāna kann auch gar nicht 'unterrichten' bedeuten; es ist nie etwas anderes als 'erklären'. Die Saubhikas sind nach den Kommentatoren also Leute, die die Schauspieler, die den Kamsa usw. darstellen, 'erklären'. Das ist derselbe Ausdruck, den der Siamese von dem Sprecher beim Schattenspiel gebraucht<sup>1</sup>). Soweit bestätigen also die Kommentatoren durchaus das Ergebnis, zu dem wir durch die Prüfung des Textes selbst gelangt sind. Allein, sie nennen die

<sup>1)</sup> Bastian, Reisen in Siam, S. 504: 'Auch gibt es fünf Musikanten und zwei Personen, die die Bilder erklären.' Wenn Mohanadasa zu Mahan. I, 5 bemerkt: idanim kathayojanaya vyākhyākṛd ātmanah ślokacatuṣṭayam avatārayati, so geht vyākhyākṛt allerdings nicht auf den Sprecher, sondern den Redaktor des Werkes. Aufrecht, Cat. cod. man. Bibl. Bodl. VIII, 142, hat die Worte mißverstanden.

Spieler națas. Es ist vielleicht nicht ausgeschlossen, daß damit auch die Figuren des Schattenspieles bezeichnet sein könnten, aber eher läßt doch der Ausdruck auf menschliche Spieler schließen, die aber natürlich, wie aus dem Zusammenhang hervorgeht, dann nur stumme Spieler sein könnten. Solche Spiele besitzen die Javaner in ihrem Wayang topeng und Wayang wong; bei dem ersteren treten Menschen in Masken, bei dem letzteren Menschen ohne Masken an Stelle der sonst üblichen Lederfiguren des Schattenspieles auf. (Juynboll, Intern. Archiv für Ethnogr. XIII, S. 5.) Ebenso sind in den siamesischen Maskenspielen, deren Stoff stets dem Rāmāyana entnommen ist. die Schauspieler stumm (Bastian, Reisen in Siam, S. 503). In Indien ist die von Sourindro Mohun Tagore, The eight principal Rasas of the Hindus, S. 21 beschriebene mūrti etwas Ähnliches. Dabei werden berühmte Persönlichkeiten vorgestellt und von einem sūtradhāra 'erklärt'. Die Spieler sind vollkommen stumm und gebrauchen auch keine Gesten. Es sind also lebende Bilder mit Erklärung. Die Darsteller solcher jhāmkīs, wie die moderne Bezeichnung lautet, kommen nach Tagore besonders von Bombay und Mathurä. Noch näher steht den javanischen und siamesischen Spielen, was einzelne der Patuäs des westlichen Bengalen bieten. Sie stellen nach Tagore, S. 14, eine Reihe von historischen oder mythologischen Persönlichkeiten und Ereignissen pantomimisch dar mit einer fortlaufenden Erklärung in Versen und mit oder ohne Musikbegleitung¹). Es ist gewiß möglich, daß die Kommentatoren an derartige Vorstellungen gedacht haben, fraglich bleibt es aber, ob sie damit auch für Patañjalis Zeit das Richtige treffen. Die weiteren Ausführungen im Mahābhāsya scheinen mir wiederum dafür zu sprechen, daß die Śaubhikas leblose Figuren bei ihren Vorführungen benutzten.

Die zweite Frage in der Diskussion lautet: citreşu katham. Weber denkt dabei offenbar an Maler, die die Tötung des Kamsa usw. bildlich darstellen. Ich habe demgegenüber schon oben darauf hingewiesen, daß Kamsam ghātayati nichts anderes heißen kann als 'er erzählt die Tötung des Kamsa'. Die Worte citreşu katham können danach nur bedeuten: 'Inwiefern (ist das Präsens in Kamsam ghātayati richtig, wenn die Geschichte der Tötung des Kamsa) vor Bildern (erzählt wird)?' Die Antwort lautet: 'Auch in den Bildern sieht man das Ausholen zum Schlage und das Niedersausen der Hiebe und das Schleifen des Kamsa'2), mit anderen

<sup>1)</sup> Man könnte auch daran denken, daß Kaiyata Schattenspiele im Auge hatte, bei denen die Schatten durch wirkliche Menschen hervorgerufen wurden. So beliebt aber diese Art des Schattenspieles bei uns bis auf den heutigen Tag auch ist, so scheint sie doch im Orient unbekannt zu sein. Jacob, Geschichte des Schattenspiels, S. 140ff., weist nach, daß sie wahrscheinlich aus Spanien stammt, 1767 nach Paris kam und von da 1781 durch den Prinzen Georg von Meiningen in Weimar eingeführt wurde.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eine wörtliche Übersetzung von udgürnä nipatitäs ca prahārāḥ ist im Deutschen nicht möglich. Ob Kaṃsakarṣaṇyas ca die richtige Lesart ist, ist mir zweifelhaft, ebenso die Übersetzung (vgl. oben S. 408, Anm. I).

Worten, auch da sind Kaṃsa und Vāsudeva gegenwärtig. Auch Haradatta in der Padamañjarī bezieht die Stelle natürlich auf Leute, die ein Bild 'erklären'. Diese Erklärung besteht nach ihm in solchen Worten wie 'hier ist der Palast von Mathurā, hier ist Kamsa, hier ist der verehrungswürdige Vāsudeva eingetreten' usw.: ye 'pi citram vyācakṣate 'yam Mathurāprāsādo¹) 'yam Kamso 'yam bhagavān Vāsudevah pravista etāh Kamsakarșinyo rajjava eta udgūrņā nipātitās ca prahārā ayam hatah Kamso 'yam ākṛṣṭa iti te 'pi citragatam Kamsam tādṛśenaiva Vāsudevena ghātayanti | citre 'pi hi tadbuddhir eva pasyatām, und merkwürdigerweise fügt er hinzu etena citralekhakā vyākhyātāḥ, 'damit sind die Maler erklärt worden'. Danach sagt auch Nāgojībhaṭṭa²) evam ca citralekhakā api citrastham Kamsam tādṛśenaiva Kṛṣṇena ghātayantīty arthah. Wenn Haradatta und Nāgojībhaṭṭa, wie es den Anschein hat, den Ausdruck Kamsam ghātayati hier von einem Maler verstehen wollen, der gelegentlich einmal ein Bild, in dem er die Tötung des Kamsa dargestellt hat, erklärt, so befinden sie sich meines Erachtens im Irrtum. Mir scheint es völlig klar, daß hier Leute gemeint sein müssen, die den Vortrag von Geschichten, wie die Tötung des Kamsa, als Profession betrieben wie die Saubhikas und Granthikas, mit dem Unterschied, daß sie dazu Bilder zeigten. Man könnte dabei zunächst an die Mankhas denken, die Kalpasütra 100 in einer Liste von allerlei fahrendem Volk erwähnt werden und nach dem Kommentar Bettler waren, die mit Bildern in der Hand herumzogen und auch Gauriputrakas hießen (mankhās citraphalakahastā bhikṣākā Gaurīputrakā iti prasiddhāḥ). Bhagavatī 15, 1 wird berichtet, daß der Vater des Gosāla Mankhaliputta ein Mankha gewesen sei, und daß Gosāla selbst zunächst das Gewerbe eines Mankha ausgeübt habe; der Kommentar erklärt auch hier mankha als citraphalakavyagrakarabhikṣuviśeṣa³). In der Verkleidung eines solchen Mankha tritt offenbar auch der Spion im ersten Akt des Mudrārākṣasa auf4). Er benutzt, um sich Zutritt in die Häuser zu verschaffen, ein yamapaṭa, das er unter Absingung von Liedern zeigt (11, 3: jāva edaṃ gehaṃ pavisia jamavadam damsaamto gīdāim gāāmi; 17, 6: tado paragharappavese parassa asankaņīeņa imiņā jamavadeņa hiņdamāņo ajja maņiāraseṭṭhicandaņadāsasa geham pavittho mhi tahim ca jamavadam pasāria pautto mhi gāi-

<sup>1)</sup> Der Text in der Ausgabe der Bibl. Ind. Mathurāprasādo.

<sup>2)</sup> Kaiyata bemerkt nichts zu der Stelle.

<sup>3)</sup> Hoernle, Uvāsagadasāo II, S. 108; App. S.1. Ob die Tradition richtig ist oder nicht, kommt liier natürlich nicht in Betracht. Der Versuch, mankha zur Erklärung von Mankhaliputta zu benutzen, ist jedenfalls abzulehnen, da Mankhaliputta unzweiselhaft sanskr. Maskariputra, 'Angehöriger des Ordens der Stabträger', ist. Wie aber Charpentier, JRAS. 1913, S. 671, behaupten kann, daß mankha garkein wirkliches Wort, sondern eine Erfindung sei, ist mir unverständlich. Mankha wird auch im Kommentar zu Hemacandra, Abh. 795, erwähnt.

<sup>4)</sup> Den Hinweis auf diese und die nachlier angeführte Stelle aus dem Bălarămāyana verdanke ich Konow.

die Leng Nang wählt der Spieler von Fellen (Nang) eine Ochsenhaut, möglichst breit und groß, um sie einem Maler (Xang Khien) zu übergeben, der darauf die Episoden des Ramayana zeielmet mit den Figuren des Herrn Ram, des Herrn Laksaman, der Fran Sida, der Soldaten in des Herrn Ram Affenheer, dann die Figur des Ungeheners, Thossakan genannt. die der Dame Monthok, Frau jenes Thossakan, und ferner die Räuber, die Frau Sida von der Seite des Herrn Ram entführen. Nachdem alles dieses hübsch aufgezeichnet ist. wird es ausgeprickelt, so daß das Fell nach den Umrissen der aufgezeichneten Linien durchlöchert ist. Wenn du dieses Fell bei Tageslicht betrachten solltest, so würdest du nichts klar und deutlich darauf sehen, aber bei Nacht läßt der Schein des Feuers das Ganze hervortreten ... Wenn der Eigentümer irgendwo hinberufen wird, so nimmt er ein weißes Tuch mit sich, 8 Sok (8 Ellen) breit und 4 Va (16 Ellen) lang, das er schräg geneigt aufhängt und es das Cho-Nang (Schatten des Felles) nennt. Dann wird ein Feuer angezündet und die Flamme tüchtig genährt, um durch ihren Schein das Ganze aufzuhellen und die Transparentenbilder zu illuminieren. Man postiert darauf die nötigen Leute, um das Fell hin und her zu bewegen. zum wenigsten 9 oder 10, aber auch 20 und mehr . . . Wenn das Fell hervorgebracht wird, so fassen es die Gehülfen an dem hölzernen Gestell und bewegen es vor dem Cho-Nang hin und her, so daß das durchscheinende Feuer die Bilder darauf abwirft. Für diese transparenten Felle werden nur Szenen aus dem Epos Ramakhien verwendet, andere Subjekte aber nicht' (Bastian, Reisen in Siam, S. 504).

Im Mahābhāṣya wird dann weiter die Frage gestellt: 'Inwiefern (ist das Präsens in Kaṃsaṃ ghātayati richtig), wenn es sich um Granthikas handelt, bei denen doch nur śabdagaḍu beobachtet wird?' Das Wort granthika bedeutet nach den Lexikographen daivajña, also Astrolog oder Wahrsager (Trik. 571; Hem. An. 3, 32; Medinīk. m 80). Das kann es hier natürlich nicht bedeuten. Es muß hier eine Art von Rezitator bezeichnen. Kaiyaṭa und Nāgojībhaṭṭa geben es denn auch durch kathaka, Haradatta durch kāthika wieder. In diesem Sinne erscheint das Wort noch zweimal im Mahābhāṣya zu Pāṇ. 1, 4, 29, wo granthikasya śrṇoti neben naṭasya śrṇoti, granthikasya śroṣyāmaḥ neben naṭasya śroṣyāmaḥ als Beispiele angeführt werden. Vielleicht hat granthika dieselbe Bedeutung auch in Mbh. 14, 70, 7:

tatra mallā naṭāś caiva granthikāḥ saukhyaśāyikāḥ |
sūtamāgadhasaṇghāś cāpy astuvaṃs taṃ Janārdanam ||
wenn auch Nīlakaṇṭha bemerkt: granthikāḥ daivajñāḥ | granthikas tu
karīre syād daivajñe gugguludrume iti Viśvalocanaḥ¹). Ich glaube nicht,

<sup>1)</sup> Im Pali finden sich die ganthikas im Vidhurapanditajātaka (545), G. 59: mālākāre ca rajake ganthike atha dussike | suvannakāre manikāre manimhi passa nimmitam || In die Gesellschaft der Kranzwinder, Färber, dussakas (Weber ? oder Kleiderhändler ?),

laß der Granthika etwa davon seinen Namen hatte, daß er Strophen lurch eine improvisierte Prosaerzählung 'verknüpfte'. Noch viel weniger berechtigt uns das, was wir über die Granthikas erfahren, dazu, sie als Zykliker' zu deuten, d. h. als Rhapsoden, die verschiedene Einzelsagen zu Zyklen verbanden, wie das Dahlmann, Genesis des Mahäbhārata, S. 163ff., behauptet. Ich bin vielmehr überzeugt, daß granthika eine Ableitung von grantha ist und mit Bildungen, wie gandhika, prāvārika, pūpika, śańkhika Mahāv. 3, 113) usw. auf einer Stufe steht, also eigentlich den bedeutet, der ein Buch benutzt'. In dem gleichen Sinne erscheint granthin bei Manu 12, 103:

ajūrbhyo granthinaķ šresthā granthibhyo dhāriņo varāķ | dhāribhyo jūāninaķ šresthā jūānibhyo vyavasāyinaķ¹) ||

Ebenso haben die Kommentatoren das Wort verstanden. Haradatta sagt ve pi grantham vācayantah Kamsavadham ācakṣate kāthikā nāma; Nāgo-libhaṭṭa bemerkt zur Erklärung von sabdagranthagaḍḍamātram, wie er anstatt sabdagaḍumātram gelesen hat, sabda sei das aus dem Mund des Vortragenden kommende Wort, grantha das in seiner Hand befindliche Manuskript, gaḍḍa die ihn umringende Menschenmenge (sabdah kathakamukhoccāryamāṇah | granthas taddhastapustakarūpah | gaḍḍo manuṣyasaṃ-phātah). Die Granthikas, die nach dem Mahābhāṣya die Geschichten von der Tötung des Kaṃsa und der Bindung des Bali vorlasen, sind offenbar die Vorgänger der Leute, die später das Mahābhārata, das Rāmāyaṇa und Purāṇas vorzulesen pflegten. Solehe Vorlesungen sind uns bekanntlich für das 7. Jahrhundert durch Bāṇa²) und eine Inschrift aus Kamboja³) bezeugt; sie werden aber auch in dem Schlußkapitel des Mahābhārata selbst erwähnt. Der vācaka, der hier geschildert wird, ist, wie eigentlich schon

Goldarbeiter und Juweliere passen weder die Astrologen noch irgendwelche Rezitatoren hinein. Ganthika seheint hier eine Art Handwerker zu bezeichnen. Weitere Vermutungen zu äußern, scheint mir vorläufig zwecklos.\*

<sup>1)</sup> Bühlers Übersetzung, die auf den Kommentaren beruht, lautet: '(Even forgetful) students of the (sacred) books are more distinguished than the ignorant, those who remember them surpass the (forgetful) students, those who possess a knowledge (of the meaning) are more distinguished than those who (only) remember (the words), men who follow (the teaching of the texts) surpass those who (merely) know (their meaning).' Ich kann die Wiedergabe von granthin und dhārin nur bedingt für richtig halten. Meines Eraehtens sind die ajñāh diejenigen, die gar niehts von den vedischen Texten wissen, die granthinah diejenigen, die ein Buch haben, also geschriebene Texte benutzen und insofern 'vergeßlich' genannt werden können, die dhārinah diejenigen, die die Texte auswendig können, ohne ihren Sinn zu verstehen, die jāāninah diejenigen, die auch die Bedeutung der Texte kennen, und die vyavasāyinah diejenigen, die sie befolgen.

<sup>2)</sup> Kādambarī (Bombay 1890) S.128: bhagavantam Mahākālam arcitum ito gatayā tatra Mahābhārate vācyamāne śrutam.

<sup>3)</sup> Barth, Inser. sanser. du Cambodge, S. 30:
Rāmāyaṇapurāṇābhyām aśeṣaṃ Bhāratan dadat
akṛtānvaham acchedyāṃ sa ca tadvācanāsthitim.

der Name zeigt, ein Vorleser; man vergleiche insbesondere V. 22 und 53:

triṣaṣṭivarṇasaṃyuktam aṣṭasthānasamīritam |

vācayed vācakaḥ svasthaḥ svāsīnaḥ susamāhitaḥ ||

ataḥ paraṃ pravakṣyāmi yāni deyāni Bhārate |

vācyamāne tu viprebhyo rājan parvaṇi parvaṇi ) ||

Im übrigen kann freilich Nāgojībhaṭṭas Lesung und Erklärung im einzelnen keineswegs als sicher gelten. Die meisten Handschriften, darunter die besten, lesen sabdagadumātram, die Sārada-Handschrift k hat gaduka für gaḍu. Die Lesungen śabdagranthanagaḍumātram und śabdagranthanamātram werden nur von schlechteren Handschriften geboten, die erste von g, die zweite von B. Mit Nāgojībhattas Lesung stimmt keine Handschrift des Textes überein. Von den Bedeutungen, die das PW. für gadu anführt, kommt hier kaum eine in Betracht. Wir sind also aufs Raten angewiesen. Ich möchte es für das wahrscheinlichste halten, daß gadu ein Synonym von grantha ist, das daher auch zum Teil in den Text eingedrungen ist, und daß sabdagadu 'Wortverbindung' bedeutet. Dem Sinne nach würde das jedenfalls passen, denn darüber kann kein Zweifel bestehen, daß von den Granthikas hier im Gegensatz zu den Saubhikas behauptet wird, daß sie unter Verzicht auf alle für das Auge berechneten Mittel die Tötung des Kamsa usw. nur mit Hilfe von Worten schildern. Damit steht es aber doch in flagrantem Widerspruch, wenn, wie allgemein angenommen wird, nachher gesagt wird, daß sie sich in zwei Parteien teilten, von denen sich die eine das Gesicht rot, die andere schwarz färbte. Dann würden sie ja doch wieder nicht nur mit Worten, sondern auch mit augenfälligen Mitteln arbeiten. Wie soll man sich diese im wesentlichen doch offenbar epischen Rezitationen überhaupt von zwei Parteien ausgeführt vorstellen? Und wenn man auch vielleicht annehmen wollte, daß sich die Anhänger des Kṛṣṇa-Vāsudeva ihm zu Ehren schwarz färbten — Kṛṣṇa ist ja der 'Schwarze' -, warum sollten sich die Anhänger des Kamsa rot färben? Ich wüßte nicht, daß irgendwo gesagt wäre, daß Kamsa rot gewesen sei. Inwiefern kann weiter jene Teilung in zwei Parteien und die Färbung der Gesichter etwas für die Richtigkeit des Präsens in Kamsam ghātayati beweisen? Denn darum führt Patañjali schließlich doch alles das an; ihm liegt doch gar nicht daran, eine Beschreibung der Tätigkeit der Granthikas um ihrer selbst willen zu geben. Nach Weber 'stellen' die Granthikas dadurch 'wirklich seiende Empfindungen dar'. Abgesehen davon, daß diese Übersetzung auf einer völligen Verkennung des Textes beruht, dürfte es schwer zu sagen sein, wie eine 'wirklich seiende Empfindung' durch Rotoder Schwarzfärben des Gesichtes zum Ausdruck gebracht werden könnte.

Schwierigkeiten machen endlich auch die Worte varnānyatvam puṣyanti.

Meinem Sprachgefühl nach kann das gar nicht bedeuten 'sie bemalen sich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. auch die Erwähnung der *pustakas* in V. 73 und 77. Die Verse kehren sämtlich auch im Hariv. 16161ff. wieder.

mit verschiedenen Farben'; das könnte höchstens etwa durch bhinnavarnation pusyanti ausgedrückt sein. Varnänyatva kann nur das 'Anderssein,
die Veränderung der Farbe' (varnasyänyatvam) sein; mit der Farbe aber
kann, da nachher von mukha die Rede ist, nur die Gesichtsfarbe gemeint
sein. Genau in dieser Bedeutung erscheint das Wort aber auch sonst in
der Literatur. Sähityad, 166 wird vaivarnya unter den sättvika vikāras
anfgezählt und in 167 wird es definiert:

vişādamadarosādyair varņānyatvam vivarņatā

'viormată (= vaivarnya) ist die Veränderung der (Gesiehts)farbe aus Niedergeschlagenheit. Rausch. Zorn usw. 1). Und diese Bedeutung stimmt auch in unserer Stelle durchans zu dem Folgenden. Der Inder unterscheidet zwei Arten von Verfärbungen bei Affekten, eine nach Rot, die andere nach Schwarz. Pāṇini lehrt in 5, 4, 31-33, daß an lohita und kāla 'varņe cānitye', wenn die Farbe nicht dauernd ist', das Suffix -ka trete. Die Käsikä gibt als Beispiele lohitakah kopena, lohitakah pidanena, lohitika kopena, lohinika kapena; kālakam mukham vailaksyena, 'das Gesicht ist schwarz vor Scham'. Manu 8, 25 wird unter den äußeren Anzeichen, aus denen der König die Gedauken der vor Gericht auftretenden Parteien erschließen soll, auch varna genannt, wofür im folgenden Vers vaktravikāra eintritt; Kullūka erkbirt varnah sväbhävikavarnäd anyädrso mukhakälimädih. Hemacandra, Abh. 307. nennt vairarnyam kälikä unter den acht sättvikas. Für käla und lohila treten auch Synonyma ein, so syāma, gelegentlich auch syāva für kāla, rakta, in Versen anch aruna, für lohita. Bhāratīyanātyaś. 8, 145ff. werden vier Gesichtsfarben unterschieden: sväbhävika 'die natürliche'. prasanna 'heiter, klar', rakta 'rot', und syama 'schwarz'. Die drei letzten werden auf die verschiedenen Rasas verteilt; der prasanna mukharāga kommt dem adbhuta, hāsya und srigāra zu, der rakta dem vīra, raudra, mada und karuna, der syama dem bhayanaka und bībhatsa. Die Stelle scheint mir, nebenbei bemerkt, deutlich zu zeigen, worauf sehon Pāṇinis Angaben führen, daß man ursprünglich nur zwei Arten der Verfärbung unterschied, denn das hier hinzugefügte prasanna ist keine eigentliche Farbenbezeichnnng. Bharatiyanatyas. 7, 30 wird gelehrt, daß der vor einer Gefahr besorgte Mann ein schwarzes Gesicht habe: śyāmāsyah śankitah puruşah. Im Kautiliya 18 (S. 43) wird unter anderen Merkmalen, an denen man einen Giftmischer erkennen kann, wie stockende Rede, Schweiß, starkes Zittern, auch suskasyāvavaktratā angeführt. Sāhityad. 233 heißt es, daß der Zornige rote Augen und rotes Gesicht zeige, im Unterschied von dem Kampfeshelden: raktāsyanetratā cātra bhedinī yuddhavīratah. Ebenda 590 wird Zorn und Leidenschaft als rot bezeichnet: raktau ca krodharāgau. Mahānāṭaka D 13, 1 wird Rāvaņa genannt Lankeśvaraḥ sutavadhāruņavaktracakraķ, ebenda 13,38 Rāma krodhāruņaķ, Hāla 1,1 das Gesicht der

¹) Vg]. Bhāratīyanāţyaś. 7, 88: śītakrodhabhayaśramarogaklamatāpajaṃ ca vaivarṇyam.

eifersüchtigen Gaurī rosāruṇa. Erwähnt sei auch, daß dem raudra Rasa rakta, dem bhayānaka kṛṣṇa als Farbe zugeteilt wird (Sāh. 232, 235). Es dürfte nicht schwer sein, die Belege noch zu vermehren. Schon auf Grund des Angeführten aber läßt sich behaupten, daß das Rotwerden im allgemeinen als Zeichen zorniger Erregung angesehen wurde, das Schwarzwerden als Zeichen der Furcht. In diesem Sinne muß auch raktamukhāḥ und kālamukhāḥ in unserer Stelle genommen werden¹) und selbstverständlich kann der Satz dann nur auf die Zuhörer gehen. Die Zuhörer verraten durch den Wechsel der Gesichtsfarbe, daß sie Zorn und Furcht empfinden, wie das auch von dem idealen Zuhörer beim Schauspiel verlangt wird²):

yas tuste tustim āyāti soke sokam upaiti ca |

kruddhah kruddhe bhaye bhītah sa nātye prekṣakah smṛtah || Auf die Zuhörer muß dann aber auch der vorhergehende Satz bezogen werden; sie sind es, die teils für Kamsa, teils für Vāsudeva Partei ergreifen. In dieser Parteinahme und in den Äußerungen der Affekte sieht aber Patañjali ein Zeichen, daß Kamsa und Vāsudeva, von denen die Granthikas erzählen, in der Vorstellung der Zuhörer augenblicklich in der Gegenwart vorhanden sind. Denn das ist die Bedeutung von ātaś ca sataḥ. Ātas ca satah ist nicht etwa ein Fehler für atas ca satah und bedeutet nicht etwa, wie Weber meint, 'daher', sondern ist, wie alle mit ātas ca beginnenden Sätze<sup>3</sup>), ein verkürzter Satz: 'und darum sage ich satali'. Daß Kamsa und Vāsudeva beim Vortrag der Granthikas ebenso wie bei dem der Saubhikas gegenwärtig sind, wenn auch in diesem Fall nur in der Vorstellung der Zuhörer, wird aber deshalb betont, weil sich daraus wieder wie in den vorher besprochenen Fällen die Richtigkeit des Präsens in Kaṃsaṃ ghātayati ergibt4). Die Stelle des Mahābhāṣya, soweit sie die Granthikas betrifft, ist also zu übersetzen: 'Inwiefern (ist der Gebrauch des Präsens in Kaṃsaṃ ghātayati usw. richtig), wenn es sich um Granthikas

<sup>1)</sup> Nach Pāṇini müßten wir allerdings kālakamukhāḥ erwarten, aber diese Abweichung spricht natürlich nicht gegen meine Erklärung, denn auch wenn von der Bemalung der Gesichter die Rede wäre, müßte es nach Pāṇ. 5, 4, 32 'rakte' kālakamukhāḥ heißen. Hier ist offenbar eine Änderung im Sprachgebrauch eingetreten, die, wenn man den Zeitraum bedenkt, der zwischen Pāṇini und Patañjali liegt, nicht verwunderlich ist.

<sup>2)</sup> Bharata in Mälatīm. Komm. 9; siehe Lévi a. a. O., App. S. 63. Vgl. auch M. Müller, India what can it teach us? S. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl. I, 12, 27 sūtrata eva hi šabdān pratipadyante | ūtaš ca sūtrata eva yo hy utsūtram kathayen nādo grhyeta; 81, 4; 95, 16; 96, 26; 176, 6; 217, 19; 251, 17; 256, 22 usw.

<sup>4)</sup> Die Kommentatoren haben das alles offenbar für so selbstverständlich gehalten, daß sie es für überflüssig hielten, die Stelle ausführlich zu erklären. Nägojibhatta macht aber wenigstens zwei Bemerkungen, die erkennen lassen, daß er die
Sache ebenso auffaßte. Zu ätas ca sato vyämisritäs ceti (sie) bemerkt er: co hetau yatt
viruddhapakṣāśritā dṛśyante ity arthah | na hy atītatvabuddhau tat saṃbhavatīti
bhāvah | tatkālamṛte svapakṣa iva varnānyatvam puṣyanti puṣṭaṃ kurvanti
dadhatīty arthah.

(Vorleser) handelt, bei denen (doch) nur die Verbindung von Worten beobachtet wird? Auch diese lassen, indem sie die Schicksale¹) jener (Kaṃsa,
Bali, Vāsudeva) von ihren Anfängen bis zu ihrem Ende auseinandersetzen,
sie als gegenwärtig in der Vorstellung (der Hörer) existierend erscheinen.
Und darum (sage ich): "gegenwärtig existierend", weil sich auch Parteien
zeigen²). Die einen nehmen für Kaṃsa Partei, die anderen für Vāsudeva.
Sie zeigen ja auch Wechsel der Gesichtsfarbe; die einen werden rot im
Gesicht, die anderen schwarz³). Damit fallen all die luftigen Theorien

śabdopahitarūpāṃś ca buddher vişayatāṃ gatān |
pratyakṣam iva Kaṃṣādīn sādhanatvena manyate ||

Die Strophe wird auch von Kaiyata und Haradatta und von Visvanātha im Kommentar zu Sähityadarpana 61 zitiert, an der letzten Stelle mit den Varianten rūpāms tān und pratyakṣān iva. Helārājas Kommentar zu der Strophe ergibt, soweit es sich um die Granthikas handelt, für unscre Frage nichts Neues. Ich will nur erwähnen, daß auch hier granthika durch kathaka erklärt wird: tatra granthikah kathakayata iti vṛttirūpeṇaiva Kaṃsavadhādy ācakṣate; tathā ca kathakah śrotari Kaṃsādyākārapratyayajananād buddhirāsudevena buddhikamsam ghātayati. In den einleitenden Bemerkungen behandelt Helärāja kurz auch die Frage, inwiefern der Ausdruck Kamsam ghātayati, Balim bandhayati für andere als die Granthikas richtig sei, aber, dem veränderten Zweck entsprechend, in anderer Weise als Patanjali. Leider ist der Text hier zum Teil verderbt; er lautet in der Ausgabe der Benares Sanskrit Series: Citragur ityādau hi prakṛtirūpasya prayojyaprayojakabhāvādhyavasāyāt Kaṃsaṃ ghātayati Balim bandhayatīti siddham | evam krtānukaranenādye 'pi (mahānayanām)? Kamsavāsudevānukāreņa sādryšāt tadrūpatopapattiķ. Citragu ist nach Bhāgavatapur. 10, 61, 13 ein Sohn des Kṛṣṇa. Helārāja sagt also, daß für ihn und andere Verwandte oder Freunde des Kṛṣṇa der Ausdruck Kaṃsaṃ ghātayati richtig sei, weil man das Vorhandensein des zu Veranlassenden und des Veranlassers, das nach Pāņ. 3, 1, 26 erforderlich ist, für die ursprünglichen, wirklichen Erscheinungen des Väsudeva usw. deutlich erkenne. Im folgenden ist für krtanukaranenadye sicherlich krtanukarane nāṭye zu lesen; das verderbte mahānayanāṃ vermag ich nicht herzustellen. Helārāja scheint aber zu sagen, daß auch im Schauspiel, das eine Nachahmung wirklicher Geschehnisse sei, die Erscheinungen des Kamsa und Väsudeva vorhanden seien, da sie den durch die Schauspieler dargestellten Kamsa und Väsudeva ähnlich seien. Diese Erscheinungen, argumentiert Helārāja dann weiter im Anschluß an seinen Text,

<sup>1)</sup> Siehe oben S. 408, Anm. 3.

²) Oder 'Parteiung zeigt'; siehe oben S. 408, Ann. 4. Zu der Bedeutung von vyāmišra vergleiche auch Rām. 2, 1, 27, wo Rāma genannt wird śraiṣṭhyaṃ cāstrasa-mūheṣu prāpto vyāmišrakeṣu ca, wörtlich: 'der die erste Stelle erlangt hatte bei der Anhäusung von Wassen und bei Parteiungen'. Meines Erachtens kann das nur heißen, daß Rāma im Kamps mit Wassen und Worten den Sieg davonzutragen pslegte. Der Kommentator Rāma erklürt vyāmišrakeṣu allerdings als prākṛtādibhāṣāmišritanāṭakādiṣu und Hillebrandt a. a. O. S. 10, hat das zum Beweis der Existenz des Dramas zur Zeit Vālmīkis herangezogen. Daß in unmittelbarer Verbindung mit astrasamūha nicht von irgendwelchen literarischen Produkten die Rede sein kann, seheint mir aber völlig klar. Es ist auch ganz begreislich, daß der Kommentator keine Ahnung von der richtigen Bedeutung des Wortes hatte, da sie bisher außerhalb des Mahābluāṣya nicht belegt zu sein seheint.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Auf dieser Auseinandersetzung des Mahābhāṣya beruht Bhartrharis Strophe Vākyapadīya 3, 7, 5:

die man auf Grund dieser Stelle aufgestellt hat, in sich zusammen. Vielleicht dürfen wir sogar hoffen, daß der Vegetationsdämon Kṛṣṇa nun seine illegitime Existenz beschließen wird.

Das Mahābhāṣya bezeugt die Śaubhikas für die Mitte des zweiten Jahrhunderts v. Chr.¹); daß sie in noch ältere Zeit zurückgehen, geht aus einer Reihe von anderen Stellen hervor. Unter der Namensform saubhika erscheinen sie im Kauṭilīya Arthaśāstra, in dem Kapitel über den Hetärenaufseher (44; S. 125). Der Verfasser schließt seine Auseinandersetzungen mit den Worten: etena naṭanartakagāyakavādakavāgjīvanakuśīlavaplavakasaubhikacāraṇānāṃ strīvyavahāriṇāṃ striyo gūḍhājīvāś ca vyākhyātāḥ²).\* Die Gāthās des Vidhurapaṇḍitajātaka (545) erwähnen die Śaubhikas als sobhiya, mit der volkssprachlichen Form des Namens, über den ich schon oben gesprochen habe. Puṇṇaka preist dort seinen wunderbaren Edelstein, in dem die ganze Welt zu erblicken ist (G. 60ff.):

ālāriye ca sūde ca naṭanaṭṭakagāyane |
pāṇissare kumbhathūnike maṇimhi passa nimmitaṃ ||
passa bherī mutiṅgā ca saṃkhāpaṇavadeṇḍimā |
sabbaṃ ca tālāvacaraṃ maṇimhi passa nimmitaṃ ||
sammatālañ ca vīṇañ ca naccagītaṃ suvāditaṃ |
turiyatāḷitasaṃghuṭṭhaṃ maṇimhi passa nimmitaṃ ||
laṃghikā muṭṭhikā c' ettha māyākārā ca sobhiyā |
vetālike ca jalle ca maṇimhi passa nimmitaṃ ||

Der Kommentator bezeugt mit seiner Erklärung sobhiyā ti nagarasobhanā sampannarūpā purisā nur aufs neue seine sattsam bekannte Unwissenheit. Daß die sobhiyas, die hinter den naṭas, naṭṭakas, Sängern und Musikern oder Instrumenten, und in unmittelbarer Zusammenstellung mit Springern, Faustkämpfern, Vorführern von Blendwerk, Barden und Jallas genannt werden, mit den Saubhikas identisch sind, kann eigentlich überhaupt kaum zweifelhaft sein. Den endgültigen Beweis liefert die ähnliche Aufzählung im Mahāvastu 3, 113, bei der Beschreibung von Suddhodanas Auszug zum Besuch des Buddha. Sie lautet in Senarts Ausgabe: sarve ca ye Kapilavāstavyā gandharvikā | tadyathā cakrikavaitālikanaṭanartakaṛllamalla-

sind auch bei dem Vortrag der Granthikas, wo sie nur durch Worte hervorgerusen werden, gleichsam augenfällig in der Vorstellung der Zuhörer vorhanden. Wie das weiter für die Lehre vom sādhana verwertet wird, kommt hier nicht in Betracht.

<sup>1)</sup> ZDMG. 58, S. 868, habe ich ein in einer Inschrift aus Mathurā angeblich erscheinendes leņašobhikā mit den Šaubhikas in Zusammenhang gebracht. Das ist falsch. Das von Bhagvanlal Indraji veröffentlichte Faksimile liest allerdings leņasobhikāye, der mir seit einiger Zeit zu Gebote stehende Abklatsch zeigt aber volkkommen deutlich loņašobhikāye. Loņašobhikā (= sanskr. Lavaņašobhikā) kann nur ein Eigenname sein. Ich habe den Irrtum schon in meiner List of Brāhmī Inscriptions. S. 19, berichtigt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich sehe von einer Übersetzung dieser und der folgenden Stellen ab, da die Ausdrücke entweder ganz einfach sind oder derart, daß sie besondere Untersuchungen erfordern.

pāņisvarikā<sup>1</sup>) šobhikā laṃghakā kumbhatūņikā velambakā dvistvalabhāņakā paṃcavaṭukā gāyanakā bhāṇḍavikā hāsyakārakā bherīšaṃkhamṛdaṃgapaṭahikā tūṇavapaṇavaveṇuvallakīekadašīvīṇāvādā ca bahuvādyakā ca sarve rājakuladvāre sannipatensuḥ.

Das Kauṭilīya zeigt, daß die soziale Stellung der Śaubhikas keine audere war als die des übrigen 'gandharvischen' Volkes; ihre Frauen sind Hetären so gut wie die Frauen der naṭas. Im übrigen ergeben die Listen natürlich sachlich nicht viel. Immerhin bestätigt die Nebeneinanderstellung der Śaubhikas und der naṭas und nartakas in allen drei Stellen, daß sie mit diesen nicht identisch sind. Ebenso beweist die Gāthā, daß sie nicht eiufach Māyākāras waren. Anderseits ist es aber doch vielleicht kein Zufall, daß ihnen die Māyākāras hier gerade am nächsten stehen. Wie Springer und Ringer, Vaitālikas und Jallas²), einander ähnlich sind, so scheinen auch die Māyākāras und Śaubhikas ähnliche Künste zu treiben, was nach dem oben Bemerkten wiederum auf die Deutung der Śaubhikas als Schattenspieler weist.

Die letzte Stelle, die ich hier anführen kann, enthält nicht den Namen der Śaubhikas, sondern die Bezeichnung ihrer Kunst. Es ist die bekannte Liste der Vergnügungen, an denen andere Samanas und Brahmanen teilnehmen, die aber der Samana Gotama verabscheut, im Brahmajālasutta 1, 13: te evarūpam visūkadassanam anuyuttā viharanti seyyathīdam naccam gītam vāditam pekkham akkhānam pānissaram vetālam kumbhathūnam sobhanagarakam candālam vamsam dhopanam hatthiyuddham usw.3). Für sobhanagarakam sind handschriftliche Lesarten sobhanakārakam, -karakam, sobhanagaraṇaṃ, sobhaṇakaṃ, in der Sumangalavilāsinī auch sobhanakaram, sobhanagam. Sobhanaka oder -ga ist natürlich sanskr. \*sobhanaka, eine Weiterbildung von śobhana, das auch dem im Mahābhāsya handschriftlich belegten sobhanika zugrunde liegt4). Sobhanagarakam geht meines Erachtens auf sobhanakarakam oder -kārakam zurück, sobhanagaranam auf sobhanakaranam. Vielleicht sind die Formen mit g in Anlehnung an Sobhanagara entstanden, mit dem sie direkt nichts zu tun haben; sie können aber auch aus dem ursprünglichen östlichen Dialekt übernommen sein. Daß hier von der Kunst der sobhiyas die Rede ist, kann, wenn man die Liste mit den oben gegebenen vergleicht, wohl keinem Zweifel unterliegen. Ich gehe daher auf früher aufgestellte Vermutungen über die Bedeutung

<sup>1)</sup> Lies jhalla statt rlla.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nach einer Erklärung in der Samdehavişauşadhi zu Kalpasütra 100 sind die Jallas rājñaḥ stotrapāṭhakāḥ, also dasselbe wie die Vaitālikas. Für die Deutung des Kommentars als 'Barbiere' (jalle ti massūni karonte nahāpite) gilt das S. 422 Bemerkte.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Stelle ist zuletzt übersetzt und ausführlich behandelt von Franke, Dighanikāya S. 8ff., der auch schon die nachher besprochenen Stellen über *paṭibhānacitta* herangezogen hat.

<sup>4)</sup> Vgl. Bildungen wie gāyanaka 'Sänger', usw.

als 'Wiederscheinbild', also 'Schattenbild', zu deuten. Allein nachweisbar ist diese Bedeutung von paṭibhāna nicht, und wir müssen daher paṭibhānacitta doch wohl als 'Phantasiebild' auffassen¹). So hat offenbar auch Buddhaghosa das Wort verstanden. Paṭibhānacitta kann somit nicht beweisen, daß das sobhanaka das Schattenspiel war; vorausgesetzt, daß Buddhaghosas Erklärung überhaupt richtig ist, würde es eher dafür eintreten, daß die Saubhikas gelegentlich auch Bilder erklärten, worauf schon die Mahābhāṣya-Stelle führte.

Wir haben uns endlich die Frage vorzulegen, ob sich aus dem Namen der Saubhikas Rückschlüsse auf die Tätigkeit, die sie ausübten, machen lassen. Sk. śaubhika, śobhika, p. sobhiya usw. ist sicherlich eine Ableitung von sk. śobhā, p. sobhā wie kāthika von kathā oder sabhika von sabhā, aber die gewöhnliche Bedeutung von śobhā 'Schmuck, Pracht, Schönheit', hilft kaum zum Verständnis von śaubhika.

Auf śobhā geht aber offenbar auch saubha²) zurück, das nach Hār. 123 eine in der Luft fliegende Stadt ist (khasamcāri puram saubham). Im Mahābhārata gehört diese Luftstadt Saubha dem Sālva und wird von Kṛṣṇa gespalten und herabgestürzt³). Neben saubha findet sich auch sobha; so bei Bhāskaramiśra und Ūaṭa im Kommentar zum Satarudriya⁴), und zwar mit der Erklärung gandharvanagaram, was keinen Zweifel darüber läßt, daß saubha, sobha ein Name der Fata morgana ist. Daß dem Wort eigentlich ein ś zukommt, scheint mir aus dem sicher dazugehörigen śaubhāḥ und śobhāḥ hervorzugehen; das erstere wird Trik. 5, das zweite Hem. Abh. śeṣa 2 unter den Namen für die Himmelsbewohner angeführt.

Die erwähnte Stelle des Šatarudriya selbst (Vāj. S. 16, 33; Taitt. S. 4, 5, 6, 1; Maitr. S. 2, 9, 6; Kāṭh. 17, 14) lautet: namaḥ sobhyāya ca pratisaryāya (Maitr. S. pratisarāya) ca. Bhāskaramiśra bemerkt dazu: Sobham nāma gandharvanagaram | Sālvasobhanam (?) adhiṣṭhāyeti Mahābhārate darśanāt . . . pratikūlam saranam saraḥ rakṣābandho vā tatra bhavāya; Ūaṭa: Sobha iti gandharvanagaram | subhayam (?) iti vā | abhicārakarmapratisaraḥ pratyabhicārah<sup>5</sup>). Sobhya erscheint noch einmal als Bei-

<sup>1)</sup> Zu der Bedeutung von paṭibhāna vgl. insbesondere Jāt. I, 60: sabbatālāvacaresu sakāni sakāni ca paṭibhānāni dassayantesu 'während alle Tālāvacaras ihre verschiedenen 'Phantasien' oder 'Einfälle' vorführten.' Tālāvacara, AMg. tālāyara, ist die zusammenfassende Bezeichnung für Musiker und Tänzer.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Schon im PW. wird unter saubhika vermutet, daß es mit saubha zusammenhänge, und Rhys Davids hat das Wort zur Erklärung von sobhanagarakan herangezogen (Anm. zum Text und SBB. II, S. 9).

<sup>3)</sup> Siehe besonders 3, 14, 1ff. 4) Ind. Stud. 2, 38.

<sup>5)</sup> Anders, aber völlig verfehlt Sāyana, der in sobhya sa und ubha sucht: ubhā-bhyām punyapāpābhyām saha vartata iti sobhyo (lies sobho) manuşyalokah | ata eva ātharvanikā āmananti punyana punyam lokam nayati pāpena pāpam ubhābhyām eva manuşyalokam iti | tatra bhavah sobhyah | pratisaro vivāhādau haste dhāryamāno rakṣābandhah | tam arhatīti pratisaryah.

wort des Rudra in einem Mantra im Gautamadharmaśāstra 26, 12: namaķ sobhyāya supuruṣāya mahāpuruṣāya madhyamapuruṣāyottamapuruṣāya brahmacāriṇe namaḥ¹). Aus der Gegenüberstellung von sobhya und pratisarya scheint mir hervorzugehen, daß sobhya 'der im Zauber weilende', pratisarya 'der im Gegenzauber, in Zauberabwehr weilende' ist, und ich möchte sobhya trotz des s auf śobhā zurückführen, das danach ein Synonym von māyā sein würde. Diese Bedeutungsentwicklung hat vielleicht überhaupt nur im Prakrit stattgefunden, und das mag der Grund gewesen sein, weshalb man sobhya wie später saubha und saubhika mit Beibehaltung der prakritischen s in das Sanskrit übernahm.

Ich glaube dieses śobhā im Sinne von māyā noch an einer anderen Stelle nachweisen zu können. In den Therīgāthās sagt dieselbe Nonne Subhā, von der schon oben die Rede war, um ihrem Liebhaber das Törichte seiner Werbung klarzumachen (390ff.):

diṭṭhā hi mayā sucittitā sombhā dārukacillakā navā | tantihi ca khīlakehi ca vinibaddhā vividhaṃ panaccitā || tamh' uddhate tantikhīlake visaṭṭhe vikale paripakkate | avinde khaṇḍaso kate kimhi tattha manaṃ nivesaye ||

Ich habe eine sombhā<sup>2</sup>) gesehen, die schön bemalt war, mit hölzernen Stäbchen (?) versehen, neu, mit Schnüren und Pflöcken auf allen Seiten befestigt, die man in mannigfacher Weise tanzen ließ. Wenn jenes Schnurund Pflockwerk herausgezogen, auseinandergenommen, verstümmelt, hierund dorthin geworfen, unauffindbar (?), in Stücke zerlegt ist, was ist es dann noch, daß du deinen Sinn darauf richten möchtest?

Sombhā, das bisher nur hier belegt ist, wird von Buddhaghosa durch sombhakā erklärt, woraus nichts zu entnehmen ist. Aus dem Zusammenhang geht aber mit Sicherheit hervor, daß hier von einer Puppe die Rede ist. Daß dabei aber an das Puppenspiel zu denken ist, ist mir ganz unwahrscheinlich. Die Beschreibung führt vielmehr darauf, daß es sich um eine mechanische Puppe handelt. Die mechanischen Puppen, die Somaprabhā ihrer Freundin Kalingasenā bringt, sind nach der Darstellung Somadevas (Kathās. 29) aus Holz (nyastadārumayānekamāyāsadyantraputrikām karandikām If.; kāṣṭhamayīḥ svamāyāyantraputrikāḥ 18), sic bewegen sich durch einen bloßen Druck auf einen Pflock (kīlikāhatimātreṇa 19), und eine von ihnen tanzt (kācin nanarta 20)³). Auch Buddhaghosa hat sicherlich an eine mechanische Puppe gedacht; in seiner Er-

<sup>1)</sup> Sobhyāya ist hier wahrscheinlich ein spüterer Zusatz. Das Wort fehlt in dem eutsprechenden Mantra im Sāmavidhānabr. 1, 2, 5 (namaḥ puruṣāya supuruṣāya usw.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Oh sombhā Singular ist, ist nicht ganz sicher. Buddhaghosa hat es vielleicht als Plural betrachtet, da er därukacillakā durch därudaudādihi uparacitarāpakāni erklart. Da aber die Nonne die sombhā doch mit ihrem eigenen Körper vergleicht, so liegt der Singular nüber.

<sup>2)</sup> Lévi, Théâtre indien, S. 324f.; Pischel, Heimat des Puppenspiels, S. 7f.

klarung findet sich nichts, was auf das Puppenspiel hindeutete. Daraus erklärt sich auch, warum hier nicht einer der gewöhnlichen Ausdrücke für Puppe gebraucht ist, sondern sombhā, das meines Erachtens nichts weiter als sobhā, mit Einschub eines Nasals wie in p. nangara, nānga, singāla usw., und ein Synonym von māyā ist. Wie die Puppe ein Blendwerk' genannt werden konnte, zeigen die im Kathās, gebrauchten Ausdrücke māyāsadyantra putrikā, svamāyāyantra putrikā. Ist aber p. sobhā Blendwerk, Zaubere', so sind die sobhiyas oder šaubhikas Vorführer von Blendwerk, Zaubere', was durchaus zu der Erklärung Purusottamadevas, von der wir ausgingen, stimmen würde. Nun kann ein Blendwerk' an und für sich gewiß in sehr verschiedenartiger Weise ausgeführt werden; ein Blendwerk' aber, bei dem man die Tötung des Kannsa oder die Fesselung des Bali oder gar die ganze Geschichte des Rāma zu sehen glaubte, scheint mir technisch eigentlich nur durch Schattenbilder ausführbar zu sein.

Ich bin trotz alledem bereit, zuzugeben, daß es nur als wahrscheinlich bezeichnet werden kann, daß die Sanbhikas Schattenspieler waren: der absolut siehere Nachweis läßt sich vorläufig kaum erbringen.\* Aber schließlich ist das gar nicht das Wesentliche. Worauf es ankommt, ist, daß die Saubhikas, wie das Mahābhāsya bezengt, genau so wie die Granthikas episch-mythologische Stoffe vortrugen, die sie aber im Unterschied von jenen noch weiter durch Vorführungen, sei es nun von Schattenbildern oder von menschlichen, stummen Spielern illustrierten. Ich halte es für ganz unwahrscheinlich, daß sich diese Art der Vorführungen zu einer Zeit entwickelt haben sollte, als ein wirkliches Drama sehon bestand. Vor allem dürfte es denjenigen, die die Sanbhikas nicht als Schattenspieler ansehen, schwer fallen, die Priorität des Dramas zu behaupten. Daß die națas, wenn sie erst einmal zu wirklichen Schauspielern vorgerückt waren, wieder zu stummen Spielern herabgesunken wären, ist kaum glaublich. Mir ist es sogar im Gegensatz zu Hillebrandt durchaus nicht sieher, ob zu Patañjalis Zeit schon ein wirkliches, d. h. literarisches Drama bestand. Die Wörter nata, nātya usw., auf die Hillebrandt sich im wesentlichen stützt, können das meines Erachtens nicht beweisen; im Gegenteil, wenn wir einmal etwas Bestimmteres über die Kunst der natas der älteren Zeit erfahren, hat es mit dem Drama gewöhnlich gar nichts zu tun. Ich kann daher in den Darbietungen der Saublikas nur eine Vorstufe des späteren literarischen Dramas sehen, soweit es seine Stoffe dem Epos und der Mythologie entnimmt. Dadurch, daß man das Wort dem Rezitator nahm und den bis dahin nur durch die Geste wirkenden Figuren selbst in den Mund legte, ist das Nāṭaka im engeren Sinn entstanden1). Dem scheint nur eins zu

<sup>1)</sup> Hillebrandt a. a. O. S. S, ist allerdings überzeugt, daß Schattenspiel und Puppenspiel stets nur eine Nachahmung des Dramas seien. Ich verweise dem gegen- über auf Java, wo die von menschlichen Spielern aufgeführten Wayang topeng und Wayang wong unzweifelhaft aus dem Schattenspiel hervorgegangen sind. Das be-

widersprechen. Das Nāṭaka hat seit Kālidāsa als ständige Figur den Vidūṣaka. Wenn er bei Bhavabhūti fehlt, so geht das auf persönliche Abneigung zurück. In dem Vortrag epischer Dichtungen, wie sie den Saubhikas zukommen, hat aber der Vidūṣaka selbstverständlich keine Stelle. Er kommt ja auch tatsächlich im Mahānāṭaka und im Dūtāngada, die wir für die Saubhikas in Anspruch nehmen müssen, nicht vor. Glücklicherweise sind wir jetzt in der Lage, mit Bestimmtheit behaupten zu können, daß das episch-mythologische Drama in vorklassischer Zeit den Vidūṣaka noch nicht aufgenommen hatte. Wohl kennen Aśvaghosa und Bhāsa den Vidūṣaka, aber er tritt nur im Prakaraņa, dem bürgerlichen Schauspiel, auf und in den Dramen, die auf die Kathā zurückgehen, so bei Aśvaghoṣa im Sāriputraprakaraņa, bei Bhāsa im Cārudatta, Svapnavāsavadatta, Pratijñāyaugandharāyaṇa, Avimāraka. Er fehlt dagegen in allen Dramen Bhāsas, die epische Stoffe behandeln, im Pañcarātra, Bālacarita, Madhyamavyāyoga, Dūtavākya, Dūtaghatotkaca, Karnabhāra und Ūrubhaiga. Hier tritt ein tiefgehender Unterschied innerhalb des indischen Dramas zutage, der auf seinen doppelten Ursprung hinweist. Die Vorführungen der Saubhikas auf der einen, die Künste der alten nafas auf der anderen Seite sind die Wurzeln, aus denen das indische Drama erwachsen ist. Welcher Art jene Künste der națas waren und wie sie sich zum Drama umgestalteten, hoffe ich später zeigen zu können¹).

## Ali und Ala.

In einem demnächst erscheinenden Aufsatz habe ich den Nachweis zu führen gesucht, daß das l des späteren Sanskrit, das nicht auf altem l oder r beruht, aus zerebralem l entstanden ist, das seinerseits wiederum auf ein zerebrales d zurückgeht. Ich sehe die Herkunft des l aus l unter anderem als gesichert an, wenn in alten nordindischen Inschriften oder Handschriften die Schreibung l statt des später üblichen l vorliegt, und es sei gestattet, hier an einem weiteren Beispiel zu zeigen, wie solche Schreibungen für

weist schon der Name: wayang bedeutet Schatten. Das Wayang wong ist überhaupt erst im 18. Jahrhundert aufgekommen (Juynboll a. a. O. S. 119).

<sup>1)</sup> Wenige Tage nach Abschluß dieser Arbeit sandte mir Konow einen Sonderabdruck seines Artikels 'Zur Frühgeschichte des indischen Theaters' aus den 'Aufsätzen zur Kultur- und Sprachgeschichte, Ernst Kuhn gewidmet'. Konow geht von ganz anderen Tatsachen aus und beurteilt die Saubhikas und Granthikas ganz anders als ich; seine Schlußworte über den doppelten Ursprung des indischen Dramas decken sich aber fast völlig mit meinen eigenen. Ich freue mich über dies Zusammentreffen, weil es mir eine Gewähr dafür zu sein scheint, daß wir uns auf dem richtigen Wege befinden. Bemerken will ich noch, daß Konow der Liste der Dramen Bhūsas, die auf dem Epos beruhen und des Vidūṣaka entbehren, noch das Abhiṣekanāṭaka und das Pratimānāṭaka hinzufügt, die mir nicht zugänglich sind.

die Etymologie und selbst für die Interpretation vedischer Texte von Bedeutung sein können.

Für all 'Biene' verzeichnen die Petersburger Wörterbücher als früheste Belege Stellen aus Kälidāsas Raghuvaņiša. Ein so spät erscheinendes Wort unterliegt von vornherein dem Verdacht, ein Lehnwort aus den Volkssprachen zu sein. In einer Felseninschrift zu Tuśām im Panjāb, die aus dem Ende des vierten oder Aufang des fünften Jahrhunderts stammt, wird das Wort mit / geschrieben: Jāmbavatīvadanāravindorjjitāļinā . . . Visņunā (CH. HI. 270)1). Das weist auf ein ursprüngliches \*adi, das sich am natürlichsten als eine Prakritform ans \*rdi erklärt. Analogien für den Übergang eines aufantenden r in a bieten M. AMg. usw. acchai = rechati, Pali AMg. occha = rksa. AMg. ana = rna ((Pischel, Gramm. d. Prakritspr. § 57). Dem \*rdi entspricht im Griechischen genau ägdig, das Herodot 1, 215; 4. 81 für 'Pfeilspitze', Aeschylus, Prom. 880 für den 'Stachel' der Bremse gebraucht: οἴστρον δ'ἀρδις χρίκι  $\mu$ ' ἄχτερος²). Es kaun kaum zweifelhaft sein, daß die altere Bedeutung des Wortes im Griechischen erhalten ist. Als Name der Biene kann ali verkürztes Kompositum sein, wie khadga 'Rhinozeros' für alteres khadgarisana steht oder sücika (RV. 1, 191, 7) auf ein süchnukhn oder eine ähnliche Bildung zurückgeht. Ausgeschlossen ist es aber nicht, daß \*rdi nach einem bei Tiernamen auch sonst zu beobachtenden Gebrauch die Biene nach ihrem charakteristischen Körperteil bezeichnet: ali würde sich dann zu ägdig verhalten wie etwa innerhalb des Lateinischen barbus 'Barbe' zu barba.

Ohne weiteres ist nun auch verständlich, warnm ali nach den indischen Lexikographen (Am. 2, 5, 14; Trik. 683; Vaij. 1, 4, 1, 32) auch den Skorpion (vršcika, druna) bezeichnen kann. Die Biene und der Skorpion sind sehr verschiedene Tiere; der Stachel aber ist beiden gemeinsam<sup>3</sup>).

Neben ali lehren die Lexikographen auch alin in der Bedeutung 'Biene' (Am. 2. 5. 29: Trik. 782: Hal. 2, 100; Vanj. 1, 2, 3, 42; Hem. abh. 12124); Med. n 34: Śabdārņava bei Ujjval. zu Uņ. 4, 138) und 'Skorpion' (Trik. 782; Hār. 2205); Med. n 34). An den meisten Stellen läßt es sich nicht

¹) Childers gibt das Pali-Wort als ali (Abhidh. Rasav.). Ich kann darin der Schreibung in der Inschrift gegenüber nur eine falsehe Schreibung sehen. Für l spricht außerdem das nachher besproehene Pali ala. Solange ali im Pali nicht aus der älteren Literatur belegt ist, muß es überhaupt als aus dem Sanskrit zurückübernommen gelten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Auf weitere Verwandte des Wortes nüher einzugehen, muß ieh mir hier versagen. Sie liegen wahrscheinlich in ved. ardáyati, ṛdūdára, ṛdūpā, ṛdūvfdh vor.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ob ali in der Bedeutung 'berauschendes Getränk' dasselbe Wort ist, ist sehwer zu entscheiden. Um die nach dem PW. nur im Sabdar. in SKDr. verzeichneten Bedeutungen 'Krähe' und 'Kuckuk' brauchen wir uns, solange sie nicht besser bezeugt sind, kaum zu kümmern.

<sup>4)</sup> Indindiro 'lī rolambaḥ; aus alī erschließt der Kommentar beide Formen.

<sup>5)</sup> Drunas cali ca vrścikal. Auch Am. 2, 5, 14 alidrunau tu vrścike, Vaij. 1, 4,

entscheiden, ob der i- oder der in-Stamm vorliegt. So läßt es sich z. B., falls ich nichts übersehen habe, nicht feststellen, ob Kālidāsa ali oder alin für 'Biene' gebrauchte (Kum. 4, 15 alipanktih; Raghuv. 9, 30 alinirapatatrinah; 9, 41 alibhih; 9, 44 alikadambaka-; 9, 45 alivrajāh; 12, 102 alivrndaih). Dandin und Māgha gebrauchen beide Stämme nebeneinander; so Kāvy 3, 34 alīn¹); Šiś. 4, 30 alīnām; 6, 12 aleh; 12, 64 alayah, aber Kāvy. 2, 176 alinām; 3, 13 alinaḥ; Śiś. 6, 4 alini. Zu alin findet sich nach dem PW. auch ein Femininum alinī in der Bedeutung 'weibliche Biene' (Siś. 6, 72; Prasannar. 107, 14) und 'Bienenschwarm' (Bhartrh. 1, 5 [22] alinījisnuh kacānām cayaḥ)²). Als Name des Skorpions im Tierkreis findet sich alin Varāham. Brhats. 5, 40; 40, 5 (alini)3). Alin ist natürlich eine Weiterbildung von ala, n., das Hal. 3, 23; Vaij. 1, 4, 1, 32; Hem. abh. 1211 als Bezeichnung des Schwanzes oder genauer des Schwanzstachels des Skorpions verzeichnet ist. Im Pali erscheint ala, m., wiederholt in der Bedeutung 'Schere des Krebses'. Belege hat Franke, WZKM. VIII, 324 gesammelt<sup>4</sup>). P. ala ist sicherlich mit dem ala des Sk. identisch<sup>5</sup>). Es scheint, daß man ala zunächst von dem Schwanzstachel auch auf die Scheren des Skorpions und dann weiter des Krebses übertragen hat. Das letztere ist um so begreiflicher als der Inder wegen der Ähnlichkeit der äußeren Gestalt Skorpione und Krebse in eine Klasse stellte; Suśruta spricht 2, 257 von samudravrścikas, 'Seeskorpionen', womit offenbar Hummer und ähnliche Tiere gemeint sind6). Die Schreibung mit 1 im Pali7) beweist, daß

<sup>1, 32</sup> vṛścike tv ālyalidrūṇā (so zu lesen) kann natürlich alin vorliegen. Sieher erscheint der in-Stamm Vaij. 2, 3, 6, 14 siṃhakanyātulālinām.

<sup>1)</sup> Auch alimat Kāvy. 3, 17 weist auf ali.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) An der zweiten Stelle, die im PW. für 'Bienenschwarm' angegeben wird, Bhāg. Pur. 10, 54, 35 ist Yadupravīrā nalinīm yathā gajāh zu lesen.

<sup>3)</sup> Man wird danach auch an anderen Stellen des Werkes den in-Stamm annehmen dürfen; so alipravese 40, 2; aligāt 40, 6; alimukhe 40, 7 usw.

<sup>4)</sup> Franke möchte glauben, daß durch dieses Pali ala die Dhātup. 15, 8 verzeichnete Wurzel ala vārane als gesichert gelten könne. Ich kann dem nicht zustimmen. Die Wurzel ala wird bhūṣaṇaparyāptivāraṇeṣu gelehrt; die gleichen Bedeutungen lehren die Lexikographen für alam; z. B. Am. 3, 3, 251 alaṃ bhūṣaṇaparyāptisaktivāraṇavācakam; Śāśv. 786 vāraṇe bhūṣaṇe śaktau vidyād alam iti dhvanim, usw. Danach scheint es mir unbestreitbar, daß die im PW. ausgesprochene Vermutung, al sei eine zur Erklärung von alam erfundene Wurzel, richtig ist. Für mich steht ala mit solchen sautradhātus wie ula dāhe (wegen ulkā), ura gatau (wegen uraga) auf einer Stufe. Natürlich hat man die Wurzel al später auch für andere Etymologien benutzt und insbesondere für die von ali. Ujjvaladatta zu Un. 4, 138 leitet ali von alati ohne nähere Bedeutungsangabe ab, Hemacandra, Un. 619 von alī bhūsaṇādau.

<sup>5)</sup> Die Verschiedenheit des Geschlechtes fällt bei einem solchen Worte kaum ins Gewicht.

<sup>6)</sup> In älterer Zeit hat man aber die Scheren als Hörner des Tieres aufgefaßt. Es ist charakteristisch, daß in den Gāthās der Jāt. (267, 1; 389, 1) der Krebs singī genannt wird, während der Kommentar von alas spricht.

<sup>7)</sup> Bisweilen schreiben die Handschriften auch ala.

aļa auf aḍa zurückgeht. Dies aḍa ist aber im Mahābhāṣya zu Pāṇ. 8, 3, 56 tatsächlich belegt; Patañjali gibt hier, um zu zeigen, daß das in der Regel genannte sāḍ nur das Substitut von sah sein dürfe, die Beispiele sāḍo daṇḍaḥ, sāḍo vṛścikaḥ, 'der Stock, der Skorpion, der mit einem Stachel versehen ist'¹). Aḍa ist die mit dem Paṇineischen Lautsystem, das das lignoriert, übereinstimmende Form des Wortes und geht offenbar auf \*ṛḍa zurück wie ali auf \*ṛḍi. Es liegt wegen des aḍa nahe, zu denken, daß ali überhaupt auf alin beruhe, und in der Tat wäre bei einem Lehnwort aus dem Prakrit, wo die Stämme auf -i und -in vielfach zusammenfallen, die irrtümliche Verwendung als i-Stamm nicht unmöglich. Allein gerade die Übereinstimmung mit äạðıç spricht doch für die Ursprünglichkeit von ali und das Nebeneinanderstehen von \*ṛḍi und \*ṛḍa läßt sich durch die Annahme erklären, daß der a-Stamm zunächst regelrecht als Hinterglied des Kompositums eintrat²) und dann weiter frei verwendet werde.

Anstatt ali, alin lehren Halāyudha, 3, 23, Mankha, 7973), in der Bedeutung 'Skorpion' āli, Hemacandra, abh. 1211, ālin und āli (āly āliḥ). Dieselben Formen werden im Kommentar der Bombayer Ausgabe des Amarakośa, 2, 5, 14, aus dem Lexikon des Bopālita und eines Anonymus zitiert<sup>4</sup>). Vaij. 1, 4, 1, 32 nennt āli(n) neben ali(n)<sup>5</sup>). Es ist kaum anzunehmen, daß dieses āli, ālin nicht auf dem älteren ali, alin in der gleichen Bedeutung beruhen sollte. Rein mechanische Dehnung des Anlautes ist mir unwahrscheinlich; ich möchte eher annehmen, daß sie in Anlehnung an āla erfolgt ist<sup>6</sup>), das nach dem PW. bei Suśruta 2, 257; 296; 297 belegt ist. An den beiden letzten Stellen spricht Suśruta von einer gewissen Spinnenart, die er ālaviṣā nennt: ālamūtraviṣā; jāyante tāluśoṣaś ca dāhaś cālaviṣānvite. An der ersten Stelle lehrt er, daß der Skorpion, der Viśvambhara (Skorpionenart), der Rājīvafisch, der Ucciṭinga (Krebsart) und die Seeskorpione ihr Gift im āla haben: vṛścikaviśvambhararājīvamatsyocciṭingāḥ samudravṛścikāś cālaviṣāḥ. Liegt auch hier wirklich ālaviṣāḥ vor

<sup>1)</sup> Ala und ada hat schon Wackernagel, Altind. Gr. I, p. 222, zusammengestellt.

<sup>2)</sup> Wackernagel a. a. O. II<sup>1</sup>, p. 118f.

<sup>3)</sup> Zitiert, mit einem Beleg, von Mahendra zu Hem. an. 2, 464.

<sup>4)</sup> Aliḥ āliḥ, | vṛściko druṇa āliḥ syād iti Bopālitaḥ | ālī | athālī syād vṛścike bhramare pumān iti kośāntaram.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Siehe oben S. 429 Anm. 5. Ebenso kann Hār. 220; Vaij. 2, 3, 6, 14 ālin vorliegen. Auch sonst ist eine Entscheidung über die genaue Form des Wortes oft nicht möglich; Sūryasiddh. 12, 66 dhanurmṛgālikumbheṣu kann ali, alin, āli oder ālin enthalten.

<sup>6)</sup> Ich halte es für sehr wahrscheinlich, daß āli, ālin 'Skorpion' eine künstliche Neubildung ist, die der Absicht entsprungen ist, das Wort von ali, alin 'Biene' zu differenzieren. Man beachte, daß Halāyudha, Mankha und Hemacandra, die āli, ālin 'Skorpion' lehren, ali, alin in dieser Bedeutung nicht verzeichnen. Was das PW. für āli in der Bedeutung 'Biene' anführt, ist so unsicher, daß es sich nicht verlohnt, darauf einzugehen.

und ist cālaviṣāḥ nicht etwa einfach in ca alaviṣāḥ zu zerlegen¹), so dürfte es das Wahrscheinlichste sein, daß āla eine Ableitung von ala, aḍa ist als 'die aus dem ala stammende (Flüssigkeit)'; auch der Rājīva mag irgendein als ala bezeichnetes Organ haben, das eine Flüssigkeit absondert, und mit den ālaviṣā-Spinnen ist vielleicht eine kleinere Skorpionenart gemeint, die den Spinnen ähnelt. Andererseits ist aber auch die Annahme eines ursprünglichen āla 'Ausfluß, Schleim'²) durchaus nicht unmöglich; das Wort könnte dann, wie Lidén, Stud. 31 gezeigt hat, mit ved. rjīṣá verbunden werden.

Nun gibt es aber auch ein āla, das nach den Lexikographen (Am. 2, 9, 103; Vaij. 1, 3, 2, 14; Hem. abh. 1059; an. 2, 463; vgl. auch Bhāvaprak. 1, 1, 263) den gelben Arsenik, Auripigment, bezeichnet. Belegt ist es in Verbindung mit manaḥśilā bei Suśruta (siehe PW.) und oft, mit verdeutlichendem Zusatz, als haritāla im Mbh. und in der klassischen Literatur³). Mit diesem  $\bar{a}la$  läßt sich  $\bar{a}la$  'Ausfluß' schon der Bedeutung nach nicht vereinigen; sollte sich die Ableitung des āla 'Ausfluß' von ada bestätigen, so sind die Worte auch lautlich erst im Laufe der Zeit zusammengefallen, denn āla 'Arsenik' hat altes l. Es ist kaum zu bezweifeln, daß das Wort für 'Arsenik' in RV. 6, 75, 15 vorliegt, wo der Pfeil das Beiwort álāktā erhält. Sāyaņa erklärt das Wort ālena viṣeṇāktā, und man hat danach āla hier meist als Gift gedeutet. Es liegt aber kein Grund vor, warum āla, wenn es im späteren Sanskrit eine bestimmte giftige Substanz bezeichnet, dieselbe Bedeutung nicht auch schon im Veda haben sollte, und ich halte daher die Übersetzung 'mit Arsenik bestrichen', die Geldner in seinem Glossar gibt, für richtig4).

¹) Der Zusammenhang läßt nicht erkennen, ob ala oder āla vorliegt, da unter den adhiṣṭhānas der tierischen Gifte sowohl Körperteile wie daṃṣṭrā, nakha, als auch Ausscheidungen wie mūtra, purīṣa vorkommen. Die Frage wird dadurch noch komplizierter, daß Suśruta in der Aufzählung der 16 adhiṣṭhānas weder ala noch āla erwähnt. Kaviraj Kunja Lal gibt āla in seiner Übersetzung durch 'saliva' wieder, als ob lālā dastände, vielleicht mit Rücksicht auf Bhāvaprak. 2, 4, 155, wo aber lālā als adhiṣṭhāna des Giftes nur für den Ucciţika (= Ucciţinga) usw. gelehrt wird.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Bedeutung 'Laich', die im PW. offenbar wegen des Rājīva angesetzt ist, erscheint mir nicht gerechtfertigt.

<sup>3)</sup> Der Kommentar zu Am. 2, 9, 103 in der Bombayer Ausgabe führt das Zeugnis eines Mādhava für die Form ala an, die sich auch Rājanigh. 13, 65 findet. Sie beruht wohl ebenso auf falscher Zerlegung von haritāla wie das von den Lexikographen (Śāśv. 776; Am. 2, 9, 103; Trik. 948; Vaij. 1, 3, 2, 14; Hem. abh. 1059; an. 2, 480; Med. I, 23f.; auch Bhāvaprak. 1, 1, 263; Rājanigh. 13, 65) gelehrte tāla, neben dem in Bhāvaprak. Rājanigh. auch tālaka erscheint; vgl. Garbe, Ind. Min., p. 48.

<sup>4)</sup> Man wird nicht dagegen einwenden dürfen, daß nach AV. 4, 6 das Gift, mit dem der Pfeil bestrichen wird, offenbar ein Pflanzengift ist, da es in V. 8 oṣadhc angeredet wird. Warum sollte man nicht mineralische und vegetabilische Gifte nebeneinander verwendet haben? Von mineralischen Giften (dhātuviṣa) kennt aber Susruta 2, 252 nur phenāśmabhasman und haritāla.

Ala 'Arsenik' liegt meines Erachtens aber noch in einer anderen Stelle des Veda vor. ohne bisher richtig erkannt zu sein, nämlich in AV. 5, 22, 6:
tikman vyåla vi gada vyånga bhúri yāvaya |

dāsim nistākvarīm iecha tām vájreņa sam arpaya ||

Bloomfield') hat die Worte vyala vi gada vyanga unübersetzt gelassen: Whitney sagt von seiner Übersetzung der ersten Zeile, sie sei nur mechanisch, da Emendationen unbefriedigend seien. Mir scheinen die Schwierigkeiten doch nicht so unüberwindlich zu sein. Vyāla hat man bisher fast allgemein mit dem vyāla des epischen und klassischen Sanskrit2) identifiziert, und danach entweder durch 'tückisch' (PW., Grill, Hillebrandt, Whitney) oder 'Schlange' (Ludwig, Griffith) wiedergegeben. Diese Auffassung ist unhaltbar. Neben Sk. vyāla findet sich vyāda3), das allein schon beweisen würde, daß das I über I aus d entstanden ist. Die Zwisehenstufe evāla ist überdies in der Felseninschrift des Rudradāman zu Junāgadh in Kāthiāvād (151 oder 152 n. Chr.)4) tatsächlich bezeugt (Z. 10 dasyuvyālamrgarogadibhir ...). Die Schreihung I für I ist für den AV. ganz unwahrscheinlich - die bisher beigebrachten Beispiele sind jedenfalls sehr unsicher - und ich halte sie gerade bei diesem Wort, bei dem sieh die Schreibung vyāda bis in späte Zeit gehalten hat, für völlig ausgeschlossen. Vyāla kann also nur das āla, das uns im RV. begegnet, enthalten. Der einzige, der das richtig erkannt hat, ist Weber; aber seine Übersetzung

Um die Bedeutung festzustellen, werden wir am besten von dem daneben stehenden vyånga ausgehen. Hillebrandt gibt es durch 'körperlos' wieder. Das kann nicht richtig sein. Der Takman erseheint im Gegenteil in dem Lied sehr körperhaft; in V. 3 werden außerdem ausdrücklich Eigenschaften seines Körpers erwähnt. Ludwig, Grill2, Griffith, Weber, Whitney übersetzen vyänga mit 'gliedlos'. Diese Übersetzung ist zum Teil durch die Ausicht beeinflußt, daß vyala 'Schlange' sei. Ist das unmöglich, so ist damit auch der Auffassung von vyänga als 'gliedlos' der Boden entzogen. Aber auch davon abgesehen paßt sie nicht. Die Sehilderung des Takman enthält weder in diesem Lied noch anderswo irgend etwas, was daranf hinwiese, daß man sich den Fieberdämon als Schlange dachte. Ich kann aber auch nicht einmal zugeben, daß vyänga irgendwo ein Beiwort der Schlange ist. Nach Grill und Bloomfield soll das in AV. 7, 56, 4 der Fall sein. Das Tier, um das es sieh in jenem Lied handelt und das in V. 5 und 7 sarkoja genannt wird, wird nirgends mit einem unzweideutigen Namen für 'Schlange' bezeichnet, wenn es den Schlangen auch nahe zu stehen scheint (V. 1). Es gehört vielmehr zu den maśakas, den stechenden

"giftlos" paßt offenbar nicht.

<sup>1)</sup> Für die genaueren Literaturangaben verweise ich auf Whitney, Atharva-Veda Samhitā, p. 259.

<sup>2)</sup> In der vedischen Literatur kommt das Wort nach dem PW. sonst nicht vor.

<sup>4)</sup> Ep. Ind. 8, 43. 3) Siehe die Stellen im PW.

Insekten (maśákasyārasáṃ viṣám 3; maśakajámbhanī 2). Es ist klein (arbhásya 3), ist kaṅkáparvan¹) (1), hat Arme (ná te bāhvór bálam asti 6), trägt etwas Kleines in seinem Schwanze (púcche bibharṣy arbhakám 6), verwundet mit Mund und Schwanz, hat aber das Gift nur in seinem Schwanzbehälter (yá ubhábhyāṃ prahárasi púcchena cāsyèna ca | āsyè ná te viṣáṃ kím u te pucchadháv asat 8). Deutlicher, scheint mir, kann doch der Skorpion nicht beschrieben werden²). Dazu kommt, daß sowohl die Anukramaṇī (mantroktavṛścikadevatākam) als auch Keśava (vṛścikabhaiṣajyam ucyate) das Lied auf den Skorpion beziehen. Andere Stellen, wo vyaṅga oder anaṅga Beiwort oder Name der Schlange wäre, gibt es nicht; vyaṅga bedeutet vielmehr im Sk. für gewöhnlich 'eines Gliedes entbehrend, verkrüppelt², was als Beiwort für den Takman nicht paßt.

Daneben gibt es aber ein ganz anderes vyanga, das das PW. aus Suśruta und Śārngadharas. in der Bedeutung 'Flecken im Gesicht'3), aus dem Hariv. in der Bedeutung 'Fleck, Schandfleck' belegt. Das Wort muß aber auch einmal die Bedeutung 'fleckig' gehabt haben. Wenn nach den Lexikographen (Trik. 168; Vaij. 1, 4, 1, 47; Hem. abh. 1354; an. 2, 47; Med. g 24) vyanga der 'Frosch' ist, so hat er sicherlich diesen Namen als der 'flekkige'; schon in dem Froschlied RV. 7, 103 wird der pṛśni neben dem hárita erwähnt. Das PW. hat daher meines Erachtens mit vollem Recht auch in dem Vers des AV. für vyànga die Bedeutung 'fleckig' angesetzt. Natürlich erklärt sich das Beiwort aus den Krankheitssymptomen. Wenn Bloomfield das mit einem non liquet ablehnt, so möchte ich demgegenüber darauf hinweisen, daß der Takman in V. 3 parusáh pāruseyáh heißt und daß Bloomfield selbst das mit 'fleckig, mit Flecken bedeckt' wiedergibt. Etymologisch ist vyànga natürlich ein Bahuvrīhi aus \*anga 'Fleck' (zu añj) und dem Präverb vi in der Bedeutung 'nach verschiedenen Seiten gehend, sich ausbreitend', die in der älteren Sprache die gewöhnliche ist4). Ebenso

<sup>1)</sup> Es würde zu weit führen, hier auf kanka einzugehen; kankaparvan beweist jedenfalls, daß das Tier Gelenke hat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Auch die Worte in V. 7 vi vrścanti mayūryàh scheinen mir eine Anspielung auf den gewöhnlichen Namen des Skorpions, vrścika, zu enthalten. Pfauenfedern werden auch später als Mittel gegen Skorpionenbisse verwendet; siehe Suśruta 2, 294. Für die Deutung auf den Skorpion hat sich übrigens schon Grill², p. 185, ausgesprochen, der trotzdem p. 156 vyànga für das Beiwort einer Schlange erklärt.

<sup>3)</sup> Auch Vaij. 1, 4, 4, 125.

<sup>4)</sup> Vgl. Wackernagel, Altind. Gr. II<sup>1</sup>, p. 285. Erst allmählich hat sich daraus die Bedeutung 'fehlend' entwickelt, die später fast ausschließlich herrscht, im RV. aber noch sehr selten ist. Es gibt im RV. eigentlich nur ein Wort, in dem vi volkkommen einem a- entspricht, vyènas in 3, 33, 13. Dieser Gebrauch von vi verstärkt den schon durch das Metrum und die Dualformen auf -au vor Konsonant erweckten Eindruck, daß die Strophe später hinzugefügt ist (vgl. Oldenberg, Rigveda I, 245). Den Bedeutungsübergang lassen Wendungen erkennen wie 10, 73, 7 dåsam ... krnvänåk ... vimäyam 'den Däsa zu einem machend, dessen Zaubermacht nach verschiedenen Seiten auseinandergeht, zerstiebt'. Im Banne der späteren Bedeutung

ist riparuh in AV. 7, 56, 4 als Beiwort des Skorpions mit Gelenken auf allen Seiten', und das legt es nahe, das danebenstehende vyängah in diesem Fall als 'mit Gliedern auf allen Seiten' aufzufassen, wenn auch die Bedeutung 'mit Flecken bedeckt' auch hier nicht ausgeschlossen ist.

Die Bedeutung, die vi in vyänga hat, muß es auch in dem offenbar parallelen ryala haben; dies muß also auf allen Seiten mit Arsenik bestreut bedeuten. Das Beiwort mag zunächst seltsam erscheinen. Aber ganz ähnlich wird der Takman in V. 3 avadhvamså ivärunäh genannt, rot wie Streupulver' oder 'wie rotes Streupulver', was dem Sinne nach jedenfalls so viel ist wie "gleichsam mit rotem Pulver bestreut". Zweitens aber ist es für den Takman charakteristisch. daß er den Kranken gelb macht (ayám vó visván káritán krnósi 2: ayám vó adhisocayismán visvá ruváni háritā kryosi AV. 6, 20, 3): AV. 1, 25, 2, 3 mirā er als 'Gott des Gelleen' angeredet. Daß der l'aritasya deva mit harifala bederkt ist, ist also nicht verwunderlich 1).

Die Auffassung von ryala und ryddiga ist auch ifte die Erklärung von ví gada bestimmend. Der Imperativ sprich heraus Individ. Gering. Whitney in der Chersetzung, ist vollkommen similosi. Whitney hat daher schon in seinem Index verborum vorgestlagen, rigada zu lesen. Das ist im Grunde gar keine Textandering. sanderin im eine Berichniquez des Padapātha, und ich hege keiner Zweifel, das Whitter sovet das Richtige getroffen hat. Whitney hat sier veller has Wort zu god attecher gestellt, und Grill und Hillebrand: sind lien gefüllt und kaben vigade durch 'stumm' bzw. 'wort-, sprachlos' ücersetti. Wastin der Talman so genannt

von ri let man d'autice Komposite in Tele vielle il Elekt enignéelt; et in a B. in 1, 187, 1 mg effere optening reparente entityet, respectively sidestific Lett. Letter Between gelenklos". Es in violenche zu überstatte e internet in Tran se das die Calenke (oder Stroke) auseinandergingen's von E. S. S. S. S. S. Stroke parties and stroke ti tritain parecki yayub.

<sup>1)</sup> Der Ausärsek tydla mürde visiteite zook verskillekse verke, ver vis annehmen d'infiere de 2 schon in vellette Zeit der gelle Americale Stimble ofer Puder vermendet trurie. Später gestiller des federalle Essenden Schengischer gebrauchen In. 10 das naturanistation (III LII) reconcigioso Included 103) geradez: Synchytez von hartita and liber and des Tala des Beindigen. bestand für gentlichlich aus geltem Angelt vie III. 7. 18 ung vieren der Arch zeitstileka (miszi artikataka) für die Erre in die Italian am fernisan gliebebringerden gettern und ein roten dem eine stelle dem eine galyam sästya reaccifiliam on, sid 22). The Tiem was trom institution of the coint Rama der Si-2 (Pam. 2, 65 prair 1:5:3 in 1:5:15:15. In Inchies we tight für manne. adjágo razáso rá.

i) G-C hat while Reciebra et gave it des artis desiren saint authicus.

sein sollte, bleibt völlig unerklärlich<sup>1</sup>). Ebensowenig kann ich Bloomfields Vermutung glücklich finden, daß vigada 'chatterer' sei mit Bezug auf das Delirium des Kranken. Ich halte das schon deswegen für unmöglich, weil weder gad noch vigad jemals 'plappern' bedeuten'). Weber übersetzt vígada 'beulenloser', was wohl ein Druckfehler für 'keulenloser' (von gadā) ist. Warum der Takman so genannt sein sollte, dürfte schwer zu sagen sein. Vigada kann meines Erachtens nur gada 'Krankheit' enthalten. Für ausgeschlossen halte ich aber, daß es 'frei von Krankheit' bedeuten und euphemistische Anrede an den Krankheitsdämon sein könnte, wie Bloomfield weiter vermutet. Vi muß hier natürlich wieder dieselbe Bedeutung haben wie in vyäla und vyänga; vígada ist also gerade umgekehrt 'mit Krankheiten auf allen Seiten'. Wiederum bietet V. 3 eine Parallele; wie dem vyànga paruṣáḥ pāruṣeyáḥ, dem vyàla avadhvamsá ivārunáh entspricht, so ist dort dem vígada višvadhāvīrya gegenübergestellt. Daß man sich den Takman als von zahlreichen anderen Krankheiten begleitet dachte, zeigt V. 11, wo er gebeten wird, nicht den Balāsa, den Husten und den Udyuga zu Genossen zu machen, und V. 12, wo er aufgefordert wird, mit seinem Bruder Balāsa, seiner Schwester Husten und seinem Vetter Pāman fortzugehen. Bloomfield hat auch schon darauf hingewiesen, daß das Kusthakraut, das gegen den Takman hilft, in AV. 5, 4, 6; 6, 95, 3 gebeten wird, den Kranken agadá zu machen.

Nicht anders als bei vi gada liegt die Sache bei bhūri yāvaya. Nach dem Padapāṭha sind das zwei Worte (bhūri | yavaya). Ist das richtig, so können sie nur bedeuten: 'halt viel (oder vieles) fern', was völlig unverständlich ist<sup>3</sup>). Bloomfield will vájram aus dem vájrena des vierten Pāda ergänzen: 'hold off (thy missile) far'<sup>4</sup>). Ich halte die Ellipse hier für unmöglich und bezweifle, daß bhūri die angegebene Bedeutung haben kann. Das für die drei vorhergehenden Wörter gewonnene Ergebnis erhebt meines Erachtens Whitneys Vermutung, daß bhūriyāvaya gegen den Padapāṭha als ein Wort zu lesen und ein Kompositum aus bhūri und āvayá sei, zur Gewißheit<sup>5</sup>). Bhūri am Anfang des Kompositums entspricht offenbar dem

<sup>1)</sup> Dazu kommt, daß es sehr zweifelhaft ist, ob es überhaupt je ein gada 'Sprache' gegeben hat. Ávijñātagadā in AV. 12, 4, 16 hat schon Leumann, Et. Wörterb., p. 81, richtig als 'frei von Krankheit' erklärt. Gadaiḥ in Mbh. 1, 43, 22 erklärt Nīlakaṇṭha durch daṃśasthāne kṣureṇotkīrṇe mardyamānair auṣadhaviśeṣaiḥ; höchstens könnte es 'Spruch' bedeuten. In der Rāmatāp. Up. (Weber, p. 350) erscheint ein gadā, das 'Spruch' zu bedeuten scheint.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gadgada beweist selbstverständlich nichts für das nicht reduplizierte gad.

<sup>3)</sup> Ludwig: 'halte (dich?) weit ab'; Griffith: 'keep thyself far away from us.'
Daß diese Übersetzungen nicht richtig sein können, braucht nicht erst gesagt zu
werden.

<sup>4)</sup> So schon Grill<sup>2</sup>, p. 156, aber in der Übersetzung nur: 'halt geflissen fern.'

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Die Schreibung stimmt mit der alten Aussprache überein; siehe Wackernagel, Altind. Gr. I, § 271 und die dort angeführte Literatur. Als ein Wort wollte übrigens

vi in den drei anderen Komposita. Schwieriger ist die Feststellung der Bedeutung von āvayá. Das Wort begegnet noch einmal AV. 8, 6, 26 in einem Lied, das Schwangere schützen soll; das Amulett soll den Feinden anhängen

aprajāstvám mártavatsam ád ródam aghám āvayám.

Das größere PW. gibt als Bedeutung 'Nichtempfangen, Unfruchtbarkeit'1). Allein das paßt nicht, da ja die Unfruchtbarkeit schon durch āprajāstvám ausgedrückt ist. Im kleineren PW. wird denn auch gerade umgekehrt 'Empfängnis' als Bedeutung angesetzt, augenscheinlich unter der Annahme, daß aghám als Adjektiv mit āvayám zu verbinden sei2). Dem widerspricht die Lesung der Zeile in Hir. Grhyas. 1, 19, 7; Āp. Mantrap. 1, 4, 11: aprajastām pautramṛtyum pāpmānam uta vāgham; Sāmamantrabr. 1, 1, 14 aprajasyam pautramartyam pāpmānam uta vā agham. Die Fassung beweist, daß aghám nicht zu āvayám gehört; āvayám muß vielmehr ein besonderes Übel sein. Nun wird in der medizinischen Literatur āvī von den Geburtswehen gebraucht (Caraka, Śārīrasth. 8, 82 āvīprādurbhāve; 83 āvībhiḥ saṃkliśyamānā; 88 anāgatāvī-; Suśruta 1, 279 āvīnām pranāśah; 368 aprāptāvī-). 'Geburtswehen' würde als Bedeutung für āvayá in AV. 8, 6, 26 vorzüglich passen; formell würde sich āvī zu āvayá verhalten wie etwa ved. praní zu klass. pranaya. In unserer Stelle kann es sich natürlich nicht speziell um Geburtswehen handeln; āvayá müßte hier eine allgemeinere Bedeutung haben, und diese liegt für das entsprechende āvī in der vedischen Literatur tatsächlich vor: Kāth. 30, 9 āvyam vā etais te 'pājayam's tad apāvyānām apāvyatvam āvyam evaitair apajayati; Taitt. S. 2, 2, 6, 3 āvyàm vá esá prátigrhņāti yó 'vim pratigrhņáti ... návyàm prátigrhnāti ... yá ubhayádat pratigrhnáti; Taitt. S. 3, 2, 9, 4 yád vai hótādhvaryúm abhyāhváyata āvyàm asmin dadhāti tád yán ná apahánīta purāsya samvatsarād grhá āvevīran. Sāyaņa erklärt an der letzten Stelle āvyaķ (sic) für eine bestimmte Krankheit (rogaviseṣaķ), āvevīran durch sarvarogādibhih pīdyeran. Seine Erklärung erweckt nicht gerade den Eindruck, daß sie auf wirklicher Kenntnis beruhe; wir werden kaum fehlgehen, wenn wir für āvi in diesen Stellen die allgemeine Bedeuschon Weber bhūriyāvaya fassen; seine Übersetzung 'reichlich Abgewehrter' halte ich aber für unmöglich.

1) So auch Weber, Henry, Whitney. Ludwig, dem Griffith folgt, will rodam aghamāyavam lesen, 'Böses verkündendes Weinen'. Sāyana ergibt niehts. Er hat aghavāvayam gelesen und erklärt aghānām pāpānām tatphalabhūtānām duḥkhānām vāsakrd vayanam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Außerdem hat dazu wohl die angebliche Bedeutung von ävayas beigetragen, das in AV. 7, 90, 3 erscheint: yáthā sépo apāyātai strīṣū cāsad ánāvayāḥ. Ānāvayāḥ übersetzt das größere PW. mit 'nicht weichend, nicht ablassend', das kleinere mit 'keine Empfängnis zustande bringend', Henry mit 'inoffensive'. Whitney mit 'inopotent'. Sāyaṇa etymologisiert. Mir scheint, daß āvayas garnichts mit āvayā tun hat, sondern Synonym von retas ist. Naigh. 1, 12 wird āvayāḥ unter den udainnāmāni aufgeführt; in derselben Liste steht anch rētaḥ.

tung 'Weh, Schmerz' ansetzen, wie es im PW. geschieht¹). Nehmen wir dieselbe Bedeutung für āvayá in unserer Stelle an, so ergibt sich, daß begrifflich bhūriyāvaya dem vígada entspricht wie vyànga dem vyāla, eine gewiß nicht unbeabsichtigte Parallelität des Ausdruckes. Ich übersetze demnach die Zeile: 'o Takman, der du mit Arsenik bestreut bist, von Krankheiten umgeben, mit Flecken bedeckt, viel Schmerzen bereitest²²).

## Eine arische Anschauung über den Vertragsbruch.

Die indischen Rechtsbücher bestimmen, daß der Richter die Zeugen vor Abgabe ihrer Aussage zu vermahnen habe, bei der Wahrheit zu bleiben. So schreibt Nārada 1, 200 vor:

purāṇair dharmavacanaiḥ satyamāhātmyakīrtanaiḥ | anṛtasyāpavādaiś ca bhṛśam uttrāsayed imān ||

'Durch alte Dharmasprüche, die die Erhabenheit der Wahrheit preisen und die Lüge tadeln, soll er sie (die Zeugen) in gewaltige Furcht versetzen.'

Die gleiche Vorschrift gibt Brhaspati 7, 19 (Jolly):

satyaprasamsāvacanair anṛtasyāpavādanaiḥ | sabhyaiḥ sa bodhanīyas tu dharmasāstrapravedibhiḥ ||

Denselben Brauch bezeugen aber auch schon die älteren Werke, Yājñavalkya (2, 73 sākṣiṇaḥ śrāvayet), Manu (8, 79 sabhāntaḥ sākṣiṇaḥ prāptān ... prādvivākō 'nuyuñjīta vidhinā tena sāntvayan), Viṣṇu (8, 24 sākṣinaś ca śrāvayet), Baudhāyana (1, 19, 9 sākṣiṇaṃ daivam³) uddiṣṭaṃ

<sup>1)</sup> Vgl. auch Geldner, Ved. Stud. 1, 246, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Ala scheint auch ein Pflanzenname zu sein. Kauś. 25, 18 wird gegen Harnverhaltung und Verstopfung ein Infusum vorgeschrieben, das unter anderem alla enthült. Dārila bemerkt dazu: ālam godhūmavyādhih (!), Keśava erklürt āla durch yavagodhūmavallī. AV. 6, 16, 4 besteht aus den ziemlich rätselhaften Worten alasālāsi párvā silánjālāsy úttarā | nīlāgalasālā. Sāyaņa erklärt alasālā, šalānjālā (sie) und nīlāgalasālā als die Namen von drei sasyavallī (sasyamañjarī). Kauś. 51, 15 sehreibt die Verwendung der Strophe beim ālabheşaja (aber Sāy. annabheşajam) vor, wohei man drei Spitzen von silānjāla (sie) in der Mitte des Feldes eingrübt; Kes. nennt die drei sasyavallī. Die vorausgehende Strophe schließt ápehi nir āla. Sāy, liest nirāla und sagt, es sei die Krankheit dieses Namens. Das Wort ist aber kaum von dem āla der Stroplie 4 zu trennen; vgl. Bloomfield, SBE. XLII, 465 f. Kauš. 35, 28 endlich wird für einen Liebeszauber ein Pfeil vorgeschrieben, dessen Spitze ein Dorn ist, der mit Eulenfedern versehen ist und dessen Schaft asitāla ist (asitālakāṇḍayā). Bloomfield, Kaus. p. XLVI und Caland. Altind. Zaub., p. 119 sehen in asitāla wiederum einen Pflauzennamen, aber Dārila erklärt: asitam kṛṣṇam alam kāṇḍam (MS. kāṇum) yasyāh sā. Würde es nicht gunz gut zu dem übrigen passen, wenn an den Schuft des Pfeiles der Stachel eines sehwarzen Skorpions gesteckt wäre? Wie sich der Pflanzenname zu den oben besprochenen Worten verhält, vermag ich nicht zu sagen. Giftig kann die Pflanze kaum gewesen sein, wie ich in Hinblick auf RV. 6, 75, 15 bemerken möchte, da nach Kauś. 25, 18 der Kranke die Alabrühe trinken muß.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) So lesen die Grantha- und Nägari-Handschriften. Die Telugu-Handschrift des Kommentars des Govindasvärnin und die Nügari-Abschrift einer Malayalame

yatnāt pṛcched vicakṣaṇaḥ), und mir scheint, daß auch Āpastamba ihn im Sinne gehabt hat, wenn er 2, 29, 7 den Zeugen ubhayataḥ samākhyāpyaḥ nennt, 'nach beiden Seiten hin zu belehren', d. h. über den Lohn für die Wahrheit und über die Strafe für die Lüge¹). Die meisten Rechtsbücher enthalten denn auch mehr oder weniger umfangreiche Proben solcher Ermahnungsreden des Gerichtsherrn, so Baudh. 1, 19, 10—12; Vas. 16, 32—34; Viṣṇu S, 25—37; Manu S, 80—86; 89—101; Yājñ. 2, 73—75; Nār. 1, 201—228; Brh. 7, 20f.

In der zweiten Rede bei Manu stehen unter anderen die folgenden Verse (8, 97—100):

yāvato bāndhavān yasmin hanti sākṣye 'nṛtaṃ vadan |
tāvataḥ saṃkhyayā tasmiñ chṛṇu saumyānupūrvaśaḥ || 97
pañca paśvanṛte hanti daśa hanti gavānṛte |
śatam aśvānṛte hanti sahasraṃ puruṣānṛte || 98
hanti jātān ajātāṃś ca hiraṇyārthe 'nṛtaṃ vadan |
sarvaṃ bhūmyanṛte hanti mā sma bhūmyanṛtaṃ vadīḥ || 99
apsu bhūmivad ity āhuḥ strīṇāṃ bhoge ca maithune |
abjeṣu caiva ratneṣu sarveṣv aśmamayeṣu ca || 100

'Vernimm nun, mein Lieber, in richtiger Aufzählung, wie viele Verwandte bei verschiedenen Arten der Zeugenaussage derjenige tötet, der die Unwahrheit spricht. Fünf tötet er bei einer Lüge um ein Kleinvieh, zehn tötet er bei einer Lüge um eine Kuh, hundert tötet er bei einer Lüge um ein Pferd, tausend bei einer Lüge um einen Sklaven<sup>2</sup>). Die Geborenen und die Ungeborenen tötet er, wenn er um Gold eine Lüge spricht. Alles tötet er bei einer Lüge um Land. Sprich daher nicht eine Lüge um Land. (Bei einer Lüge) um Wasser, um den geschlechtlichen Verkehr mit Frauen und um Juwelen, die im Wasser entstanden sind, und allen, die aus Stein bestehen, ist es wie (bei der Lüge) um Land; so behauptet man.'

Handschrift haben tv evam, das Govinda seiner Erklärung zugrunde legt und Bühler und Hultzsch angenommen haben. Ich bezweifle, daß das richtig ist. Uddis ist hier offenbar wie andere Verben des Sagens mit doppeltem Akkusativ konstruiert: 'Ein Verständiger soll den Zeugen befragen, der über das, was ihm von den Göttern droht, belehrt ist.' Auf Govinda ist nach dem, was Hultzsch, S. VIII bemerkt, kein Gewicht zu legen.

<sup>1)</sup> Bühler übersetzt 'after having been exhorted to be fair to both sides', aber Haradatta erklärt offenbar richtig: ubhayata ubhayor api pakṣayoḥ | satyavacanena cāsatyavacanena sākṣiṇo yad bhāviphalaṃ tat satyaṃ brūhi | anṛtaṃ tyaktvā satyena svargam eṣyasi | anṛtam uktvā mahāghoraṃ narakaṃ pratipatsyasa ityādinā prakārena samākhyāpya prādvivākādibhiḥ pṛṣṭa iti śeṣaḥ. Die handschriftlich bezeugte Lesart samākhyāpyaḥ scheint mir besser als das grammatisch falsche samākhyāpya, das Bühler aufgenommen hat.

²) Bühler: 'concerning men', mit der Note 'i. e. slaves'. Zur Bedeutung des Wortes vergleiche den Mantra bei Kauś. 133, 3 mama gāvo mamāśvā mamājāś cāvayaś ca mamaiva puruṣā bhavan (erg. vaśe); Suttanipāta 769 khettaṃ vatthuṃ hiraññaṃ vā gavāssaṃ dāsaporisaṃ | thiyo bandhū puthu kāme yo naro anugijjhati; usw.

Vers 97—99 kehrt in der entsprechenden Rede bei Nārada wieder (1, 207—209)<sup>1</sup>) mit dem an die Spitze gestellten Halbvers (206):

paśugo'śvapuruṣāṇāṃ hiranyam bhūr yathākramam.

Die kürzere Version des Werkes schiebt hinter 207 (= M. 97) noch den Vers ein:

annānṛte janma hanti dve vā sasyānṛte tathā | trīṇi yānānṛte hanti caturthaṃ vāhanānṛte ||

'Bei einer Lüge um Speise tötet er eine Geburt, ebenso zwei bei einer Lüge um Saat; drei tötet er bei einer Lüge um einen Wagen, die vierte bei einer Lüge um ein Zugtier.'

In der kurzen Ermahnungsrede bei Vasistha erscheint nur M. 98, und zwar mit der Lesart kanyānīte für paśvanīte (16, 34).

Auch Baudhāyana führt in seiner Rede die Verse M. 98, 99cd auf, im übrigen weicht aber sein Text ab (1, 19, 11—12):

trīn eva ca pitṛn hanti trīn eva ca pitāmahān |
sapta jātān ajātāṃś ca sākṣī sākṣyaṃ mṛṣā vadan || 11
hiraṇyārthe 'nṛte hanti trīn eva ca pitāmahān |
pañca paśvanṛte hanti daśa hanti gavānṛte ||
śatam aśvānṛte hanti sahasraṃ puruṣānṛte |
sarvaṃ bhūmyanrte hanti sāksī sāksyam mṛsā vadan || 12

'Der Zeuge, der ein falsches Zeugnis ablegt, tötet drei Väter und drei Großväter, sieben<sup>2</sup>) Geborene und Ungeborene. Bei einer Lüge um Gold tötet er drei Großväter. Fünf tötet er bei einer Lüge um ein Kleinvieh<sup>2</sup>, usw.

Endlich kehrt der Inhalt der Manu-Strophen in Sütraform und nicht als Teil einer Ermahnungsrede, sondern als Lehre des Sästra<sup>3</sup>) bei Gautama 13, 14—22 wieder:

kṣudrapaśvanṛte sākṣī daśa hanti || 14 go'śvapuruṣabhūmiṣu daśa-guṇottarān || 15 sarvaṃ vā bhūmau || 16 haraṇe narakaḥ || 17 bhūmivad apsu || 18 maithunasaṃyoge ca || 19 paśuvan madhusar-piṣoḥ || 20 govad vastrahiraṇyadhānyabrahmasu || 21 yāneṣv aśvavat || 22

Bei einer Lüge um ein Kleinvieh tötet der Zeuge zehn; um eine Kuh, ein Pferd, einen Sklaven, Land in jedem folgenden Fall zehnmal soviel (als im vorhergehenden); oder alles um Land. Für die Wegnahme (von Land) ist die Hölle (die Strafe). Um Wasser ist es wie um Land; und (ebenso) um geschlechtlichen Verkehr. Um Honig und Schmelzbutter ist

<sup>1)</sup> Lesarten in 207: bāndhavāṃs tasmin; tāvataḥ saṃpravakṣyāmi.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bühler: 'three fathers and three grandfathers, i. e. seven ancestors', was mir nicht klar ist.

<sup>3)</sup> Wie sehr man aber gewohnt war, diese Worte als direkt an die Zeugen gerichtet anzusehen, zeigt die Bemerkung Haradattas zu 13, 22: anye tu kṣudrapa-śvanṛta ityārabhya sākṣiśrāvaṇe yojayanti | kṣudrapaśvanṛte sākṣiṇo daśapaśuhanana-doṣaḥ | tasmāt tvayā satyam eva vaktavyam iti sākṣī śrāvayitavya iti | evaṃ sarvatropariṣṭād api.

es wie um ein Kleinvieh. Um Kleider, Gold, Getreide, den Veda ist es wie um eine Kuh. Um einen Wagen ist es wie um ein Pferd.'

Die Gautama-Dharmasūtras gelten als das älteste uns erhaltene Rechtsbuch, und man könnte daher denken, daß auch die Form, in der uns die Anschauungen über die Folgen der falschen Zeugenaussage hier vorliegen, die älteste sei. Ich halte das für ganz unwahrscheinlich. So gewiß im allgemeinen auf dem Gebiet des Dharma wie in anderen Wissenschaften die versifizierten Lehrbücher jünger sind als die in Prosa abgefaßten, so gewiß scheint es mir zu sein, daß die Sūtra-Verfasser so und so oft alte Memorialverse in Prosa aufgelöst haben¹), und daß das auch hier der Fall gewesen ist, dafür spricht meines Erachtens nicht nur die metrische Form bei Baudhäyana und Vasistha, sondern auch der ganze Charakter dieser Äußerungen. Gautama war zu der Umwandlung der Verse in Prosa geradezu gezwungen, da er es sich bekanntlich zum Prinzip gemacht hat, überhaupt keine metrischen Regeln aufzunehmen. Dazu kommt, daß sich, wie wir später sehen werden, beweisen läßt, daß jene Sūtras nicht die originelle Schöpfung Gautamas, sondern einer älteren Quelle entlehnt sind.

Auch inhaltlich ist Gautamas Fassung gewiß nicht die ursprünglichste. Alle, auch die nachher aus den Epen und dem Pañcatantra anzuführenden Strophen, sprechen von der Lüge um eine Kuh, ein Pferd und einen Sklaven. Diese drei können wir also mit vollkommener Sicherheit der ältesten Fassung zuschreiben. Aber auch das Kleinvieh bildet offenbar ursprünglich den Anfang der Reihe; es fügt sich ungezwungen ein, während das Mädchen, das Vasistha dafür einsetzt, nicht recht in den Rahmen paßt, wenigstens nicht an erster Stelle. Als alt muß ferner auch die Lüge um Land gelten, wenn sie auch bei Vasistha, der nur einen Sloka zitiert, fehlt; sie bildet bei Gautama, Baudhāyana, Manu und Nārada deutlich den Gipfelpunkt und Abschluß der Reihe. Ganz unwahrscheinlich ist dagegen die Ursprünglichkeit der Lüge um Gold. Das Gold steht allerdings bei Manu und Nārada zwischen dem Sklaven und dem Land, aber in den älteren Werken außerhalb der Reihe, und zwar bei Gautama dahinter, bei Baudhāyana davor. Und auch bei Manu und Nārada paßt es eigentlich gar nicht in die Reihe hinein, da jātān ajātāņis ca doch ganz dasselbe ist wie sarvam und somit die Steigerung, die sicherlich ursprünglich beabsichtigt ist, fehlt. Was bei Gautama und Manu hinter der Lüge um Land aufgeführt ist, wird schon durch die Art der Anführung als spätere Zutat charakterisiert2). Und

<sup>1)</sup> Ich muß es mir versagen, das hier durch Beispiele im einzelnen zu belegen. In zahlreichen Fällen schimmert der ursprünglich metrische Charakter von Sütranoch deutlich durch, in anderen ergibt er sich aus dem Inhalt oder durch Vergleich mit der Spruchliteratur.

<sup>2)</sup> Die genaue Übereinstimmung im Wortlaut zwischen Manu 100ab und Gaut. 18, 19 läßt auf direkten Zusammenhang schließen, und da der Verfasser der Manusmrti, wie M. 3, 16 zeigt, Gautama kannte, so ist es nicht unwahrscheinlich, daß Manu 100ab gerade aus Gautama entnommen ist. Ein zweiter Fall, wo Manu in einem Zu-

wie man die Reihe am Schluß vervollständigt hat, so hat man sie auch am Anfang erweitert. Daß der aus der kürzeren Version des Nārada angeführte und nur hier überlieferte Vers sekundär ist, ist wohl selbstverständlich. Das Gleiche gilt aber auch von Baudh. 11, 12a. Über den Inhalt von 12a ist schon gesprochen; Vers 11 kann ursprünglich garnicht mit Vers 12 verbunden gewesen sein, weil die beiden Verse inhaltlich garnicht zu vereinigen sind. In Vers 11 wird ja allgemein die Tötung von drei Vätern, drei Großvätern und sieben Geborenen und Ungeborenen als Folge des falschen Zeugnisses, ohne jede Rücksicht auf die Art der Aussage, hingestellt. Was die Zahlen der Getöteten betrifft, so steht Gautama mit seinem '10, 100, 1000, 10000, 100000 o der sarvam' allen anderen Quellen 1) gegenüber, die anstatt dessen '5, 10, 100, 1000, sarvam' nennen. In Indien hat immer die Sucht bestanden, Zahlen ins Ungemessene zu steigern. Wir werden daher schon prinzipiell die niedrigeren Zahlen als die älteren ansehen müssen, und das Schwanken Gautamas zwischen 100000 und sarvam beweist, daß ihm die Fassung mit dem sarvam bekannt war. Aus der Vergleichung der Dharmaśāstras ergibt sich also als die wahrscheinlich älteste Form des Memorialverses:

Der letzte Pāda muß, da die Quellen hier auseinandergehen, zunächst zweifelhaft bleiben. Das Resultat ist nicht überraschend. Die auf Grund innerer Indizien erschlossene Form ist, abgesehen von einer inhaltlich belanglosen und unsicheren Variante, genau diejenige, die der Vers bei Baudhäyana zeigt, also in der ältesten Quelle, die ihn überhaupt in metrischer Form bietet.

Dieser Memorialvers hat sein Gegenstück auch im Rāmāyaṇa. Hier steht 4, 34, 9:

śatam aśvānṛte hanti sahasram tu gavānṛte | ātmānam svajanam hanti puruṣān puruṣānṛte ||

'Hundert tötet er bei einer Lüge um ein Pferd, tausend aber bei einer Lüge um eine Kuh; sich selbst und die Angehörigen tötet der Mensch bei einer Lüge um einen Menschen.'

Es wird wohl niemand bezweifeln, daß Vālmīki, als er die Strophe dichtete, den alten Memorialvers im Sinne hatte. Er beabsichtigte allersatz zu einem volkstümlichen Spruche mit Gautama übereinstimmt, ist die Regel über die eßbaren Tiere; vgl. ZDMG. LXI, 642.

1) Nur das Rāmāyaṇa, das aber nicht direkte Quelle ist, nennt noch andere Zahlen; siehe nachher.

<sup>2</sup>) Diese Lesung möchte ich mit Rücksicht auf Gautama für die älteste halten, zumal sie, wie wir sehen werden, tatsächlich belegt ist. Selbstverständlich ist es bei solchen Versen in vielen Fällen unmöglich, den ältesten Wortlaut bis in alle Einzelheiten hinein festzustellen.



stets hinter dem eines Pferdes oder eines Sklaven zurück, von Land ganz zu schweigen. Es ist daher ganz natürlich, daß der König, wenn er seiner Verpflichtung in bezug auf eine Kuh nicht nachkommt, eine kleinere Sünde begeht als in den später genannten Fällen. Vielleicht hat man übrigens später in Indien ähnliche Bedenken gehabt wie Hopkins, und die Vertauschung von Kuh und Pferd, wie sie im Rāmāyaṇa und in dem nachher angeführten Spruch des Pañcatantra vorliegt, ist nicht zufällig. Daß in diesem Punkt aber die Dharmaśāstras das Ältere bewahrt haben, wird, wie wir sehen werden, auch durch das Mbh. bestätigt.

Wir gelangen so zu dem Schluß, daß in den Dharmaśāstras ein Spruch, der ursprünglich der Rājanīti angehört, auf den falschen Zeugen umgedeutet ist¹). Es läßt sich weiter aber auch nachweisen, daß in der Vorlage, auf die Gautamas Sūtras zurückgehen, der Spruch noch seine ursprüngliche Bedeutung hatte. Bei Gautama folgen auf das Sūtra sarvaṃ vā bhūmau unmittelbar die Worte harane narakaḥ. Ihr Auftreten in diesem Zusammenhang ist sehr seltsam. 'Land wegnehmen', d. h. die einem Tempel oder einem Brahmanen oder sonst einer Privatperson verliehenen Güter wieder einziehen, kann überhaupt nur der König. Ich brauche nur auf die bekannten Verwünschungssprüche in den Inschriften zu verweisen, in denen dem König, der Land konfisziert, die Höllenstrafen angedroht werden; alle drei Ausdrücke des Sūtra, bhūmi, hṛ und naraka kehren hier wieder:

sastim varsasahasrāni svarge modati bhūmidaḥ | ācchettā cānumantā ca tāny eva narake vaset || svadattām paradattām vā yo hareta vasundharām | sastim varsasahasrāni narake pacyate dhruvam²) ||

Die Worte harane narakah bei Gautama können sich also nur auf den König beziehen. Wie sollte nun aber der Gedanke hier plötzlich von dem Zeugen auf den König abirren? Die ganze Schwierigkeit verschwindet, wenn sich die vorausgehenden Regeln ursprünglich gar nicht auf den Zeugen, sondern auf den König beziehen. Der Übergang von dem König, der das versprochene Land nicht gibt, zu dem König, der das einmal geschenkte Land wieder wegnimmt, ist leicht genug. Wir können, glaube ich, sogar noch einen Schritt weiter gehen. Ist es richtig, daß Gautama den alten Memorialvers gekannt und in Sütras aufgelöst hat, so können wir jetzt wohl behaupten, daß der letzte Pāda dieses Verses in der ältesten

<sup>1)</sup> Vielleicht hat sich-eine Andeutung des ursprünglichen Sachverhaltes noch darin erhalten, daß Manu 8, 89 der undankbare Betrüger eines Freundes mit dem falschen Zeugen auf eine Stufe gestellt wird:

brahmaghno ye smṛtā lokā ye ca strībālaghātinaḥ | mitradruhaḥ kṛtaghnasya te te syur bruvato mṛṣā ||

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In dieser Fassung z. B. Ep. Ind. IV, 197. Für ähnliche Fluch- und Segenssprüche vgl. die Sammlungen bei Pargiter, Hultzsch und Jolly, JRAS. 1912, S. 248ff.; 476; 1913, S. 674ff.

Gestalt, wie er Gautama vorlag, anstatt der Worte sākṣī sākṣyaṃ mṛṣā vadan (Baudh.) oder mā sma bhāmyanṛtaṃ vadīḥ (Manu, Nar.) eine Wendung wie haraṇe narakaḥ smṛṭaḥ enthielt. Daß man diese Worte später beseitigte, weil sie auf den Zeugen bezogen absolut keinen Sinn hatten, ist begreiflich; inhaltlos genug ist es, was bei Manu an ihre Stelle gesetzt ist.

Die Geschichte unseres Memorialverses ist damit noch nicht zu Ende. Udvogaparvan, Kap. 35, erzählt Vidura dem Dhṛtarāṣṭra ein itihāsa purātana, den Saṇvāda des Daitya Virocana mit dem Brahmanen Sudhanvan. Bei dem Svayaṇvara der Keśinī waren die beiden über die Frage in Streit geraten, wem der Vorrang gebühre. Sie wetten um ihr Leben und tragen auf Sudhanvans Vorschlag Prahrāda, dem Vater des Virocana, die Entscheidung an. Prahrāda, im Innern von der Überlegenheit des Brahmanen überzeugt, macht Ausflüchte; er könne die Frage nicht beantworten, da sein einziger Sohn eine der streitenden Parteien sei. Als Sudhanvan trotzdem auf eine Entscheidung drängt, sagt Prahrāda:

atha yo naiva prabrūyāt satyam vā yadi vānṛtam | etat sudhanvan pṛcchāmi durvivaktā sma kim vaset || 30

'Wenn einer nun aber weder die Wahrheit noch die Unwahrheit sagt, danach frage ich dich, Sudhanvan, wie bringt der die Nacht zu, der schlecht antwortet?'

Sudhanvan antwortet:

yām rātrim adhivinnā strī yām caivākṣaparājitaḥ | yām ca bhārābhitaptāngo durvivaktā sma tām vaset || 31 nagare pratiruddhaḥ san bahirdvāre bubhukṣitaḥ | amitrān bhūyasaḥ¹) paśyed yah sākṣyam anṛtam vadet || 32

Eine Nacht, wie sie eine Frau hinbringt, die von einer Nebenbuhlerin verdrängt ist, oder einer, der im Würfelspiel verloren hat, oder einer, dem der Leib vom Lastentragen schmerzt, eine solche Nacht bringt der hin, der schlecht antwortet. In der Stadt eingeschlossen, soll hungernd vor den Toren mächtigere Feinde sehen, wer eine unwahre Zeugenaussage macht. Daran schließen sich die beiden Strophen Manu 98 und 99²). Prahräda fällt darauf das Urteil zugunsten des Sudhanvan, der über seine Gerechtigkeit erfreut, ihm das Leben des Sohnes schenkt. Vidura zieht aus der Geschichte den Schluß:

tasmād rājendra bhūmyarthe nānṛtaṃ vaktum arhasi | mā gamaḥ sasutāmātyo nāśaṃ putrārtham abruvan || 39

'Daher darfst du, großer König, nicht um Land willen die Unwahrheit sprechen; gehe nicht mitsamt deinen Söhnen und Dienern zugrunde, indem du um deines Sohnes willen nichts sagst.'

Es kann niemandem entgehen, daß die Verse 32—34 hier garnicht am Platz sind. Was sollen hier Äußerungen über den Meineid des Zeugen? Prahrāda tritt in der Geschichte doch nicht als Zeuge auf, sondern als

<sup>1)</sup> N° bhūyaśah. 2) Lesart: vadeḥ für vadīḥ.

Richter. Und ebensowenig ist Dhṛtarāṣṭra, der sich an dem Betragen Prahrādas ein Beispiel nehmen soll, ein Zeuge; auch er ist der König, der über die Ansprüche der Pāṇḍavas auf ihr Gebiet zu entscheiden hat. Aber auch davon abgesehen bilden jene Verse gar keine richtige Antwort auf die in Vers 30 gestellte Frage. Prahrāda fragt, wie es dem ergehe, der weder die Wahrheit noch die Unwahrheit sagt, also entweder unbestimmt und zweideutig oder gar nicht antwortet; in Vers 32—34 werden ihm aber die Folgen einer Lüge auseinandergesetzt. Das alles läßt darauf schließen, daß der Text hier nicht in Ordnung ist. Tatsächlich wird auch der uns angehende Teil der Geschichte in der südindischen Rezension ganz anders dargestellt¹). Als Prahrāda nicht weiß, wie er aus dem Dilemma herauskommen soll, sieht er einen Haṃsa, den weisen, allwissenden Dhṛtarāṣṭra²). An ihn wendet er sich zunächst mit der Frage, ob er in diesem Fall ein Urteil abgeben müsse. Der Haṃsa bejaht es. Darauf legt Prahrāda ihm die Frage vor:

atha yo naiva vibrūyān na satyam nānṛtam vadet³) | haṃsa tattvam ca pṛcchāmi kiyad enaḥ karoti saḥ || 35 Der Haṃsa antwortet:

pṛṣṭo dharmaṃ na vibrūyād gokarṇaśithilaṃ caran | dharmād bhraśyati rājaṃs tu nāsya loko 'sti na prajāḥ || 36 dharma etān saṃrujati yathā nadyas tu kūlajān | ye dharmam anupaśyantas tūṣṇīṃ dhyāyanta āsate || 37 śreṣṭho 'rdhaṃ tu haret tatra bhavet pādaś ca kartari | pādas teṣu sabhāsatsu yatra nindyo na nindyate || 38 anenā bhavati śreṣṭho mucyante 'pi sabhāsadaḥ | kartāram eno gacchec ca⁴) nindyo yatra hi nindyate || 39

Wenn einer auf Befragen nicht das, was Rechtens ist, spricht, indem er sich schwankend wie ein Kuhohr benimmt; der kommt um (den Lohn des) Rechtes, o König; für ihn gibt es keine Welt, keine Nachkommen. Das Recht zerbricht, wie Flüsse die am Ufer wachsenden (Bäume), diejenigen, welche, obwohl sie das Recht erkennen, schweigend in Nachdenken dasitzen. Der König trägt die Hälfte (der Schuld), ein Viertel fällt dem Täter zu, ein Viertel den Mitgliedern des Gerichtshofes, wenn der Schuldige nicht für schuldig erklärt wird. Frei von Schuld ist der König, auch die Mitglieder des Gerichtshofes sind befreit, und die Schuld fällt dem Täter zu, wenn der Schuldige für schuldig erklärt wird.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der Text der Kumbakonam-Ausgabe ist durch zahllose schlechte Lesarten entstellt. Ich habe zur Vergleichung eine Handschrift in Grantha und eine in Telugu herangezogen, kann aber hier nur die wichtigsten Verbesserungen geben.

Es ist mit den Handschriften dhrtarāṣṭraṃ mahāprājñaṃ zu lesen.
 So die Handschriften (T vānṛtaṃ); Ausgabe: prabrūyāt satyaṃ vā yadi

vānṛtam nach N.
4) So die Handschriften; Ausgabe: gacched vā.

Dann wendet sich Prahrāda mit einer neuen Frage an den Hamsa:
mohād vā caiva kāmād vā mithyāvādam yadi bruvan |
dhṛtarāṣṭra tattram pṛcchāmi durvivaktā tu kām¹) vaset || 40

Wenn einer aus Verblendung oder Begier eine Unwahrheit spricht, — Dhṛtarāṣṭra, ich frage nach der Wahrheit — wie bringt der die Nacht hin, der schlecht entscheidet.'

Von der Antwort des Hamsa ist die erste Strophe (41) mit N 31 identisch<sup>2</sup>). Die folgende lantet hier aber mit anderem Schluß:

nagare pratiruddhah san bahirdvāre bubhukṣitaḥ | amitrān bhūyasaḥ pasyan durvivaktā tu tāṇ vaset || 42 Es folgt noch:

yām ca rātrim ahhidrugdho yām ca putre priye mṛte³) | sarvasvena ca hīno yo durvivaktā tu tām vaset | 43

Und eine Nacht, wie sie ein Betrogener hinbringt, oder einer, dem sein lieber Sohn gestorben ist, oder einer, der um seine ganze Habe gekonnnen ist, eine solche Nacht bringt der hin, der schlecht entscheidet.<sup>2</sup> Daran schließen sich dann die beiden Strophen Manu 98 und 994).

Diese Darstellung ist im Gegensatz zu der von N durchaus lückenlos und folgerichtig, so daß ich nicht daran zweifle, daß uns in S der ursprüngliehe Text vorliegt, während N einen verstümmelten und wahrscheinlich unter dem Einfluß der Dharmasästras veränderten Text bietet<sup>5</sup>). Jedenfalls ergibt sich aus S, daß sich die Verse über die Tötung der fünf usw. hier weder auf den falschen Zeugen beziehen noch auf den König, der den versprochenen Lohn nicht zahlt, sondern auf den König, der in einem Rechtsstreit um ein Kleinvieh, eine Kuh, ein Pferd, einen Sklaven, Gold oder Land wissentlich ein falsches Urteil fällt. In genau demselben Sinne erscheint der erste jener Verse im Pañcatantra im Textus simplicior und in Pūrnabhadras Version. Die Umstände, die zur Erwähnung des Verses Anlaß geben, sind ähnlich wie in dem Itihāsa. Ein Hase und ein Haselhuhn streiten um den Besitz einer Höhle und rufen die Entscheidung eines Katers an. Dieser belehrt sie über die Eigenschaften eines Richters zunächst in einer Strophe, die eine gewisse Ähnlichkeit mit Mbh. S 5, 35, 40 hat<sup>6</sup>):

mānād vā yadi vā lobhāt krodhād vā yadi vā bhayāt | yo nyāyam anyathā brūte sa yāti narakam naraḥ ||

'Der Mann, der aus Hochmut oder Habsucht oder Zorn oder Furcht ein falsehes Urteil fällt, fährt zur Hölle.' Daran schließt sich der Vers:

<sup>1)</sup> Ausgabe kim. 2) Abweichend nur tu für sma.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) So ist mit den Handschriften anstatt des sinnlosen mitre priye 'nṛte der Ausgabe zu lesen.

<sup>4)</sup> Abweichend G (nicht T) kanyanrte für pasvanrte.

<sup>5)</sup> Bei dem Ausfall der Verse S 35d—40c in N scheint die Vermischung der gleich auslautenden Pādas 35e (hamsa tattvam ca prechāmi) und 40c (dhṛtarāṣṭra tattvam prechāmi) eine Rolle gespielt zu haben.

<sup>6)</sup> Bühler 3, 107; Kosegarten 3, 108; Pūrnabh. 3, 97.

pañca paśvanṛte hanti¹) daśa hanti gavānṛte | śataṃ kanyānṛte hanti sahasraṃ puruṣānṛte ||

R. Narasimhachar hat ferner, JRAS. 1913, S. 388, darauf hingewiesen, daß in einer Schenkungsurkunde des Ganga-Königs Mādhavavarman (um 400 n. Chr.) neben den üblichen Segens- und Verwünschungssprüchen die Verse stehen:

kṣudrapaśvanṛte pañca daśa hanti gavānṛte |
śatam aśvānṛte hanti sahasraṃ puruṣānṛte ||
hanti jātān ajātāṃś ca suvarṇasyānṛte prabhoḥ²) |
sarvaṃ bhūmyanṛte hanti mā sma bhūmyanṛtaṃ vadet ||

Trotz der unverkennbaren Anlehnung an Manus Text können sich diese Verse nicht wie bei jenem auf den falschen Zeugen beziehen, der an dieser Stelle nichts zu suchen hat. Sie können nur, wie alle solche Verwünschungssprüche in den Inschriften, auf den König gehen, und man kann höchstens schwanken, ob sie dem König gelten, der seine Versprechungen nicht erfüllt oder dem, der ein falsches Urteil abgibt. Ich möchte das letztere für das Wahrscheinlichere halten.

Die Bedeutung, die der Memorialvers im Mbh., in der Inschrift und im Pañc. hat, steht, wie man sieht, der ursprünglichen noch sehr nahe, viel näher jedenfalls als die Bedeutung, die die Dharmaśāstras damit verbinden. Der Spruch gehört hier noch immer der Rājanīti an; von dem König, der selbst seine Diener um den versprochenen Lohn betrügt, zu dem König, der über ähnliche Ansprüche an dritte Personen falsch entscheidet, ist nur ein kleiner Schritt. Die ursprüngliche Bedeutung selbst aber kann hier nicht vorliegen. In Gautamas Vorlage, der ältesten erschließbaren Quelle, würde sonst das bhūmyanrta mit dem harana identisch sein, was wegen der verschiedenen darauf gesetzten Strafen nicht der Fall sein kann. Außerdem spricht, wie wir sehen werden, ein außerindisches Zeugnis gegen die Ursprünglichkeit dieser Auffassung. Wir müssen also annehmen, daß man den alten Spruch über den wortbrüchigen König später einerseits auf den ungerecht urteilenden König, anderseits auf den falschen Zeugen umgedeutet hat.

Merkwürdig ist es nun, daß sich diese Umdeutung von Sprüchen der Rājanīti auf den falschen Zeugen immer wiederholt. Die ersten sieben Gāthās des Mahāpaduma-Jātaka (472) enthalten die Rede der Höflinge des Königs Brahmadatta, die ihren Herrn warnen, übereilt und grausam gegen seinen fälschlich angeklagten Sohn zu verfahren. Nur die letzte dieser Gāthās nimmt auf den besonderen Fall Bezug; die übrigen sind allgemeine Sprüche über die Pflichten eines Königs bei der Justizverwaltung. Sie

<sup>1)</sup> Bühler ekam aśvānṛte hanti. Hier sind also Kuh und Pferd vertauscht; vgl. S. 443 f.

<sup>2)</sup> Lies prabho.

sind durchaus nicht etwa buddhistisch; vier von ihnen lassen sich vielmehr in mehr oder weniger ähnlicher Form auch bei Manu nachweisen1).

## G. 5 und 6 lauten:

n'ekantamudunā sakkā ekantatikhinena vā | attam mahante thapetum tasma ubhayam acare || paribhūto mudu hoti atitikkho ca veravā | etañ ca ubhayam ñatvā anumajjham samācare ||

'Weder ein ausschließlich Milder noch ein ausschließlich Strenger kann sich in einer hohen Stellung behaupten; daher übe man beides. Der Milde wird unterdrückt, und der allzu Strenge macht sich Feinde; dies beides aber einsehend, halte man sich in der Mitte.'

Damit vergleicht sich Manu 7, 140:

tīkṣṇaś caiva mṛduś ca syāt kāryam vīkṣya mahīpatih | tīksņas caiva mydus caiva rājā bhavati sammatah ||

Der König muß nach Prüfung des Falles sowohl streng als auch milde sein; ein König, der sowohl streng als auch milde ist, steht in Ansehen.'

Diese Gedanken über den Nutzen, den die Paarung von Strenge und Milde bringt, kehren auch im Mbh. oft wieder, und die Verse des Epos stehen den Gāthās zum Teil näher als die Strophe Manus. So findet sich der letzte Pāda von G. 5 wörtlich in 12, 56, 21:

mṛdur hi rājā satatam langhyo bhavati sarvasah | tīkṣṇāc codvijate lokas tasmād ubhayam ācara²) || und 12, 102, 33:

> dvesyo bhavati bhūtānām ugro rājā Yudhisthira mrdum apy avamanyante tasmād ubhayam ācaret ||

Beide Verse gehören Abschnitten an, die Bhīsma dem Yudhisthira als eigene Weisheit vorträgt. Mbh. 12, 56, 39, ein Śloka, der nach N<sup>b</sup> aus dem Lehrbuch des Brhaspati stammt3), enthält das Verbum paribhū in demselben Zusammenhang wie G. 6:

kşamamānam nrpam nityam nīcaķ paribhavej janaķ | hastiyantā gajasyeva sira evārurukṣati ||

Bhīsma zieht daraus den Schluß, V. 40:

tasmān naiva mṛdur nityam tīkṣṇo naiva bhaven nṛpaḥ | vāsantārka iva śrīmān na šīto na ca gharmadaļ ||

Ausführlich wird die Frage über den Nutzen von kṣamā und tejas in dem als itihāsa purātana bezeichneten Samvāda zwischen Prahrāda und

<sup>1)</sup> G. 1 und ihr Gegenstück, G. 4, habe ich bisher in der brahmanischen Literatur nicht gefunden. Dem Sinne nach entspricht Mbh. 12, 70, 7 nāparīkṣya nayed dandam.

<sup>2)</sup> So N°; Nb. āśraya; Kumb. ācaret.

<sup>3)</sup> Vers 38: bārhaspatye ca śāstre ca śloko nigaditah purā | asminn arthe mahārāja tan me nigadatah śṛṇu ||

Mit Var. auch Kumb. 55, 38. In No fehlt der Vers.

Bali Vairocana abgehandelt (Mbh. 3, 28). Von den Strophen seien hier angeführt:

- V. 7: yo nityam kṣamate tāta bahūn doṣān sa vindati | bhṛtyāḥ paribhavanty enam udāsīnās tathārayaḥ ||
- "14 (von dem Milden):

  athāsya dārān icchanti paribhūya kṣamāvataḥ |
- ,, 19 (von dem Strengen):
  saṃtāpadveṣamohāṃś ca śatrūṃś ca labhate naraḥ |
- " 23f.: tasmān nātyutsrjet tejo na ca nityaṃ mṛdur bhavet | kāle kāle tu saṃprāpte mṛdus tīkṣṇo 'pi vā bhavet || kāle mṛdur yo bhavati kāle bhavati dāruṇaḥ | sa vai sukham avāpnoti loke 'muṣminn ihaiva ca ||
- ,, 36: mṛdur bhavaty avajñātas tīkṣṇād udvijate janaḥ | kāle prāpte dvayaṃ caitad yo veda sa mahīpatiḥ ||

Aber auch in anderen itihāsa purātana kehren ähnliche Verse wieder; so in dem Saṃvāda zwischen Bhāradvāja und König Śatruṃjaya, Mbh. 12, 140, 65:

mṛdur ity avajānanti tīkṣṇa ity udvijanti ca | tīkṣṇakāle bhavet tīkṣṇo mṛdukāle mṛdur bhavet ||

und in dem Samvāda zwischen Brhaspati und Indra, Mbh. 12, 103, 34:

mrdum apy avamanyante tīksnād udvijate janah

mā tīkṣṇo mā mṛdur bhūs tvam tīkṣṇo bhava mṛdur bhava ||

In Sūtras aufgelöst erscheint der alte Memorialvers in Prak. 1 des Kautilīyaśāstra¹): tīkṣṇadaṇḍo hi bhūtānām udvejanīyaḥ | mṛdudaṇḍaḥ paribhūyate | yathārhadaṇḍaḥ pūjyaḥ, was im Kāmandakīyaśāstra, 2, 37, wieder versifiziert ist:

udvejayati tīkṣṇena mṛdunā paribhūyate | daṇḍena nṛpatis tasmād yuktadaṇḍaḥ praśasyate²) ||

Viel genauer als alle angeführten Verse stimmt aber mit G. 6 eine Strophe überein, deren Herkunft leider nicht feststeht. Sie findet sich in der Subhäsitävali in der Nītipaddhati 2692 unter Strophen, die die Unterschrift ete śrīVyāsamuneḥ tragen³), und in der Śārngadharapaddhati 1397 in der Rājanīti, deren Strophen nach der Unterschrift Rājanītis, Smṛtis, Bhārata und Rāmāyaṇa entnommen sind. Sie lautet:

mṛdoḥ paribhavo nityam vairam tīkṣṇasya nityaśaḥ | utsṛjyaitad dvayam tasmān madhyām vṛttim samāśrayet ||

<sup>1)</sup> Auch andere Sütras dieses Abschnittes lassen sich auf alte Memorialverse zurückführen.

<sup>2)</sup> Wiederholt mit abweichendem Text in der zweiten Hälfte (tasmād yathārhato dandam nayet pakṣam anāśritaḥ) in 6, 15.

<sup>3)</sup> Hinter 2791. Es ist aber natürlich zweifelhaft, ob nach der Absicht Vallabhadevas diese Unterschrift noch für 2692 gilt.

Die Übereinstimmungen zwischen dieser Strophe und der Pali Gäthägehen so ins Einzelne<sup>1</sup>), daß mir die Annahme eines direkten Zusammenhanges unabweislich erscheint, und ich glaube, daß wir mit ziemlicher Sicherheit der Pali Gäthä die Priorität zuschreiben können. Jedenfalls aber können wir G. 5 und 6 als Verse der Räjanīti in der Volkssprache bezeichnen. Das Gleiche gilt für G. 3:

odaņģiyam daņģiyati daņģiyam ca adaņģiyam | andho va visamam maggam na jānāti samāsamam ||

Wer den nicht zu Bestrafenden bestraft und den zu Bestrafenden nicht bestraft, der kennt nicht Recht und Unrecht wie ein Blinder (nicht) einen unebenen Weg (findet).

Bei Mann 8, 128 lautet die Strophe:

adandyān dandayan rājā dandyāms caivāpy adandayan | ayaso mahad āpnoti narakam caiva gacchati ||

'Der König, der die nicht zu Bestrafenden bestraft und die zu Bestrafenden nicht bestraft, erlangt große Schande und fährt zur Hölle<sup>2</sup>).'
Eine Räjanīti-Strophe ist jedenfalls auch G. 2:

yo ca appriivekkhitvā daņdam kubbati khattiyo | sakantakam so gilati jaccandho va samakkhikam ||

Wir können das nur übersetzen: Und der König, der, ohne (den Sachverhalt) ordentlich geprüft zu haben, eine Strafe verhängt, gleicht einem Blindgeborenen, der (Fische) mitsamt den Gräten und mitsamt den (darauf sitzenden) Fliegen verschlingt.' Schon das Fehlen des eigentlichen Objektes im Hauptsatz macht es aber meines Erachtens völlig klar, daß hier ein Fehler bei der Übertragung des Ardhamägadhī-Originals in das Pali gemacht ist?), und daß der letzte Pāda ursprünglich etwa lautete: jādiyandhe ra macchiyam. Macchiya = sk. matsyaka verwechselte der Übersetzer mit dem viel häufigeren macchiyā = sk. makṣikā, p. makkhikā und machte dann den Text danach zurecht. Daß der ursprüngliche Sinn ist: 'Der verschlingt wie ein von Geburt an Blinder Fisch mitsamt den Gräten', wird durch die entsprechende Strophe bei Manu 8, 95 bestätigt:

andho matsyān ivāsnāti sa naraḥ kaṇṭakaiḥ saha | yo bhāṣate 'rthavaikalyam apratyakṣaṇ sabhāṃ gataḥ ||

Man vergleiche auch noch den Wechsel zwisehen äsraya und äcara in Mbh.
 56, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dem Sinne nach ähnlich, aber dem Wortlaut nach fernerstehend ist Vişnu 5, 195:

daṇḍyaṃ pramocayan daṇḍyād dviguṇaṃ daṇḍam āvahet | niyuktaś cāpy adaṇḍyānāṃ daṇḍakārī narādhamaḥ || Vgl. auch Yājū. 2, 243.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Das Bild von dem Mann, der Reis mitsamt den Hülsen und Halmen und Fische mitsamt den Schuppen und Gräten (matsyān saśakalān sakaṇṭakān) ißt, gebraucht auch Patañjali, Mahābh. (Kielhorn) II, 144; 172; 245. Vom Verschlucken von Fliegen ist aber sonst meines Wissens nicht die Rede.

Die Zusammengehörigkeit der beiden Strophen ist jedenfalls unbestreitbar, bei Manu aber bezieht sich die Strophe nicht auf den König, sondern auf den Zeugen, der vor Gericht seine Aussage macht; sie gehört wiederum der oben erwähnten Ermahnungsrede des Richters an die Zeugen an. Bühler übersetzt daher: 'Der Mann, der in einem Gerichtshof einen unwahren Bericht von einem Sachverhalt gibt (oder eine Tatsache behauptet), von der er kein Augenzeuge gewesen ist, der gleicht einem Blinden, der Fische mitsamt den Gräten verschluckt.' So läßt sich der Text allenfalls verstehen, wenn auch nicht zu leugnen ist, daß den Worten der zweiten Verszeile und besonders dem arthavaikalyam ein Sinn untergelegt wird, der zum mindesten ungewöhnlich ist. Nun lautet die Strophe in der Mātṛkā der Nāradasmṛti 3, 14:

andho matsyān ivāśnāti nirapekṣaḥ sakaṇṭakān | parokṣam arthavaikalyād bhāṣate yaḥ sabhāṃ gataḥ ||

Der Zusammenhang läßt keinen Zweifel darüber, daß der sabhām gataḥ der Richter ist, der sabhya, wie er in Vers 3, 4, 11, 15, 17 oder sabhāsad, wie er in Vers 5, 7, 8, 9, 12, 13 genannt wird, und ebensowenig kann es zweifelhaft sein, daß der Sinn der Strophe ist: 'Wer als Richter aus mangelhafter Kenntnis des Sachverhaltes ein unklares Urteil abgibt, der gleicht einem Blinden, der unbekümmert Fische mitsamt den Gräten ißt.' So kommt auch der Vergleich zu seinem Recht; der Richter, der sich die Sache nicht ordentlich ansieht, handelt wie ein Blinder oder, wie der Kommentator Asahāya durch seine Bemerkung evam sästracakṣuḥ andeutet, es fehlt ihm das Auge des Sästra. Es scheint mir unter diesen Umständen vollkommen sicher, daß auch hier die Beziehung der Strophe auf den Zeugen sekundär ist.

Läßt sich somit in zwei Fällen beweisen, daß Sprüche der Rājanīti auf den falschen Zeugen umgedeutet sind, so werden wir in anderen Fällen, wo uns in der Überlieferung eine zwiespältige Auffassung entgegentritt, nicht anders urteilen. Die Strophe yām rātrim adhivinnā strī, die sich Mbh. S 5, 35, 41 auf den schlechten Richter bezieht, steht bei Nārada 1, 203¹) in der Ermahnungsrede an die Zeugen. Ebenso ist der Spruch über den schlechten Richter Mbh. S 5, 35, 36 in jene Ermahnungsrede eingefügt, allerdings mit großen Umänderungen (1, 204):

sākṣī sākṣye samuddiśan gokarṇaśithilaṃ vacaḥ | sahasraṃ vāruṇān pāśān muṅkte sa bandhanād dhruvam ||

Bisweilen können wir die allmähliche Umwandlung des Spruches noch erkennen. Mbh. S 5, 35, 37 heißt es von dem Richter, der sich um die Entscheidung herumdrückt:

dharma etān saṃrujati yathā nadyas tu kūlajān | ye dharmam anupasyantas tūṣṇīṃ dhyāyanta āsate ||

<sup>1)</sup> Lesart nur sa für tu oder sma.

Bei Nārada. Mātṛkā 3, 11, bezieht sich der Spruch ebenfalls noch auf den Richter:

ye tu sabhyāḥ sabhāṃ prāpya tūṣṇīṇ dhyāyanta āsate | yathāprāptaṃ na bruvate sarve te 'nṛtavādinaḥ' ||

Bei Visuu 8. 37 ist er aber auf den Zeugen übertragen:
jānanto 'pi hi ye sākṣye tūṣṇīṃbhūtā upāsate |
tr kūṭasākṣiṇāṃ pāpais tulyā daṇḍena cāpy atha ||

Bei Yājñavalkya heißt es endlich, 2, 77:

na dadāti ca yaḥ sākṣyaṃ jānann api narādhamaḥ | sa kūṭasākṣiṇāṃ pāpais tulyo daṇḍena caiva hi ||

Die letzte Strophe hat mit der des Mbh. nicht mehr die geringste Ähnlichkeit, und doch häugen sie im Grunde miteinander zusammen.

Ähnlich liegt die Sache bei der Strophe über den schlecht entseheidenden König. Mbh. S 5, 35, 42:

nagare pratiruddhah san bahirdväre bubhuksitah | amitrān bhūyasah pasyan durvivaktā tu tām vaset ||1)

Bei Nārada 1, 202 heißt es in der Rede an die Zeugen in der kürzeren Version:

nagare pratiruddhah san bahirdvārī bubhukṣitah | amitrān bhūyaśah paśyed yah sākṣyam anṛtaṃ vadet ||

In der längeren Version ist die erste Zeile dieser Strophe abgeändert worden, offenbar weil man eingeschen hatte, daß die Worte durchaus nicht für den Zeugen paßten. Sie lautet hier:

nagno mundah kapalena paradvare bubhuksitah |

In dieser Form steht die Strophe der noch viel durchgreifender umgearbeiteten Fassung nahe, die in den Ermalnungsreden bei Vasistha 16, 33 und Manu 8, 93 erscheint und die Närada selbst in 1, 201 anführt:

nagno muṇḍaḥ kapālī ca²) bhikṣārthī kṣutpipāsitaḥ | andhaḥ śatrukule³) gacched yaḥ sākṣyam anṛtaṃ vadet ||

In dem satrukule gacchet, das als Fluch für den Zeugen ziemlich unmotiviert erscheint, hat sich noch eine Spur von den Feinden erhalten, die ursprünglich das Reich des ungerechten Königs vernichten.

Mit der Tendenz, die uns bei diesen Umdeutungen immer wieder entgegentritt, wird es auch in Zusammenhang stehen, wenn in die Mbh. S 5, 35, 38; 39 entsprechenden Strophen bei Baudh. 1, 19, 8; Manu 8, 18; 19 und Närada, Mātṛkā 3, 12; 13 der Zeuge hineingebracht wird:

pādo 'dharmasya kartāram pādo gacchati sākṣiṇam⁴) | pādaḥ sabhāsadaḥ sarvān pādo rājānam rcchati ||

<sup>1)</sup> Dem Sinn nach steht dem Manu 8, 174 nahe:

yas tv adharmena kāryāni mohāt kuryān narādhipah |
acirāt tam durātmānam vaše kurvanti šatravah ||

<sup>2)</sup> M. N. kapālena. 3) M. satrukulam, N. satrugrham.

<sup>4)</sup> M. N. pādaķ sāksiņam rechati.

raja bharaty anenāš ca+) musyante ca รถได้สิรอดิสัก eno gacchati kartaram yatro nindyo ho nindyateli

Daß in der ersten Strophe urspränglich garnicht von dem Zengen die Rede war, scheint mir deutlich daraus hervorungehen, daß er in der zweiten Strophe auch in den Dharmasastras nicht erwähnt wird. Ann hau der letzte Pāda der zweiten Smophe hier keine Entsprechung in der ersten: solche yamaka-Strophen pflegen aber, wie zairliese Beispiele zeigen, genan parallel zu sein. Dazu kommt, daß die Fassung des Eros sprachlich wie metrisch altertümlicher ist: man beachte insbesoniere, wie der leune Halbvers zuerst bei Baudh, und dann weiter bei Mann und Nan gegläuten wird3).

Wir können aber, glaube ich, nicht nur die Umdeutung der alter Memorialverse auf den Zeugen konstatieren, sondern auch den Grund dafür angeben. Rücksichten auf praktische Bedürfnisse, die bei der Emstehung der gesamten älteren Dichtung in Indien eine Rolle gespielt haben. sind auch hier maßgebend gewesen. Als die Ermahnungsede der Zenzen in der Gerichtsverhandlung üblich wurde, hatte man natürlich das Bestreben, sie so feierlich und eindrucksvoll wie möglich zu gestalten. Ale Sprüche sollten erklingen, wie Värada austrücklich bemerke, und so griff man, anstatt neue Verse zu schmieden. lieber auf die alten Nin-Synthe zurück und dichtete und deutete sie um, so gut oder so sellecht die um gehen mochte.

Kehren wir noch einmal zu dem Memorialvers, von dem wir ausgingen, zurück. Über den Ausdruck portas usw. hanti geben die Ansikhen der Kommentatoren des Manu weit auseinander. Rämacandia umschreib hanti zunächst durch ghätayati. fügt dann aber hinzu yai vä narake yajayati pătapati fer macht sie in die Hölle fahrent, und im folgenden blefot er bei dieser Erklärung. Die gleiche Erklärung geben Medhärithi (romes tömenrāms cānņiem konti totos co tesām norokopētanom). Sezvejāszēzēveņa (narake pātavati). Govinds (narake pojavati) und Kullūks (narake pojavati). Nach Räghavänanda bewirkt der Schuldige, daß die Verwandten aus der Himmel fallen und in Tierleibern wiedergeboren werden (uttomolika) gātagati tirgagyonim prāpagati vā: hananam tirgagyonikvaprāptiņ). Ik-Eu sagt Nilakantha zu Mbh. 5. 35. 35 *pañeo pūrvojān . . honti nāšoņati pars*lokāc cyārayati. Diese Erklärungen treffen sicherlich nicht das Richtige. Sie legen in hanti einen Sinn hinein, den des Wort ursprünglich umsgribe gehabt haben kann. Die Anschauung, daß die Lüge der Väterr schale. ist allerdings älter als jene Kommentare. Sie tritt z.B. in der Synthet Vas. 16, 32, 37 zutage:

<sup>1)</sup> M.N. anenās tu.

<sup>2)</sup> Handschriftlich auch hi: M.N. nindörne getra nindgete. I-bei-fiel ettspricht Gsut. 13. 11: sākṣisathyarājakartṣṣu daşa dharmatartraphidyām. 4) Auch der zweideutige Ausdruck produktionmosyo ist sieher nicht unsprünglich

'Und um zehn Männer¹) soll der kommen, der mich fälschlich einen Zauberer nennt.'

Wir können aber die in unserem Memorialvers zutage tretende Anschauung noch weiter zurück verfolgen. Vendīdād 4, 2 richtet Zaraþuštra an Ahura Mazdāh die Frage: caiti aēte miþra tava yat ahurahe mazdā, 'Wieviele sind deine, des Ahura Mazdāh, Verträge?' Ahura Mazdāh antwortet, es seien sechs, und zählt sie der Reihe nach auf: 1. vacahinō, 2. zastā.marštō, 3. pasu.mazō, 4. staorō.mazō, 5. vīrō.mazō, 6. daińhu.mazō. Eine ähnliche Reihe findet sich in dem Fragment Vd. 4, 48: hō upa.mərətō hāu aspərənō.mazō hāu anumayō.mazō hāu staorō.mazō hāu vīrō.mazō.

In Vd. 4, 3—4 wird dann auseinandergesetzt, daß der folgende Vertrag immer stärker ist als der vorhergehende: vacō paoirīm miþrəm kərənaoiti, zastō.masō adāt framarəzaiti, zastō.masō adāt antarə urvaitya fradaþaiti, pasu.mazō adāt framarəzaiti, pasu.mazō adāt antarə urvaitya fradaþaiti usw., 'das Wort macht den ersten Vertrag. Der zastō.masō hebt (ihn) dann auf, der zastō.masō setzt (ihn) dann zwischen den beiden Vertragschließenden fort. Der pasu.mazō hebt (ihn) dann auf, der pasu.mazō setzt (ihn) dann zwischen den beiden Vertragschließenden fort usw.'2).

In 4,5ff. schließt sich daran die Frage: cvat aēšō miþrō aiwi.druhtō āstāraiti yō vacahinō 'wieweit macht solcher Vertrag, (nämlich) der vacahinō, sündig, wenn er lügnerisch gebrochen worden ist?' Die Antwort lautet: þriš satāiš haāa.ciþanam naram nabānazdištanam para.baraiti, was Bartholomae, Altir. Wtb. 1757, übersetzt: 'mit dreimal hundert mitbüßenden Männern aus der nächsten Verwandtschaft hat er es (die Schuld) wieder gutzumachen.' In denselben Formeln wird für die folgenden Verträge die Zahl der mitbüßenden Verwandten auf 600 (hšvaš satāiš), 700 (hapta satāiš), 800 (ašta satāiš), 900 (nava satāiš), 1000 (hazanrəm) festgesetzt.

In 4, 11—16 wird dann noch eine den genannten Zahlen entsprechende Zahl von Hieben für den Schuldigen bestimmt: yō miþrəm aiwi.družaiti yim vacahinəm kā.hē asti ciþa ... tišrō sata upāzananam upāzōit aspahe aštraya tišrō sata sraošō.caranaya usw.

Schon Spiegel, ZDMG. XXX, 567f., hat diese Auseinandersetzungen des Avesta mit Manus Strophen über den falschen Zeugen zusammengestellt<sup>3</sup>). Die von Spiegel erkannte Übereinstimmung wird aber noch viel größer, wenn wir anstatt der Strophen Manus den Memorialvers in der Form und in der Bedeutung, die sich uns als die ältesten ergeben haben, der Ver-

<sup>1)</sup> Sāyaṇa RV. daśabhir vīraiḥ putraiḥ | upalakṣaṇam etat | sarvair bandhujanaiḥ; AV. daśabhir daśasaṃkhyākair vīraiḥ putraiḥ. Die Strophe enthält nach der Tradition bekanntlich den Schwur, mit dem sich Vasiṣṭha von der Anklage Viśvāmitras reinigte.

<sup>2)</sup> Ich schließe mich hier durchaus der Auffassung Bartholomaes, Altir. Wtb.

<sup>3)</sup> Darnach Jolly, Zeitschr. f. vergl. Rechtswissenschaft, Bd. 3, 250; SBE. 33, 92; Recht und Sitte, S. 142.

gleichung zugrunde legen. Da der indische Spruch ursprünglich nicht auf den falschen Zeugen, sondern auf den König geht, der den versprochenen oder ausbedungenen Lohn nicht zahlt, so handelt es sich im Indischen ebenso wie im Iranischen um eine Bestimmung über den Vertragsbruch. Die avestische Liste stimmt außerdem nun mit der indischen vom dritten Gliede ab in der Sache wie in der Reihenfolge aufs genaueste überein. Dem pasu.mazō entspricht das paśvanṛtam, dem staorō.mazō das gavānṛtam und das aśvānrtam. Das av. pasu bezeichnet hier, wie an zahlreichen anderen Stellen, wo es neben staora erscheint, genau wie das sk. paśu das Kleinvieh 1); av. staora, das Großvieh, schließt, nach Vd. 7, 42 zu urteilen. außer Rind und Pferd auch noch Esel und Kamel ein2). Dem vīrō. mazō entspricht das puruṣānṛtam. Bartholomae, Altir. Wtb., 1454f., übersetzt vīrō.mazō 'durch Verpfändung, Bürgestellung eines Mannes geschlossen'; er versteht unter vīra also offenbar einen Freien, der die Bürgschaft für die Innehaltung des Vertrages übernimmt. Ich halte das, von anderen Gründen abgesehen, schon deshalb für nicht richtig, weil dann der vīrō.mazō ganz aus der Reihe der übrigen Verträge herausfallen würde, bei denen doch der genannte Gegenstand, das Stück Vieh oder das Land, unzweifelhaft der Besitz des einen der beiden Vertragschließenden ist3). Meines Erachtens kann vīra hier nur die Bedeutung 'Sklave' haben, also in genau demselben Sinne gebraucht sein wie das entsprechende sk. puruşa. Die Verwendung von vira in dieser Bedeutung braucht nicht zu befremden, da vīrō.mazō sicherlich ein alter Ausdruck ist und gerade in der älteren Sprache vīra auch sonst hinter pasu in der Bedeutung 'Höriger, Diener, Sklave' erscheint: Y. 31, 15 hanara . . . vāstryehyā aēnanhō pasēuš vīrāatcā adrujyantō ohne Gewalttat gegen das Vieh und die Sklaven des nicht lügenden Bauern'; Y. 45, 9 pasūš vīrāng ahmākāng fradaþāi ā 'um Gedeihen zu verschaffen unserem Vieh und unseren Sklaven; Y. 58, 6 pairī manā pairī vacā pairī šyaobanā pairī pasūš pairī vīrēng spentāi manyavē dadəmahī haurvafšavō drvō.gaēþā drvafšavō drvō.vīrā drvā haurvā ašavantō4) wir eignen dem heiligen Geist die Gedanken zu, die Worte zu, die Werke zu, das Vieh zu, die Sklaven zu, die wir unversehrtes Vieh, gesunden Hausstand, gesundes Vieh, gesunde Sklaven haben, gesund und unversehrt sind und mit dem Aša verbunden sind'; vgl. auch Y. 62, 10 upa. þwā hahšōit gāuš vabwa upa vīranam pourutās 'es möge dir zu eigen werden eine Herde von Kühen, zu eigen eine Fülle von Sklaven'; Yt. 10, 28 āat ahmāi

<sup>1)</sup> Bartholomae a.a.O. Sp. 879. Daß hauptsächlich an Schafe zu denken ist, zeigt die Ersetzung von pasu durch anumaya in Vd. 4, 48.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bartholomae a. a. O. Sp. 1590f. Daß auch im Avesta das Pferd an Wert über der Kuh steht, geht außer aus Vd. 7, 42 auch aus Stellen wie Yt. 9, 3 (5, 21): saləm aspanam hazanəm gavam baēvarə anumayanam hervor.

<sup>3)</sup> Ganz ausgeschlossen sind natürlich, trotz Spiegel, Comm. I, 119, Deutungen auf den Ehevertrag oder den Vertrag zwischen Lehrer und Schüler.

<sup>4)</sup> So nach Bartholomae für asivanto der Ausgabe.

nmānāi dadāiti gēušca vaļva vīranamca 'und diesem Haus gibt er Herden von Kühen und Sklaven'; Yt. 13, 52 buyāt ahmi nmāne gāušca vabwa upa vīranamca 'es soll sich in diesem Haus einstellen eine Herde von Kühen und von Sklaven'1). Dem dainhu.mazō endlich entspricht das bhūmyanrtam; auf die genauere Bedeutung von dainhu werden wir noch zurück-

Über das in pasu. mazō usw. an zweiter Stelle erscheinende Wort bemerkt Geldner, Studien zum Avesta I, 952): 'mazanh ist nicht s. v. a. Größe. Vd. 7, 51 ist für avavantem mazo vielmehr maso zu schreiben nach Yt. 13, 6; Y. 65, 3. mazanh gehört zu sk. mah, mamh, mamhate, z. maz, ist also zunächst s. v. a. Gabe: Vd. 18, 29 yasca mē aētahe mərəyahe yat parō.daršahe tanu mazō gōuš dahat ,wer mir diesem Vogel Parōdarša nur eine winzige Gabe von Fleisch gibt'. An unserer Stelle ist mazō das, was man drangibt, -setzt = Pfand.' Eine Wurzel maz, die Geldner aus masatā 'er wird zuteilen' in Y. 54, I erschließen wollte, läßt sich für das Avestische nicht erweisen; Bartholomae a. a. O. Sp. 1113, führt masatā auf mad zurück. Die Verbindung von mazah mit sk. mamhate ist im höchsten Maße unwahrscheinlich, da mamh 'schenken' kaum von sk. magha 'Gabe' zu trennen ist; vgl. insbesondere RV. 1, 11, 3 mámhate maghám; 9, 1, 10 maghá ca mamhate3). Außerdem liegt mamh eher der Begriff des reichlichen Spendens zugrunde, jedenfalls aber nichts, was auf die Entwicklung zu 'Pfand' schließen ließe. In den beiden anderen von Geldner angeführten Stellen liegt unzweifelhaft, wie Geldner nach den Lesungen seiner Ausgabe jetzt selbst anzuerkennen scheint4), mazah 'Größe' vor: Vd. 7, 51 yasca mē aētaēšam yat dahmanam avavantem mazo vīkānayāt yaha hē tanuš anhat 'und wenn mir einer von diesen Leichenstätten soviel an Größe (d. h. ein Stück so groß) wie sein Körper ist, abgräbt'; Vd. 18, 29 'und wer ein Stück Fleisch so groß wie der Körper dieses meines Vogels Parodarsa verschenkt'. Obwohl somit der Geldnerschen Erklärung eigentlich völlig der Boden entzogen ist, hält doch auch Bartholomae in seinem Wörterbuch für pasu.mazō usw. an der Deutung 'wobei Verpfändung eines Schafes stattfindet, durch Verpfändung eines Stücks Kleinvieh, eines Schafes geschlossen' usw. fest. Ich glaube nicht, daß es jemals ein Wort mazah 'Draufgeld, Pfand,

<sup>1)</sup> Mir scheint, daß auch im Veda an manchen Stellen, wo von vīra die Rede ist, dabei eher an Hörige zu denken ist als an männliche Nachkommen; so z.B. RV. 5, 57, 7: gómad áśvāvad ráthavat suviram candrávad rádho maruto dadā naļ. Gelegentlich erscheint vīra in dieser Bedeutung noch in der späteren Sprache; siehe z. B. Mbh. 3, 113, 12 paśūn prabhūtān paśupāṃś ca vīrān; im nächsten Vers bezeichnen diese vīrāh sich als dāsāh des Vibhāndaka, an den sie verschenkt sind.

<sup>2)</sup> Ich habe die Transkription verändert.

<sup>3)</sup> Andererseits ist mamhate wahrscheinlich von mahayati 'erfreut, verherrlicht' ganz zu trennen.

<sup>4)</sup> In der Ausgabe ist tanumazō in Vd. 18, 29 als ein Wort gedruckt.

Pfandwert' (Bartholomae a. a. O. S. 1157) gegeben hat¹); mazah kann meines Erachtens auch hier nur 'Größe' sein, der pasu.mazō²) miþrō usw. ein Vertrag 'von der Größe' oder, wie wir sagen würden, 'in der Höhe' eines Kleinviehs usw.³). Auch hier zeigt sich wieder die genaueste Übereinstimmung mit dem indischen Spruch, in dem es sich ja ebenfalls um Lohnverträge in Höhe der genannten Gegenstände handelt. Bei dieser Auffassung schwinden denn auch die Schwierigkeiten in Vd. 4, 3. 4. die Geldner a. a. O. S. 89; 96f., zu einer ganz anderen und unhaltbaren Auffassung von framarozaiti und fradaþaiti veranlaßt haben. Die beiden Paragraphen besagen nichts weiter, als daß die Abmachungen über einen höheren Lohn die früheren Abmachungen über einen geringeren Lohn ungültig machen.

Ieh bin überzeugt, daß man in mazah an unserer Stelle überhaupt nie etwas anderes als 'Größe' gesueht haben würde, wenn nicht der pasu.mazō. staorō.mazō, vīrō.mazō und daińhu.mazō miþrō hier mit dem racahinō und dem zastā.marštō, dem durch das Wort und dem durch Handschlag geschlossenen4) Vertrage, in eine Reihe gestellt wären. Es herrscht also kein einheitliches Prinzip in der Reihe; in den beiden ersten Fällen bildet die äußere Form des Vertrages, in den vier letzten der Wert der Sache. nm die der Vertrag geschlossen wird, die Grundlage der Klassifizierung. Die Vergleichung mit dem indischen Spruch löst auch diese Schwierigkeit. Sie

-- -

zeigt, daß die Reihe ursprünglich überhaupt nur die vier letzten Glieder umfaßte; die beiden ersten sind ein späterer heterogener Zusatz. In anderer Weise ist die Reihe in Vd. 4, 48 im Anfang durch den upa.mərətō, den 'besprochenen', und den aspərənō.mazō, den Vertrag 'in der Höhe eines Aspərəna', erweitert worden, und gerade dieses Schwanken scheint mir zu bestätigen, daß wir es hier mit nachträglichen Zusätzen zu tun haben.

Die Übereinstimmung zwischen den iranischen und den indischen Anschauungen erstreckt sich weiter aber auch auf die Folgen, die der Bruch der genannten Verträge nach sich zieht. In beiden Fällen werden Verwandte des Vertragsbrüchigen, deren Zahl mit jedem höheren Vertrag wächst, geschädigt. Daß die Zahlen selbst differieren, ist dabei belanglos; auch läßt es sich kaum entscheiden, auf welcher Seite dabei die größere Ursprünglichkeit liegt. Zu dem Satz bris satāis hada.cibanam naram nabānazdištanam para baraiti bemerkt Geldner, dessen Übersetzung sich inhaltlich nicht von der oben angeführten Übersetzung Bartholomaes unterscheidet 1), a. a. O. S. 97: 'Wie weit der Vertragsbruch auf die Familie des Betreffenden zurückwirkte, ob sie nur guten Namen und Kredit verlor oder für jeden entstehenden Schaden mit aufzukommen hatte, ist nicht gesagt.' Er versteht unter den Strafen also irdische Strafen, und das würde von der indischen Anschauung weit abliegen. Es fragt sich aber, ob para. baraiti wirklich 'er trägt es, er hat die Schuld zu tragen' (Geldner), 'er hat es wieder gutzumachen' (Bartholomae) bedeutet. Zunächst macht schon der Wechsel des Subjektes in āstāraiti und para.baraiti Schwierigkeiten. Es wäre doch sehr seltsam, wenn auf die Frage: 'Wie weit macht der lügnerisch gebrochene Vertrag sündig?' die Antwort lauten sollte: 'Er hat die Schuld wieder gutzumachen usw.' Von dem Schuldigen ist in der Frage ja zunächst gar nicht die Rede, sondern nur von dem Vertrag. Also ist von vornherein zu erwarten, daß auch para baraiti auf den Vertrag geht. Weiter hat aber auch para baraiti sonst nirgends die von Geldner und Bartholomae angenommene Bedeutung. Überall, im Avestischen wie im Altpersischen, heißt es nur 'wegnehmen, beseitigen', und ich sehe schlechterdings nicht ein, wie man dazu kommen sollte, hier den Begriff 'die Schuld' zu ergänzen. Der Sinn des Satzes kann daher meiner Ansicht nach nur sein, daß der Vertragsbruch soundsoviele mitbüßende Männer aus der nächsten Verwandtschaft 'wegnimmt' oder 'beseitigt', d. h. ihnen den Tod bringt. Para baraiti würde dann genau dem indischen hanti entsprechen. Allerdings macht die Konstruktion Schwierigkeiten. Anstatt priš, hšvaš, hapta, ašta, nava satāiš sollten wir priš sata usw. erwarten. An der letzten Stelle steht nun aber tatsächlich hazanram, wo wir dem

<sup>1)</sup> Auf die Übersetzungen oder vielmehr Umschreibungen dieses Satzes, die Spiegel, de Harlez und Darmesteter bieten, näher einzugehen, halte ich für überflüssig und bemerke nur, daß die Beziehung der Zahlen auf Jahre, die Darmesteter der Tradition folgend annimmt, völlig willkürlich ist.

satāiš entsprechend viehnehr hazanra erwarten müßten. Entweder an der einen oder an der anderen Stelle müssen wir also einen Fehler annehmen, und mir scheint es nach dem oben Gesagten unabweislich, daß dieser Fehler in satāiš steckt. Ein Fehler dieser Art steht auch keineswegs allein da. Gerade bei den Zahlwörtern zeigt sich in der Sprache des jüngeren Avesta eine eigentümliche Verwilderung im Kasusgebrauch. Es ist offenbar nur ein Zufall, daß sich der Instrumental satāiš für den Akkusativ sata sonst nicht nachweisen läßt. Für den Nominativ sata steht aber satāiš in Yt. 5, 95 yā... vazmti þšvaš satāiš hazanramca; Yt. 5, 120 yenhe avavat hačnanam nava satāiš hazanramca; für den Nominativ hazanram steht hazanrāiš in Vd. 13, 51 (14, 1) hazanrāiš sūnīš strī nāmanō hazanrāiš sūnīš nairyō nāmanō. Andere Fälle solcher Kasusvertauschung (hazanram, sata für Gen. Vd. 2, 30; hazanrāi für Gen. Yt. 5, 96; 8, 49 usw.) lassen sich leicht aus Bartholomaes Wörterbuch feststellen.

Es hat sich uns im bisherigen, wenn wir von den Zahlen absehen, die genaueste Übereinstimmung zwischen den avestischen Bestimmungen und dem indischen Spruch ergeben. Nur in einem Punkt scheinen sie noch voneinander abzuweichen. Wir haben oben festgestellt, daß der indische Spruch auf den König geht. Im Avesta ist von einer Beschränkung auf den König nicht die Rede. Daß aber ursprünglich auch die avestischen Bestimmungen nur für den König galten, geht meines Erachtens mit völliger Sicherheit aus dem Namen des letzten Vertrages hervor. Nach Bartholomae soll dainhu hier 'ein Landstück' bedeuten. Diese Bedeutung hat das Wort an keiner anderen Stelle der avestischen Literatur und ebensowenig in den altpersischen Keilinschriften. Es bedeutet sonst nur 'Landgebiet, Landschaft'; insbesondere ist es der Name der vierten politischen Einheit des altiranischen Staates, der sich aus nmäna, dem Haus oder der Familie, vis, der Gemeine, zantu, dem Gau, und dainhu, der Landschaft, aufbaut, und die Bezeichnung der Provinz im altpersischen Reich, gelegentlich auch einer Landschaft innerhalb der Provinz. Wir können also auch an unserer Stelle dainhu nur als Landschaft oder Provinz fassen. Mit einer Provinz kann aber nur der König belohnen. Man hat später offenbar eingesehen, daß die letzte Vertragsart auf Privatverhältnisse nicht passe. So ist die Reihe in Vd. 4, 48 entstanden, in der der dainhu. mazo fehlt und die sich auch durch die Hinzufügung des aspərənö. mazō1) als für kleine Leute zurocht gemacht erweist.

Eine so weitgehende Übereinstimmung, wie sie sich zwischen dem Avesta und dem indischen Spruch ergeben hat, kann unmöglich zufällig sein. Wir können vielmehr mit völliger Sicherheit behaupten, daß sie auf Vererbung beruht, und daß schon in arischer Zeit die Anschauung be-

<sup>1)</sup> Ich möchte noch ausdrücklich bemerken, daß der aspərənō.mazō nichts mit dem hiranyānntam zu tun hat. Wie aus Vd. 5, 60 hervorgeht, ist der Wert des Aspərəna sehr gering.

standen hat, daß ein König, der den mit seinen Dieuern abgeschlossenen Lohnvertrag nicht innehält, dadurch seinen Verwandten den Tod bringt, deren Zahl mit der Höhe des Lohnes wächst: der niedrigste Vertrag ist der um ein Kleinvieh, ein Schaf oder eine Ziege; es folgt der Vertrag um ein Großvieh, eine Kulı oder ein Pferd, der um einen Sklaven und schließlich der um ein Land. Es ist weiter auch kaum zu bezweifeln, daß diese Anschauung schon in arischer Zeit in einer Formel festgelegt war; eine solche Formulierung wird durch die allmähliche Zahlensteigerung geradezu bedingt.

Das Ergebnis ist, wie mir scheint, für die Rekonstruktion der arischen Urzeit noch von weiterer Bedeutung. Man hat die Frage, wie weit sich bei den Ariern schon ein wirkliches Königstum entwickelt hatte, bisher offengelassen1). Nun können wir freilich den Umfang des 'Landes', um das es sich in unserer Formel handelt, nicht bestimmen, zumal die Ausdrücke dafür im Indischen und Iranischen auseinandergehen; ich meine aber doch, daß ein König, der mit Land lohnen kann, und sei es auch nur ein Dorf gewesen<sup>2</sup>), doch etwas mehr gewesen sein muß als ein kleiner Gauhäuptling. Ich möchte in diesem Zusammenhang auch noch auf eine andere Tatsache aufmerksam machen, die in die gleiche Richtung weist. In historischer Zeit regiert der indische Herrscher mit Hilfe eines Spionagesystems, das uns z.B. im Kauțilīyaśāstra in aller Ausführlichkeit geschildert wird. Der persische König unterhält Beamte in den Provinzen, die ihm über die Tätigkeit der Satrapen Bericht erstatten, und die Griechen berichten von des Großkönigs ὧτα und ὀφθαλμοί. Diese Einrichtungen haben sich offenbar aus gemeinsamen Anfängen entwickelt. Im Veda sind die Götter von Spähern (spas) umgeben; insbesondere kommen sie Mitra-Varuna zu. Im Avesta hat Miþra seine Späher (spas Yt. 10, 45; baēvara.spasanō Yt. 10, 46 usw.). Wir können kaum umhin, die Vorstellung von den Spähern des Mitra und Varuna in die arische Zeit zurückzuverlegen. Diese Vorstellung beruht aber gewiß nicht, wie man wohl gemeint hat, auf irgendwelchen physischen Erscheinungen; sie verdankt ihre Entstehung in erster Linie dem Königtum Mitra-Varunas. Mitra und Varuna sind die rājānā oder samrājā, die Könige oder Oberkönige. Miþra ist der Landesherr aller Länder (vīspanam dahyunam daishupaitīm Y. 2, 11 usw.); er ist der vouru.gaoyaoti hazanra.gaoša baēvarə.cašman (Y. 2, 3 usw.) 'der weite Triften Besitzende, Tausendohrige, Zehntausendäugige', d. h. der von seinen ὧτα und ὀφθαλμοί umgebene βασιλεύς, wie es richtig auch die Tradition auffaßt, die in den Augen und Ohren des Miþra Genien sieht. Bestand aber die Einrichtung der Späher in arischer Zeit, so muß damals auch schon ein Oberkönigtum entwickelt gewesen sein; Dorfschulzen und

<sup>1)</sup> Siehe z. B. Eduard Meyer, Geschichte des Altertums, I<sup>2</sup>, S. 819.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Es sei daran erinnert, daß sich das av. dairhu zu dem neupers. dih 'Dorf' entwickelt hat und daß auch im Indischen später unter der Schenkung von 'Land' immer die Verleihung eines Dorfes verstanden wird.

Stammeshäuptlinge haben für Späher keine Verwendung. Wir werden daher annehmen dürfen, daß schon in arischer Zeit ähnliche Verhältnisse geherrscht haben, wie sie uns in historischer Zeit etwa bei den nomadisierenden Saken oder Massageten entgegentreten, und die Erwägung, daß das siegreiche Vordringen der Arier über gewaltige Ländergebiete kaum ohne die Leitung einer Zentralgewalt denkbar ist, scheint mir nur geeignet, diese Annahme zu unterstützen.

## Die śakischen Mura.

In der Sprache, die als nordarisch, ostiranisch, altkhotanisch oder sakisch bezeichnet wird, gab es ein umfangreiches buddhistisches Dichtwerk, von dem Leumann und Konow bereits früher Bruchstücke veröffentlicht hatten. Jetzt hat Leumann wiederum gegen 250 Strophen aus diesem Werk mitgeteilt, darunter einen größeren zusammenhängenden Abschnitt, der eine Maitreyasamiti enthält<sup>1</sup>). Die Ausgabe ist von einer Übersetzung begleitet, die ein glänzendes Zeugnis für den Scharfsinn ablegt, mit dem Leumann die Schwierigkeiten der unbekannten Sprache bemeistert hat. Auf dem Titelblatt nennt er diese nordarisch, und zur Rechtfertigung dieses Ausdruckes bemerkt er S. 9:

'Soll ich mich nebenbei auch noch entschuldigen wegen des Ausdruckes 'nordarisch'? Einige Zeit, nachdem ich ihn eingeführt hatte, hat doch Lüders gezeigt, daß 'śakisch' etwas bestimmtere Vorstellungen erwecken würde. Ich habe die Zulässigkeit dieser letzteren Bezeichnung selber auch schon vor mehreren Jahren bemerkt auf Grund einer Strophenzeile unserer nordarischen Maitreya-samiti. Aber deswegen nun die neue Sprache 'śakisch' statt 'nordarisch' zu nennen, schien mir doch nicht nötig, um so weniger als mir der neue Name zu unschön und zu undeutsch klingt. Eher würde ich die Sprache angesichts der Schwierigkeiten, die sie noch bietet, auf echt bayrisch eine sakrische heißen.'

Ich halte es für überflüssig, näher auf diese Ausführungen einzugehen. Nur das eine sei hier nochmals hervorgehoben: ganz gleichgültig, wie man sich zu der Frage stellt, ob die namenlose Sprache die Sprache oder eine der Sprachen der Sakas gewesen sei oder nicht — der Name 'nordarisch' kommt ihr jedenfalls nicht zu. Er ist aus der Vorstellung heraus entstanden, daß 'ebensowenig wie die Lehnworte auch die Originalworte des Idioms eine direkte Zugehörigkeit desselben, sei es zum iranischen, sei es zum indischen Zweig des indogermanischen Sprachstammes, zulassen' (Leumann, ZDMG. LXII, S. 84). Daß das völlig unrichtig ist, daß diese

<sup>1)</sup> Maitreya-samiti, das Zukunftsideal der Buddhisten. Die nordarische Schilderung in Text und Übersetzung nebst sieben anderen Schilderungen in Text oder Übersetzung. Nebst einer Begründung der indogermanischen Metrik. Von Ernst Leumann. Straßburg 1919.

Sprache vielmehr trotz ihrer starken Beeinflussung durch das Indische ihrem Grundcharakter nach zu den iranischen Sprachen gehört, hat Konow GGA. 1912, S. 551ff. endgültig nachgewiesen. Die Bezeichnung ist also falsch und geeignet, irrige Vorstellungen zu erwecken.

Daß Leumann noch immer an ihr festhält, ist um so auffallender, als er selbst auf eine Stelle in dem von ihm veröffentlichten Text hinweist, die, vorausgesetzt, daß seine Interpretation der Worte zutrifft, die Richtigkeit des von mir vorgeschlagenen Namens Sakisch beweisen würde. Die Strophen, um die es sich handelt, finden sich in der Beschreibung des Einzuges des Maitreya und seiner Mönche in die Stadt, die jetzt Benares heißt, zu der Zeit aber den Namen Ketumatī führen wird:

- 248 ku ssamana n[i]yanā daində biśśūn[i]ya ratana vicittra ku vā mūrīnā daindi Śśātīmje māje mūre
- 249 n[i]yaskya nə həməte bihiyu ce ttəte āhvainā kuşde ttiyə hā püyəte balysə vaṭhāyō grūstə ttu kālu
- 250 ttyau-jsa hər[i]yāṇa yəḍāndi hatəru uysnōra vicittra ttīyə śś[i]ye mvīre kəḍəna hatəro hv'aṇdə tvīṣṣe yəḍāndə
- 251 pharu ttə uysnaura kye śśau mūro hatəro kūru yəḍāndə şṣei vaysña ṣṭāre avāyə dukha varāśāre vicittra
- 252 kye vā ssiñi mvīre-jsa puña nāndə balysə vīri bilsamggə o dāta-hvāñai vīri ssai vaysña gyastuv'o ā're
- 253 kye vā mamə śśāśiña parsīndi ce vā parrəta dukhyau-jsa cu rro ye avaśśərṣṭā pulśtə ō ysīrru āljsatu mrāhe

Leumann übersetzt diese Strophen:

248. Als die Mönche die Schätze [= die Juwelenspeicher] sehen (und) die allartigen Juwelen die verschiedenen (und) als ferner die siegeligen (Schätze) [= die Siegelspeicher] sie sehen (und darin) die śakischen unsere Mudrās [= unsere gegenwärtig üblichen Śaka-Siegel], —

249. Geringschätzung (da) ihnen wird (wach) außerordentlich .... Dann hin schaut der Priester, (und) den Beisteher [= seinen Famulus]

redet er an zu dieser Zeit (mit den Worten):

250. Mit diesen (Kostbarkeiten) Umstände haben gemacht einst die Wesen, verschiedene; dieser einzigen Mudrā [= eines einzigen solchen Siegels] wegen einst Menschen (einander) zugrunde haben gemacht [= gerichtet].

251. Viel [= Zahlreich] (sind) diejenigen Wesen, welche (obschon sie nur) eine Mudrā einmal falsch gemacht [= einen Siegelabdruck einmal trügerisch verwendet] haben, (doch infolge solch einmaligen Vergehens) sogar jetzt (noch) auf dem Abweg (der tieferen Wiedergeburten) stehen [= sich befinden] (und da) Leiden erleben verschiedene;

252. (et)welche (Wesen) ferner (sind da, die nur) mit einer Mudrā [= mittelst eines einzigen Siegelabdruckes] Tugendverdienste genommen [= erworben] haben (durch Freigebigkeit) dem Priester gegenüber (oder)

dem Mönchsorden (gegenüber) oder einem Gesetzesverkündiger gegenüber (und doch infolge solch bloß einmaliger Wohltat) sogar jetzt (noch) unter den Göttern sitzen [= weilen],

253. (et)welche ferner (die) in meinem Ordensreich loskommen (aus den Leiden des Saṃsāra, (et)welche ferner (die bereits) losgekommen (sind) aus den Leiden (des Saṃsāra), — was auch man die übrigen frägt oder Gold, Silber (und) die Nebenmetalle! [= was will man erst noch nach den übrigen Wesen und nach den verschiedenen Metallen fragen! Auch auf allerlei Weisen, die noch nicht genannt sind, haben die einstigen Wesen, teils in schlimmem und teils in gutem Sinn, die Siegel und auch die Metalle verwendet und sind dafür hernach im Laufe des Saṃsāra je nachdem bestraft oder belohnt worden.]

Jedem, der diese Übersetzung liest, wird sich, glaube ich, die Überzeugung aufdrängen, daß mūra hier nicht richtig wiedergegeben sein kann. Um von allem übrigen zu schweigen, wie sollte man denn dazu gekommen sein, die Siegel aufzuspeichern, und wie sollte der Anblick solcher Siegel in den Mönchen das Gefühl der Geringschätzung hervorrufen? Mir scheint schon aus dem Zusammenhang allein klar hervorzugehen, daß mūra hier nur 'Münze' oder eine bestimmte Münze bezeichnen kann und daß die mūrīnā 'Münzhäuser' sind, d. h. entweder Häuser, in denen man das gemünzte Geld aufbewahrte oder — und das ist mir das Wahrscheinlichere — die Münzen, in denen das Geld hergestellt wurde. Ich würde also übersetzen:

Wenn die Mönche die Schatzhäuser sehen und die mannigfachen verschiedenen Juwelen, wenn sie auch die Münzhäuser sehen (und) unsere śākischen Münzen, wird ihnen in hohem Grade Geringschätzung... Dann schaut der Buddha hin; er redet seinen Famulus an zu jener Zeit: 'Mit diesen haben einst die verschiedenen Wesen Umstände gemacht; dieser einzigen Münze wegen haben einst Menschen (einander) zugrunde gerichtet. Zahlreich sind die Wesen, die einmal eine einzige Münze gefälscht haben (und) sich noch jetzt in dem Zustand der qualvollen Geburten befinden (und) verschiedene Leiden erfahren. Einige erwarben sich auch mit einer einzigen Münze dem Buddha, dem Orden oder einem Gesetzesverkünder gegenüber Verdienste¹) (und) sitzen noch jetzt unter den Göttern; einige werden auch in meiner Lehre erlöst, einige sind auch von den Leiden erlöst. Was fragt man auch nach den übrigen (Schätzen)²) oder Gold, Silber und den Nebenmetallen?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ein Beispiel bietet die Geschichte des jungen Mädchens, das dem Orden zwei Kupfermünzen schenkte, in Kumäralätas Kalpanāmaṇḍitikā (Sūtrālamkāra, traduit par Huber, p. 119ff.).

<sup>2)</sup> Ich ergänze zu avassarsta nicht uysnaura, sondern ratana; vgl. V. 248. Nachdem der Buddha sich ausführlich über das Unglück und das Glück verbreitet hat, das das Geld über die Menschen gebracht hat, überläßt er seinen Hörern die Ausführung derselben Gedanken mit Bezug auf andere Schätze und ungemünztes Gold. Silber, Kupfer usw.

Glücklicherweise sind wir für die Bedeutung von mūra nicht auf die angeführte Stelle allein angewiesen. Das Wort findet sich zu wiederholten Malen auch in den aus Dandān-Uiliq stammenden Urkunden in dieser iranischen Sprache, die Hoernle, JASB. Vol. LXVI. Part I. p. 234ff. und vollständiger Vol. LXX. Part I. Extra Number I. p. 30ff. veröffentlicht hat 1); siehe Vol. LXVI, Nr. 6, 7, 15; Vol. LXX, Nr. 5, 8, 12, 13. Das Wort

<sup>1)</sup> Die Lesung der Daten hat Konow berichtigt und in Zusammenhang damit die ganze Frage der Datierung und Lokalisierung dieser Urkunden endgültig gelöst (JRAS. 1914, S. 339ff.). Davon abgesehen hat aber die Entzifferung der Urkunden kaum Fortschritte gemacht, und es erscheint mir unter diesen Umständen nicht unangebracht, auf ein paar Punkte hinzuweisen, die vielleicht geeignet sind, das Verständnis dieser schwierigen Texte zu fördern. Das Wort, mit dem die Urkunden bezeichnet werden, ist offenbar pīdaka, eine Ableitung von der Wurzel pīr- 'schreiben', die durch die Formen pide 'er hat geschrieben', parste pide 'er hat veranlaßt zu schreiben' (Leumann, Maitr. S. 70, 152ff.) gesichert ist. Pidaka ist offenbar eine ähnliche Bildung wie lihitaka oder lihidaya 'Brief', das in den Kharoṣṭliī-Dokumenten von Niya erscheint (Stein, Ancient Khotan, p. 368; Konow, SBAW. 1916, S. 817). Pīdaka findet sich in dem einleitenden Satz der Urkunden, der mir im einzelnen nicht klar ist, in Nr. 1, 12, 17 und in einem der letzten Sätze in Nr. 1: ttīra și' pīḍakə prammām hi[mə khu]hā Brīyāsi u Budaśā'm hamguşti vistārə und Nr. 12: tīra şə['] pī[dakə] prammām khuhā Mamdrrusə hamgustə vəstə. Ich möchte das übersetzen: 'Und dann soll diese Urkunde entscheidend (prammām = sk. pramānam) sein, woraufhin Brīyāsi und Budaśā'm (d. i. Budaśā'n = Buddhaśāsana) als Vertragschließende hintreten (bzw. , Mamdruse als Vertragschließender hintritt').'\* Hoernle a. a. O. S. 34, hat für hamgusta allerdings die Bedeutung 'Zeuge' erschlossen; mir scheint aber aus Nr. 12, so unklar der Zusammenhang im einzelnen auch sein mag, doch deutlich hervorzugehen, daß Mamdrruse nicht der Zeuge, sondern derjenige ist, der sich zu den in der Urkunde angegebenen Vereinbarungen bereit erklärt. Das Wort hangusta findet sich außerhalb des eigentlichen Textes der Urkunden sehr häufig in Verbindung mit Namen, und zwar gewöhnlich in ganz auffallender Schreibung mit dazwischengesetzten horizontalen Strichen: Nr. 1 Brīyāsi | ham | gu | ṣṭə, Budaśā ṃ | haṃ | gu | ṣṭə, Puñagāṃ | haṃ | gu | ṣṭə; Nr. 12 Maṃdrru | sə | haṃ . . . . .; Nr. 17 Rruhada | tə | ham | gusti. Ebenso steht in der bei Stein, Anc. Kh. Tafel CX abgebildeten Urkunde  $L\bar{a}(?)$  ttə | ha (?) ham | gu | stə. Nur am Schluß von Nr. 17 steht Rammaki hamgusti. Hoernle scheint darin die Unterschriften der Zeugen zu sehen, allein um wirkliche Unterschriften kann es sich nicht handeln, da jene Worte in allen Fällen von derselben Hand geschrieben sind wie die Urkunden selbst. Es ergibt sich also, daß als die eigentliche Unterschrift nur die drei Striche anzusehen sind, die der Unterschreibende in die von dem Aussteller der Urkunde dafür freigelassenen Lücken zwischen den letzten Silben des Namens oder des Wortes hanguste setzte. Das trifft auch für den Rammaki in Nr. 17 zu. Der Schreiber der Urkunde hat hier vergessen, die nötigen Lücken zu lassen, und Rammaki hat daher seine drei Striche darüber, hinter die Schlußworte der Urkunde [khu]hā Rammaki hamgusti vištə gesetzt. Daß des Schreibens unkundige Personen in dieser Weise zu zeichnen pflegten, scheint mir aus den gleichzeitigen chinesischen Urkunden von Dandan-Uiliq hervorzugehen, die zum Teil schon Hoernle a. a. O. S. 21 ff., bekannt gemacht und später Chavannes in Steins Ancient Khotan, p. 521ff., mit Übersetzung herausgegeben hat. In Nr. 3 schließt der Text der eigentlichen Urkunde allerdings nach Chavannes mit den Worten: Les deux parties ont ensemble trouvé cela équitable et clair et ont apposé l'empreinte de leurs doigts pour servir de marque', einer Formel, die sich in Nr. 5 und 10 wieder-

steht nicht etwa am Schluß, sondern im Text der Urkunden selbst, und das macht es von vornherein unwahrscheinlich, daß es hier Siegel bedeute und sich etwa auf die chinesischen Stempelabdrücke beziehe, die einige

holt. Aber in den Urkunden ist von einem Fingerabdruck nichts zu sehen. Dagegen finden sich in Nr. 3, rechts von der neunten Zeile, in der der Entleiher Su Mên-ti genannt wird, drei wagerechte Striche, und drei ähnliche, nur etwas kürzere Striche stehen, wie sehon Stein, p. 276, bemerkt hat, in Nr. 10 rechts von dem Namen des Entleihers und dem seiner Frau und links von der erwähnten Formel; doch sind die letzteren vielleicht wieder ausgewischt. Ganz deutlich sind die drei Striche auch in Nr. 9 links von dem Namen des Sohnes der Entleiherin. An Stelle der Striche erscheinen drei mehr punkt- oder hakenförmige Gebilde in Nr. 5 links von den Zeilen, in denen der Entleiher und seine Zeugen genannt werden, in Nr. 6 rechts von dem Namen der Entleiherin und in Nr. 9 rechts von dem Namen der Entleiherin. Mir scheint es völlig sieher, daß auch diese drei Striche oder Punkte die Stelle der Unterschrift der Vertragschließenden oder der Zeugen vertreten; daß sie hier nicht wie in den Urkunden in einheimischer Sprache nebeneinander, sondern untereinander stehen, erklärt sich natürlich aus der Richtung der chinesischen Schrift.

Ich möchte endlich noch darauf hinweisen, daß das von Hoernle, JASB. Vol. LXVI. Part I. p. 235f. Nr. 9 (Plate XII) veröffentlichte und JASB. Vol. LXX. Part I. Extra Number I. p. 41 unter Nr. 16 aufgeführte Fragment gar nicht zu den Urkunden gehört. In Zeile 1 steht pirāva kṣīra sica nāmmavya kamtha 'eine Stadt namens Sica im Lande Pirāva'; Zeile 2 bāri berāmāāri: 'sie lassen Regen regnen'; Zeile 3 si gamisa nāmmamya kamtha 'nun die Stadt namens Gamisa'; Zeile 4 pamisāsə gampha 'fünfzig Meilen'; Zeile 7 u kāmma hālai mamñuśrī a'ysānai 'und in welcher Gegend Mañjuśrī-Kumāra' (vgl. die häufige Phrase kāmmə hālai qyastə ba'ysə āstə hāstə ... Vajracch. usw.); Zeile 8 [ma]ñuśrī ā'ysānai tta hve si cu hiri kina 'Mañjuśrī-Kumāra sprach so: nun weswegen'; Zeile 9 mañuśrī a'ysānai tī tta [hv]e [s]i 'Mañjuśrī-Kumāra sprach dann so: nun'. Es liegt hier offenbar der Anfang einer Erzählung vor. Man vergleiche etwa die Einleitung zum Saddharmapundarika, wo der Bodhisattva Maitreya den Mañjuśri-Kumārabhūta nach gewissen Wundererscheinungen, insbesondere nach der Ursache eines Blumenregens, fragt. Aber die hier erzählte Legende scheint lokalen Charakter zu tragen. Pirāva ist wahrscheinlich mit dem Pirova identisch, das in den Kharoşthi-Urkunden von Niya IV, 56; 136; XV, 168; 333 (Rapson, Specimens, p. 5. 7) erscheint. Ist Sica vielleicht das Saca, das sich ebenda I, 104; XV, 318 (Rapson, p. 14. 15) findet? Für die Charakterisierung des Fragmentes ist es ferner wichtig, daß es nicht in der Buchschrift geschrieben ist, sondern in der Schriftart, die Hoernle als 'kursive' Brāhmī bezeichnet und die offenbar die Schrift des täglichen Lebens war. Sie hat sich jedenfalls, wenn wir von zwei später in eine Handschrift des Aparimitāyuḥsūtra eingelegten Blättern absehen, bisher in keiner Pothi gefunden, sondern nur in Urkunden und in den von Hoernle, JRAS. 1911, p. 447 ff., beschriebenen Rollen, die Dhāraṇīs und ähnliche Texte teils in Sanskrit, teils in der einheimischen Sprache enthalten und die augenscheinlich für den praktischen Gebrauch bestimmt waren.\* In die Klasse dieser Schriftstücke muß auch unser Fragment gehören. Der Text, soweit er sich bis jetzt entziffern läßt, könnte sehr wohl den Anfang eines Dhärani-artigen Werkes gebildet haben. Auch die Form und die Größenverhältnisse des Fragmentes stimmen aufs beste zu der Annahme, daß es einer Dhāraṇī-Rolle angehört hat. (Aus dem mir erst jetzt zugänglich gewordenen Werke Manuscript Remains of Buddhist Literature found in Eastern Turkestan, I, p. 401, ersehe ich, daß auch Hoernle inzwischen die richtige Bedeutung von pīdaka und hangusta gefunden hat.)

der Urkunden zu tragen scheinen. Ausgeschlossen wird diese Beziehung dadurch, daß mūra ein paarmal in Verbindung mit Zahlen erscheint, so mit 12300 in Nr. 5 (mūri ji stā dodasau ysārya drraise tiyām mūryau-jsa), mit 5500 und 1100 in Nr. 8 (pamysarə pamse mūrə . e . . . y . mūre ysare sa, mit 1000 in Nr. 12 (mūrə ysārə). Die Verbindung mit so hohen Zahlen macht es meines Erachtens völlig sicher, daß mūra auch hier ein Geldstück bedeutet, und ich glaube, wir können sogar noch einen Schritt weiter gehen und die Art dieses Geldstückes genauer bestimmen. In den schon in der Anmerkung auf S. 466 erwähnten gleichzeitigen chinesischen Urkunden aus Dandān-Uiliq ist häufig von Geld die Rede. Auch hier handelt es sich fast überall um hohe Summen. Ein Mann namens Su Mên-ti leiht 15000 Geldstücke (wên), wofür er in acht Monaten 16000 oder 26000 zurückzuzahlen hat (Nr. 3). Der Soldat Ma Ling-chih leiht von einem Mönch des Klosters Hu-Kuo 1000 Geldstücke, wofür er monatlich 100 Geldstücke als Zinsen zu zahlen hat (Nr. 5). Eine Frau A-sun leiht 15000 Geldstücke (Nr. 9), eine andere Frau, Hsü Shih-ssu, verpfändet allerlei Gegenstände, darunter einen Kamm, für 500 Geldstücke (Nr. 6). Ein Fragment (Nr 7) nennt 100 Geldstücke. Auf den Wert der gemeinten Münze läßt die Urkunde Nr. 4 schließen, in der ein Mann 6000 Geldstücke als Kaufpreis für einen Esel einklagt. Es kann danach keinem Zweifel unterliegen, daß das Geldstück der Urkunden die bekannte durchlochte Kupfermünze ist, die man mit dem anglisierten Wort 'cash' zu bezeichnen pflegt. Derartige Münzen haben sich im Gebiet von Khotan in ziemlicher Anzahl gefunden¹); sie waren offenbar das gewöhnliche Geld während der Zeit der chinesischen Herrschaft in Turkestan bis zum Ende des 8. Jahrhunderts. Die Fürsten von Khotan haben auch nach 728, als die Kaiserliche Regierung ihnen den Königstitel verlieh²), kaum eigene Münzen schlagen lassen; wenigstens

<sup>1)</sup> Siehe die Liste der Münzen bei Stein, Ancient Khotan, p. 575ff., und Taf. LXXXIX und XC.

²) Bis dahin scheinen die Mitglieder der Viśa' (sk. Vijaya, chin. Weih-ch'ih) Dynastie nur den Titel a-mo-chih geführt zu haben. Als a-mo-chih von Yu-t'ien wird der Fürst von Khotan in dem Erlaß von 728 bezeichnet, durch den er zum König ernannt wurde, und das offizielle Schreiben aus dem Jahr 768 (Urkunde Nr. 1) ist an den 'Wei-ch'ih, chih-lo Präfekten der Sechs Städte und a-mo-chih' adressiert (Chavannes in Steins Ancient Khotan, p. 523f.). Daß der Titel in Khotan weiter verbreitet war, ergibt sich aus der chinesischen Urkunde von 781 (Nr. 4), die einen a-mo-chih Shih-tzu als Herrn zweier Schreiber 'in barbarischer Schrift' erwähnt. A-mo-chih muß die Wiedergabe eines einheimischen Titels sein, und ich wage die Vermutung, daß es das sk. amātya ist, das in der einheimischen Sprache von Khotan āmāca, Nom. Sg. āmācə oder āmāci, lautete, wie Vers XXIII, 208 des Gedichtes zeigt:

tc(oh)aure-haṣṭātə ysāre uspurru āmāca pravaində 'vierundachtzig Tausende, lauter āmācas, werden Mönche'. Ob wir āmāca auf Grund der Bedeutung des Sanskritwortes richtig durch 'Minister' wiedergeben, ist mir einigermaßen zweifelhaft; es scheint mehr der Titel einer Gesellschaftsklasse zu sein, als eine Funktion zu bezeichnen. Denselben Titel führte auch der Fürst von Kashgar (Su-le), bis er zusammen mit dem Fürsten von Khotan zum König ernannt wurde

ist bis jetzt kein derartiges Stück bekannt geworden. So können wir mit Sicherheit annehmen, daß auch  $m\bar{u}ra$  in den Urkunden in einheimischer Sprache die chinesische Kupfermünze bezeichnet. Damit ist natürlich nicht gesagt, daß  $m\bar{u}ra$  auch in dem Gedicht, das der Sprache nach zu urteilen vielleicht Jahrhunderte älter ist, genau die gleiche Bedeutung gehabt haben müsse; wir werden  $m\bar{u}ra$  hier wohl in dem allgemeinen Sinn von 'Münze. Geldstück' nehmen dürfen.

Eine Ableitung von  $m\bar{u}ra$ ,  $m\bar{u}r\bar{i}mgya$  (fem.) begegnet uns ferner in der Beschreibung der Herrlichkeiten von Ketumatī, V. 139:

mūrīmgye vari stune stāre ssō krrausu ssō-ssau məstə hambīsa ysarrnā kase vīrə āljsətīnā mesta.

Leumann denkt hier an 'siegelige', aus Siegelstein, d. h. aus Achat oder dergleichen bestehende Säulen. Er ist also zu der wenig wahrscheinlichen Annahme gezwungen, daß die Bedeutung von mūra auch auf das Material erweitert wurde, aus dem man Siegel herstellte. Ich bin überzeugt, daß wir auch bei mūrīmgya von der Bedeutung 'Münze' ausgehen müssen, und meine, daß wir uns unter den 'Münzsäulen' Säulen von aufeinandergeschichteten Münzen vorzustellen haben, deren Höhe hier allerdings ins Fabelhafte gesteigert ist. Genau so wie in V. 253 wird auch hier in unmittelbarem Anschluß an die mūrīmgye stune ungemünztes Gold und Silber genannt: 'Da stehen Münzsäulen, eine jede einen Krośa hoch, (und) Haufen von Gold in den Gebüschen und große (Haufen) von Silber.'

Einige Schwierigkeiten bereitet die Feststellung der Bedeutung von mūra in V. 151f., wo das vierte der sieben Juwelen des Königs Sankha beschrieben wird:

mūra candāvanə ssau ggamphu hāysa brūñite ssīve dasu vīri āṇiye bērāñite pharu ratana vicitra. ttəñe rrūnatēte-jsa ssīve uysnōra kīri yanīndi āṣṣeiñi vrūl[i]ye məstə aṣṭassā tcarṣuva dətəna.

'Der mūra candāvana (cintāmaṇi) leuchtet bei Nacht ein Yojana weit; wenn er am Banner sitzt, regnet er viele verschiedene Kostbarkeiten. Infolge dieser Helligkeit verrichten die Wesen bei Nacht (ihre) Arbeiten; aus blauem Vaidūrya ist er, groß, achteckig, prächtig von Aussehen.'

Daß sich der Verfasser den cintāmaņi als eine Münze oder gar eine Kupfermünze gedacht haben sollte, wird durch die Angaben in V. 152 ausgeschlossen, die mit der von Leumann angeführten Beschreibung im Lalitavistara übereinstimmen (maṇiratnam . . . nīlavaiḍūryam aṣṭāṃṣʿam). Man könnte daher zunächst daran denken, mūra hier als Siegel zu fassen, und sich darauf berufen, daß achteckige Siegel aus Bronze tatsächlich in

<sup>(</sup>Chavannes a. a. O.). Ich würde es aber für vorschnell halten, daraus etwa zu schließen, daß in Kashgar dieselbe Sprache geherrscht haben müsse wie in Khotan, da es sich hier um ein Lehnwort handelt, das auch in verschiedenen Sprachen Aufnahme finden konnte.

Khotan gefunden sind. Abbildungen von zweien solcher Stücke gibt Stein, Ancient Khotan, Taf. L; die chinesische Herkunft steht für das eine fest und ist für das andere höchst wahrscheinlich (Stein a. a. O. S. 103, 109, 465). Wir können indessen sicher sein, daß sich kein Zentralasiate den cintāmani in der Gestalt jener Siegel vorgestellt hat. In den Fresken der Höhlen von Turkestan kommt unendlich oft ein Gebilde vor, das einem indischen Langwürfel ähnlich sieht und meist von Strahlen umgeben ist. In den Zeichnungen bei Grünwedel, Altbuddhistische Kultstätten in Chinesisch-Turkistan, kann man sehen, wie es von Bodhisattvas, Gottheiten und Nāgas auf dem Haupt oder in den Händen getragen wird (Fig. 22, 243, 642, 644a); es wird auf einer Lotusblume ruhend (Fig. 165) oder im Wasser schwimmend (Fig. 123) dargestellt oder dient auch einfach zur Füllung des Raumes (Fig. 48, 53). Aus einer unverkennbaren Darstellung der sieben Juwelen in einer Höhle bei Qyzyl (Fig. 275) konnte Grünwedel feststellen, daß dieser Langwürfel die zentralasiatische Form des cintāmani ist, und sie entspricht, da sie in der Tat acht Ecken hat, auch durchaus der Beschreibung im Lalitavistara. Mit einem Siegel hat also der cintāmaņi ebensowenig Ähnlichkeit wie mit einer Münze. Ich glaube daher, daß wir mūra-candāvana als ein Kompositum fassen müssen i) und daß der wunderbare Stein der 'Münzen-' oder 'Geld-Wunschstein' genannt wurde, weil man glaubte, er könne seinem Besitzer Geld herbeizaubern. Daß es in der Strophe selbst heißt, er regne verschiedene Kostbarkeiten (ratana), scheint mir damit nicht im Widerspruch zu stehen2).

So sicher es auch sein dürfte, daß mūra in der Sprache von Khotan 'Münze' bedeutete, so ist es doch gewiß ebenso sicher, daß das Wort, das auf das alte mudrā zurückgeht³), ursprünglich ein Siegel bezeichnete, und es ist von Interesse, daß sich derselbe Bedeutungsübergang, den wir hier beobachten können, noch einmal in einer iranischen Sprache auf indischem Boden vollzogen hat. Der heutige offizielle Name der hauptsächlichsten Goldmünze Britisch-Indiens, mohur, geht ebenfalls durch das Hindustānī auf das persische muhr 'Siegel' zurück. Ich kann nicht feststellen, wann muhr zuerst in der neuen Bedeutung gebraucht worden ist. Yule und Burnell, Hobson-Jobson, S. 438f., bemerken, daß der Name zuerst mehr

<sup>1)</sup> Leumann führt in seinem Glossar, Zur nordarischen Sprache und Literatur, S. 131, auch ein Konpositum candāvani-mūra an, über das sich, da kein Beleg dafür mitgeteilt wird, schwer urteilen läßt. Ist es richtig, so wäre es etwa so aufzufassen wie kilamudra (siehe unten S. 471).

²) So erklärt z. B. auch der Jātaka-Kommentar den Kahāpaṇa-Regen in dem bekannten Verse na kahāpaṇavassena titti kāmesu vijjati, Dhp. 186, Jāt. 258, 2 als einen Regen der sieben Kostbarkeiten: Mandhātā . . . sattaratanavassaṃ vassāpeti | taṃ idha kahāpaṇavassan ti vuttaṃ.

<sup>3)</sup> Über die Lautverhältnisse und die Herkunft des Wortes hat Hübschmann, KZ. XXXVI, 176, gehandelt und neuerdings Junker, IF. XXXV, 273ff., der die Entlehnung aus dem Assyrischen, wie mir scheint, mit Recht bestreitet.

volkstümlich gewesen und im allgemeinen Sinne gebraucht zu sein scheine und erst allmählich auf die Goldmünzen eingeengt sei, die zuerst die Ghūrī-Könige von Ghazni um 1200 prägten. Ihre Belege aus der englischen Literatur gehen bis 1690 zurück.

Den gleichen Bedeutungsübergang hat aber auch das indische mudrā durchgemacht. Die Grundbedeutung des Wortes, das erst in der nachvedischen Literatur auftritt, ist Siegel, d. h. sowohl das Werkzeug zum Siegeln, der Siegelring, als auch der Abdruck. In dieser Bedeutung findet sich das Wort auch in dem Prakrit der Kharosthī-Dokumente von Niya, wo die keilförmigen versiegelten Doppeltafeln als kilamudra, kilamundra, kilamumtra, wörtlich 'Keilsiegel', bezeichnet werden. Rapson, Specimens, S. 13, hat mit Rücksicht auf die letzte Form diese zuerst von Stein gegebene Erklärung des Wortes bezweifelt, aber, wie ich glaube, mit Unrecht. Kilamumtra ist sicherlich nur ungenaue Schreibung für kilamumdra. Da in dem Dialekt Tenues zwischen Vokalen und hinter Nasal erweicht werden, so trat eine Unsicherheit in der Schreibung ein, die zu der gelegentlichen Verwendung eines t auch für älteres d führte wie in itam = sk. idam, tamda= sk. danda1). Was aber den Nasal betrifft, so möchte ich darauf hinweisen, daß ihn auch die modernen Volkssprachen in dem Wort kennen: im Hindī findet sich mundrā neben mudrā, im Khas heißt der Ring munrō, im Sindhī  $mundrī^2$ ). Daß das Kompositum nicht den gewöhnlichen Regeln des Sanskrit entspricht, kann bei einem technischen Ausdruck in einer Volkssprache nicht ins Gewicht fallen.

In den heutigen Volkssprachen, Hindī, Marāṭhī, Bengali, Kanaresisch, wird mudrā nach Ausweis der Wörterbücher aber auch im Sinne von Münze gebraucht; Molesworth bemerkt, daß mudrā insbesondere eine Rupie bezeichne, für die der genauere Ausdruck rūpyamudrā sei, wie tāmramudrā für den kupfernen pāisā oder suvarṇamudrā für den mohur oder pagoda. Auch für das Sanskrit verzeichnet das PW. auf Grund des Śabdakalpadruma für mudrā und mudrikā die Bedeutung 'Münze'; als Beleg wird nach Śkdr. eine Stelle der Mitākṣarā gegeben, die sich im Divyaprakaraṇa unter Yājñ. 2, 113 findet:

sauvarņīm rājatīm tāmrīm āyasīm vā sušodhitām | salilena sakrd dhautām prakṣipet tatra mudrikām ||

und aus Vopadeva 6, 14 haimamudrika hinzugefügt. Aus dem letzteren ergibt sich aber für die Bedeutung von mudrikā nichts, und die Stelle der Mitākṣarā ist mißverstanden. Sie ist ein Zitat aus Pitāmaha, der eine

<sup>1)</sup> Siehe Konow, SBAW. 1916, S. 823ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Daher der Nasal auch in iranischen Lehnworten aus dem Indi-chen; bal. mundrīg, mundarī 'Ring, Fingerring', afgh. mūndra 'Ring, Ohrring'. (Die Nasalierung ist jetzt schon aus viel älterer Zeit belegt; in der Mahāpratyangirā Dhāraṇī. Man. Rem. I, S. 54, steht mundragaṇā [für mudrāgaṇāh].)

Abart des taptamāṣavidhi beschreibt, bei der nicht eine Münze, sondern ein Siegelring aus einem mit heißer Butter gefüllten Gefäße herauszufischen ist. Daß es sich um einen Ring handelt, wird durch die Bemerkung völlig sichergestellt, daß nach Vollzug des Ordals der Zeigefinger des Beklagten auf Brandblasen hin zu untersuchen sei. Scriba hat in seiner Sammlung der Fragmente des Pitāmaha (V. 175) die Stelle auch bereits richtig übersetzt. Tatsächlich aber findet sich mudrā in der Bedeutung 'Münze' in Mahendras Kommentar zu Hem. An. 3, 81. Mahendra fügt dort den für rūpaka gelehrten Bedeutungen suvarṇādimudrayor api hinzu und zitiert als Beispiel tad api sāṃpratam āhara rūpakam (vgl. 2, 293). Um 1200 wurde also mudrā im Sinne von Münze gebraucht, und es kann nicht als ausgeschlossen gelten, daß der Bedeutungsübergang unter dem Einfluß des persischen muhr erfolgte. Daß er naheliegt, zeigt aber auch die Geschichte eines anderen indischen Wortes.

In der vedischen Literatur, bis zu den Upanisads hinab, ist das Wort für Silber rajata. Rajata hält sich auch in der Folgezeit; in der nachvedischen Literatur tritt aber daneben  $r\bar{u}pya$  auf, das mehr und mehr der eigentliche generelle Name des Silbers wird. Das PW. führt als früheste Belege Stellen aus dem Epos und Manu an. Lehrreich ist Mbh. 5, 39, 81:

suvarņasya malam rūpyam rūpyasyāpi malam trapu |
jñeyam trapumalam sīsam sīsasyāpi malam malam |

In der alten Zeit steht rajata in der Liste der Metalle, wie eine bekannte, in den Brāhmaņas öfter wiederkehrende Stelle zeigt, die Chāndogya-Up. 4, 17, 7 lautet: tadyathā lavaņena suvarņam samdadhyāt suvarņena rajatam rajatena trapu trapuņā sīsam sīsena loham usw. Für Manu sind rūpya und rajata völlig identisch. 4, 230 nennt er den rūpyada neben dem hiraņyada; 5, 112 braucht er rājata, im folgenden Verse raupya; 8, 135 steht raupya, in den beiden nächsten Versen rājata. Auch das Kauṭilīya wechselt zwischen rūpya und rajata als Gattungsnamen: S. 60, 85, 241 wird von suvarņarajata gesprochen, aber S. 86 heißt es tutthodgatam gaudikam kāmamalam kabukam cākravālikam ca rūpyam, S. 87, 89, 243 steht rūpyasuvarna. Im Pali ist in der kanonischen wie in der späteren Literatur rajata das gewöhnliche Wort; besonders in der festen Verbindung jātarūparajata; siehe z. B. Dīgh. 1, 1, 10; Cullav. 12, 1, 1ff.; Jāt. II, 67, 1; 92, 27; III, 207, 4; IV, 3, 7; 140, 13. Aber schon in der kanonischen Prosa und in den Gäthäs erscheint daneben auch rūpiya; z. B. Samyuttan. I, S. 104, wo die Zähne des Elefanten des Māra mit reinem Silber — suddham rūpiyam — verglichen werden; Jat. 449, 3; 454, 4 sovannamayan manimayan lohamayan atha rūpiyāmayam¹). Ebenso wechseln im Mahāvastu rajata und rūpya: prabhūtajātarūparajatopakaraņā II, 168, 12; suvarņamayāni rūpyamayāni II, 420, 15; suvarnarūpyamayāni II, 468, 15.

<sup>1)</sup> Kaccāyana 8, 29 führt nebeneinander rūpiyamayam und rajatamayam auf.

Es ist für die Zeitbestimmung Pāninis nicht unwichtig1), daß er in diesem Fall auf seiten des Veda steht. Er lehrt in 5, 2, 120 die Bildung von rūpya und hätte hier sicherlich die Bedeutung 'Silber' angegeben. wenn sie ihm bekannt gewesen wäre. Statt dessen sagt er rūpād āhataprasamsayor yap 'an rūpa tritt ya in der Bedeutung "geprägt") oder wenn ein Lob gemeint ist'. Als Beispiele gibt die Kāśikā āhatam rūpam asya rūpyo dīnāraķ | rūpyaķ kedāraķ | rūpyam kārṣāpaṇam | prasastam rūpyam asyāsti rūpyah purusah und bemerkt weiter zur Erklärung nighātikātādanādinā dīnārādisu rūpam yad utpadyate tad āhatam ity ucyate 'wenn durch Schlagen mit einem Hammer usw. auf den dināras usw. ein Bild entsteht, so heißt das āhata'. In dem von Pānini gelehrten Sinne findet sich das Wort auch im Prātimokṣa. Nissag. 18-20 lauten im Pali: yo pana bhikkhu jātarūparajatam ugganheyya vā ugganhāpeyya vā upanikkhittam vā sādiyeyya nissaggiyam pācittiyam; yo pana bhikkhii nānappakārakam rūpiyasamvohāram samāpajjeyya n. p.; yo pana bhikkhu nānappakārakam kayavikkayam samāpajjeyya n. p. Im Prātimokṣa der Mūlasarvāstivādins heißen die entsprechenden Titel nach Mahāvyutpatti 260: jātarūparajatasparšanam, rūpikavyavahārah, krayavikrayah; rūpika ist hier natürlich nur falsche Sanskritisierung von rūpiya anstatt rūpya. In dem aus Turkestan stammenden Text des Prātimoksa der Sarvāstivādins3) lauten die Regeln: yah punar bhiksuh svahastam rūpyam udgrhnīyād vā udgrāhayed vā niksiptam vā sādhayen nihsargikā pātayantikā; yah punar bhikşur nānāprakāram rūpyavyavahāram samāpadyeta n. p.; yah punar bhikşur nānāprakāram krayavikrayam samāpadyeta n. p. Das rūpyam in Regel 18 scheint hier aber erst später an die Stelle eines älteren jätarūpa-

<sup>1)</sup> Es ist hier natürlich nicht der Ort, näher auf diese Frage einzugehen, da aber bis in die neueste Zeit hinein immer wieder die Behauptung Webers wiederholt wird, daß Pāṇini in die Zeit nach 300 v. Chr. zu setzen sei, weil er in 4, 1, 49 yavana erwähnt und die Bildung des erst von Kātyāyana - ob mit Recht oder Unrecht, sei dahingestellt - auf die Schrift bezogenen yavanānī lehre, so mag es gestattet sein, nochmals darauf hinzuweisen, wie es schon Ludwig, Sb. Böhm. Ges. Wiss. Cl. f. Philos. Gesch. u. Philol. 1893, Nr. 9, S. 7, getan hat, daß die von Weber beigebrachte Tatsache nicht die geringste Beweiskraft besitzt. Wenn die Inder, erst als Alexander der Große in ihrem eigenen Lande erschien, Kunde von den Griechen erhalten hätten, hätten sie sie ganz gewiß nicht als 'Ionier', sondern mit einem Namen bezeichnet, der auf Ελληνες oder Μακεδόνες zurückgehen würde; die Soldaten Alexanders haben sich doch sicherlich nicht Ionier genannt. Der Name Yavana muß lange vor Alexander zu den Indern gelangt sein, entweder über Persien oder durch die Semiten, und selbst wenn die Beziehung von yavanānī auf die Schrift richtig sein sollte, sehe ich nicht ein, was die Annahme verbieten könnte, daß die Inder die griechische Schrift vor 300 v. Chr. kennen lernten. Ich bemerke noch, daß die Schlüsse, die sich aus rūpya bei Pāṇini ziehen lassen, durchaus zu den Resultaten stimmen, zu denen Liebich bei seinen Untersuchungen geführt ist (Panini, besonders S. 50).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) āhan ist der typische Ausdruck vom Schlagen oder Prägen der Münzen; vgl. Rājat. 3, 103 (PW.).

<sup>3)</sup> Finot, JA. Sér. XI, T. 2, S. 498.

rajatam getreten zu sein; die tibetische Übersetzung¹) hat statt rūpyam gser dan dnul, und ebenso liest die chinesische Übersetzung des Kumārajīva<sup>2</sup>) dafür 'Gold oder Silber'. In Regel 19 hat der tibetische Übersetzer dagegen rūpyavyavāhara gelesen, da er es durch mion-thsan-can-gyi3) spyod-pa wiedergibt, während Kumārajīva auch hier von Silber oder Gold' spricht. In der chinesischen Übersetzung des Prätimoksa der Dharmaguptas ist nach Beal, Catena, S. 219, in Regel 18 von 'gold, silver or even (copper) coin', in Regel 19 von 'purchase or sale of different precious substances (jewels)' die Rede. Die Übereinstimmung des Pali-Textes mit dem der Mülasarvästivädins und dem der Sarvästivädins in der tibetischen Version läßt kaum einen Zweifel darüber, daß in der ältesten Fassung Regel 18 die Annahme von jātarūparajata, Regel 19 rūpiya-Geschäfte verbot. Rhys Davids und Oldenberg übersetzen rūpiyasamvohāra durch 'transactions in which silver is used'. Allein wenn rūpiya in der Bedeutung Silber auch schon im Pali-Kanon begegnet und im Sanskrit später beliebig mit rajata wechselt, so ist hier die Einschränkung auf Silber doch sicherlich nicht am Platz. Wir können rūpiya hier meines Erachtens nur in dem Sinne, wie Pāṇini es braucht, von geprägten Münzen<sup>4</sup>) verstehen und müssen rūpiyasamvohāra durch 'Geldgeschäfte' wiedergeben. Dabei ist sicherlich an das Ausleihen von Geld auf Zinsen, Geldwechsel und ähnliches zu denken, während sich krayavikraya auf den Handel mit Waren bezieht. Jātarūparajata war aber ursprünglich wahrscheinlich wirklich das, was der Name besagt, Gold und Silber; die Regel hatte also den Zweck, die Annahme größerer Geschenke in gemünztem oder ungemünztem Gold und Silber zu verbieten, während unbedeutende Geldsummen zu nehmen erlaubt war. Die Mönche von Vesäli machten sich daher im Grund gar keines Verstoßes gegen die Regel schuldig, wenn sie von den Leuten Geld im Wert eines kahāpaņa und darunter erbettelten (Cullav. 12, 1, 1 dethāvuso saṃghassa kahāpaṇam pi aḍḍham pi pādam pi māsakarūpam pi). Erst nachträglich scheinen die Vibhajyavādins ebenso wie andere Schulen, wenigstens im Prinzip, strengere Grundsätze vertreten zu haben, und diese kommen in dem alten Pali-Kommentar zu den Regeln zum Ausdruck. Hier (Suttav. I, 238ff.) wird zunächst jätarūpam in 18 durch das seltsame satthuvanno erklärt; rajatam soll die kursierende Münze sein, ein kahāpana, ein māsaka aus Eisen, Holz oder Lack (jātarūpam nāma satthuvanno vuccati | rajatam nāma kahāpaņo lohamāsako dārumāsako jatumāsako ye vohāram gacchanti). In 19 wird dann rūpiyam mit genau denselben Worten erklärt wie vorher jātarūparajatam, aus dem nānappakārakam des Textes aber

<sup>1)</sup> Huth, Die tibetische Version der Naihsargikaprāyascittikadharmâs, S. 12.

<sup>2)</sup> Finot a. a. O.
3) Wörtlich 'mit deutlichen Zeichen (thsan für mthsan) versehen'. Der Ausdruck findet sich noch einmal im Bhikṣuṇṣprātim. (Huth, S.16).

<sup>4)</sup> So richtig schon Kern, Buddhismus II, S.113; Huth a. a. O. S.13.

Datum angeben läßt, schon im fünften Jahrhundert v. Chr. Silbermünzen in Indien weit verbreitet waren. Nur so läßt es sich erklären, wie rūpya in dieser Zeit zu einem generellen Namen des Silbers werden konnte. Die ausschließliche Verwendung des Wortes rūpya für das Silber läßt sogar noch weiter schließen, daß man zunächst nur Silberstücke abzustempeln pflegte und erst später auch gepunzte Münzen aus anderen Metallen her-Die zahlreichen Funde in allen Teilen Indiens von gepunzten Silbermünzen, die nach Rapson bis ins vierte Jahrhundert v. Chr. zurückgehen, stehen mit diesem Ergebnis durchaus im Einklang. Es ist mir unter diesen Umständen nicht recht verständlich, wie Mrs. Rhys Davids, JRAS. 1901, S. 877 behaupten kann: it was not till towards the Christian era that silver became widely current, was sich bei T. W. Rhys Davids, Buddhist India, S. 100, zu dem lapidaren Satz verdichtet: no silver coins were used. Mrs. Rhys Davids' einziges Argument ist, daß die Schriften des buddhistischen Kanons das Silber seltener erwähnen als Gold und andere Metalle. Aber selbst wenn in jenen Schriften von Silber noch weniger die Rede sein sollte, als es tatsächlich der Fall ist, würde das zum mindesten den Funden gegenüber nichts beweisen. Nirgends ist die isolierende Betrachtung einer einzelnen Literaturgattung unangebrachter als da, wo es sich um Realien handelt.

In der auf Pāṇini und das Prātimokṣa folgenden Zeit scheint rūpya in der Bedeutung 'geprägt' oder 'Münze' nicht häufig vorzukommen. Die Lexikographen führen es allerdings im Sinne von gemünztem Metall auf (Am. 2, 9, 91; Vaij. 129, 147; Hem. Abh. 1046, An. 2, 370), wobei die Bedeutung zum Teil auf gemünztes Gold und Silber eingeschränkt wird (Šāśv. 133; Viśvak. 1348; Mankha 605; Med. y 52); sie könnten aber direkt von Pāṇini abhängig sein. In der Literatur vermag ich rūpya als 'Münze' nur Kāmasūtra S. 33 nachzuweisen, wo rūpyaratnaparīkṣā als eine Fertigkeit erwähnt wird¹). Mahendra zitiert ferner zu Hem. An. 2, 370 einen Halbvers: maṇirūpyādivijñānaṃ tadvidāṃ nānumānikam. Als Bezeichnung einer speziellen Münze lebt aber das alte rūpya noch heute in dem Namen der Einheit des angloindischen Münzsystems, der Rupie. Formell geht hind. rupayā, rupiyā, rūpayā, Plur. gewöhnlich rupa'e, das in den verschiedenen Dialekten noch zahlreiche Nebenformen aufweist, jedenfalls auf rūpyaka zurück²). Der Name läßt sich bis ins 16. Jahrhundert zurück-

<sup>1)</sup> Handschriftliche Lesart ist allerdings suvarnarūpyaparīkṣā; aber Yaśodhara las wie oben, da er erklärt rūpyam āhatadravyam dīnārādi. Das PW. verzeichnet weiter rūpyādhyakṣa 'Münzmeister', Am. 2, 8, 7; Hem. Abh. 723: bhaurikaḥ kanakādhyakṣo rūpyādhyakṣas tu naiṣkikaḥ. Hier läßt die Gegenüberstellung von kanaka und rūpya eher darauf schließen, daß rūpya Silber bedeutet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In der Bedeutung Silber findet sich ruppaya, Jacobi, Ausg. Erz. in Māhārāshṭrī 64, 17 (katthai suvaṇṇaṇ katthai ruppayaṇ katthai maṇi-mottiya-pavālāiṇ mahagghaṇ bhaṇḍaṇ). Es liegt gar kein Grund vor, ruppayaṇ hier mit J. J. Meyer, Hindu Tales, p. 217, von rukma herzuleiten.

verfolgen; er soll zuerst für die Silbermünze gebraucht worden sein, die Sher Shāh 1542 nach der Norm prägen ließ, die schon die mohammedanischen Herrscher Delhis im 13. und 14. Jahrhundert angewandt hatten¹). Nun ist es gewiß nicht unmöglich, daß rūpya über die Bedeutung 'Silber' hinüber wieder zur Bezeichnung der Münze geworden ist. Daß sich aus 'Silber' der Begriff 'Münze', 'Geld' oder der Name einer bestimmten Geldart entwickeln kann, zeigt nicht nur gr. ἀργύριον, lat. argentum, sondern auch tib. diul (mul), Silber, das heute auch die Rupie bezeichnet. Für wahrscheinlich möchte ich es aber doch halten, daß rupayā auch in der Bedeutung direkt an rūpya, Münze, anknüpft, und daß uns somit der Name der Rupie bezeugt, daß die ursprüngliche Bedeutung von rūpya niemals ganz verloren gegangen ist.

Die Angabe Pāninis ist für uns weiter auch deshalb wichtig, weil wir aus ihr schließen können, daß man als rūpa das Bild oder die Marken bezeichnete, mit der man die Münzen zu versehen pflegte. Genau in diesem Sinne gebraucht Buddhaghosa das Wort bei der Erklärung der vorhin erwähnten Holz- und Lackmünzen: dārumāsako ti | sāradārunā vā velupesikāya vā antamaso tālapaņņena pi rūpaņ chinditvā katamāsako | jatumāsako ti | lākhāya vā niyyāsena vā rūpam samutthāpetvā katamāsako. Daß sich rūpa in dieser Bedeutung wenigstens vorläufig nicht öfter belegen läßt, liegt in der Natur der Sache; von solchen technischen Dingen pflegt in der Literatur nicht oft die Rede zu sein. Aber offenbar ganz ähnlich wie im Iranischen das Wort für Siegel zu dem Wort für Münze geworden ist, ist auch rūpa, das Prägebild, der Name für Münze und weiter einer bestimmten Münze geworden. Die Lexikographen lehren für rūpa die Bedeutung nāṇaka; Śāśv. 82; Hem. An. 2, 293; Trik. 8312); Viśvak. 1187; Medinī p 93). Hem. An. 2, 38 und Med. g 15 geben bhāga die Bedeutung rūpārdhaka 'ein halbes rūpa'. Das Kauţilīya erwähnt wiederholt den rūpadarśaka (S. 58 rūpadaršakavišuddham hiraņyam pratigrhņīyāt; 69, 84, 243). Patañjali führt zu Pāņ. 1, 4, 52 als Beispiel die Sätze an: paśyati rūpatarkaļ kārṣāpaṇam | darśayati rūpatarkam kārṣāpaṇam. Der rūpadarśaka oder rūpatarka ist offenbar derselbe Beamte, der Yājñ. 2, 241 nānakaparīkṣa heißt, also ein Münzwardein. Das Kautiliya braucht für 'Münze' überall rūpa (84; 91f., usw.); die gefälschte Münze ist kūṭarūpa (244; ZDMG. LXVII, 82), der Falschmünzer kūṭarūpakāraka (210). Eine falsche Münze ist offenbar auch das rājaviruddham rūpam, von dem Ksemendra, Kalāvilāsa 9, 56, spricht4); 9, 67 nennt er sie kūṭarūpa. Später erscheint gewöhnlich

<sup>1)</sup> Yule-Burnell, Hobson-Jobson, p. 585.

<sup>2) -</sup>mānakeşv ist, wie im PW. bemerkt wird, Verderbnis für -nāṇakeşv.

<sup>3)</sup> Die Drucke haben nāloke, nāmge, Verderbnisse für nāṇake.

<sup>4)</sup> Der Herausgeber erklärt es richtig als rājakīyaṭaṅkaśālāto 'nyasthale sva-grhādau nirmitaṃ rajatamudrādi; R. Schmidt, ZDMG. LXXI, 36 erklärt es als 'Prägestempel'.

rūpaka, und zwar meist als Bezeichnung einer bestimmten Münze. Tantrākhy. 157, 5 glaubt der Vater des Somasarman in seinem Topf Mehl für 20 rūpakas zu haben; in den späteren Versionen werden daraus 100 rūpakas (Pañc. V, Bühler 68, 8; Pūrņabh. 276, 6). Prāptavyamartha kauft das Buch mit dem köstlichen Spruch für 100 rūpakas (Pañcat. II, Bühler 22, 19ff.; Pūrņabh. 147, 8ff.). Āryabhaṭa gebraucht 2, 30 rūpaka, wie es scheint, als Namen der Münzeinheit<sup>1</sup>). Varāhamihira schätzt Brhats. 81, 12; 13; 16 den Wert von Perlen nach rūpakas; das Wort steht hier, wie der Zusammenhang zeigt, im Sinne des vorher (V. 9) gebrauchten kārṣāpaṇa. Zur Erklärung des Pāṇ. 5, 1, 48 gebrauchten Ausdruckes ardha bemerkt die Kāśikā: ardhaśabdo rūpakārdhasya rūḍhiḥ²). Später wird auch von Gold-rūpakas gesprochen. Kathās. 78, 11ff. wird von einem Brahmanen erzählt, der als Lohn für seine Dienste täglich 500 dināras forderte. Diese werden V. 13 svarņarūpaka genannt. Rājat. 6, 45ff. berichtet von einem Brahmanen, der in der Fremde 100 suvarnarūpakas verdient hatte. Wir können also rūpa im Sanskrit in der Bedeutung Münze bis in den Anfang des 3. Jahrhunderts v. Chr. zurückverfolgen. Etwa in dieselbe Zeit führt uns eine Stelle des Jaina-Kanons. Sütrakrtängas. 2, 2, 62 wird tadelnd von Leuten gesprochen, die sich nicht des Kaufes und Verkaufes und der Geschäfte mit māṣas, halben māṣas und rūpakas enthalten (savvāo kayavikkaya-mās-addhamāsa-rūvaga-samvavahārāo appaḍivirayā jāvajīvāe)3).

Die Tatsache, daß rūpaka als Bezeichnung einer Münze in so früher Zeit erscheint, legt die Frage nahe, ob nicht damit das rūpa identisch sei, das sich in vorchristlicher Zeit im Pali und Prakrit als Name einer Kunst findet. Im Aupapātikasūtra § 107 werden die 72 Kalās aufgezählt, die der vornehme Knabe Dadhapainna von einem Lehrer der Fertigkeiten (kalāyariya) erlernt. An der Spitze stehen hier lehā gaṇiya rūva. Ähnliche Listen finden sich im Jaina-Kanon noch öfter: Samavāya § 72 (Weber, Ind. Stud. XVI, 282f.; Verzeichnis der Berliner Sk. und Pr. Handschriften II, 409f.), Jñātādharmakathā 1, 119 (Steinthal, Specimen, p. 29), Rājapraśnī (Calcutta 1913), S. 290. Sie stimmen nicht ganz genau überein, die drei ersten Glieder sind aber in allen dieselben. Lehā, gaṇiya und rūva gehörten also sicherlich zu den wichtigsten Unterrichtsgegenständen, und damit stimmt das Zeugnis der bekannten Inschrift des Königs Khāravela von Kalinga in der Hathigumphā-Höhle überein. Nachdem dort zunächst geschildert ist, wie der König fünfzehn Jahre lang Kinderspiele getrieben, fährt der Text fort: tato lekharūpagananāvavahāravidhivisāradena savavi-

<sup>1)</sup> Nach dem Beispiel, das Paramādīśvara zu der Regel gibt, würde eine Kuh 20 rūpakas wert sein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Andere Belege bieten Mit. zu Yājñ. 2, 6; Yaś. zu Kāmas. 209; Mahendra zu Hem. An. 2, 293; 3, 81.

<sup>3)</sup> Man beachte die Übereinstimmung im Ausdruck mit Niss. 19, 20.

jāradātena nara rasāni yorarajam pasāsitam 'dann verwaltete er, des Schreibens, des rūpa, des Rechnens und der Rechtsvorsehriften kundig und in allen Wissenschaften ausgezeichnet, neun Jahre lang das Amt des Kronprinzen'. Schon Bühler, On the Origin of the Ind. Brāhma Alphabet. S. 13, hat im Zusammenhang mit dieser Stelle auf eine Geschichte im Pali Vinayapitaka hingewiesen, die ebenfalls jene drei Künste erwähnt. Mahāv. 1. 49, 1f. (= Suttay, II, 128f.) wird erzählt, wie die Eltern des Knaben Upāli überlegen, wie sie ihrem Sohn ein sorgenfreies Leben nach ihrem Tode siehern können. Sie verfallen zunächst darauf, ihn das Schreiben lernen zu lassen, verwerfen aber den Gedanken, da ihm die Finger sehmerzen könnten (sacc kho Upāli lekham sikkhissati anguliyo dukkhā bhavissanti). Auch den zweiten Gedanken, ihn das Rechnen lernen zu lassen, lassen sie wieder fallen, da es seiner Brust schaden könnte (sace kho Upāli gaņanaņ sikkhissati urassa dukkho bhavissati). Zur Erklärung bemerkt Buddhaghosa, wer das Rechnen lerne, müsse viel denken; daher würde seine Brust krank werden. Allein diese Erklärung ist kanm richtig. Die Befürchtungen der Eltern gehen sicherlich auf das laute Schreien, das noch heute beim Rechenunterricht in den indischen Dorfschulen üblich ist1). Zum dritten verfallen die Eltern darauf, den Upāli das rūpa lernen zu lassen, aber auch das verwerfen sie wieder, weil ihm die Augen schmerzen würden (sace kho Upāli rūpam sikkhissati akkhīni dukkhā bhavissanti), und so lassen sie ihn denn in den Orden treten, wo er ein behagliches Leben führen kann.

Die Inder der späteren Zeit haben offenbar selbst nicht mehr gewußt, was unter  $r\bar{u}pa$  als Namen einer  $kal\bar{u}$  zu verstehen sei. Es ist jedenfalls bedenklich, daß die drei Kommentatoren, die wir zu Rate ziehen können, drei verschiedene Erklärungen geben. Amrtacandra (zu Aup. S. 302) umschreibt das Wort durch  $r\bar{u}papar\bar{u}vartakal\bar{u}$  'die Kunst der Vertauschung von  $r\bar{u}pas$ '. Er denkt also wahrscheinlich an die Kunst der  $bahvr\bar{u}p\bar{u}$ , die ihren Namen davon führen, daß sie unter immer wechselnden Verkleidungen auftreten²). Daß das gänzlich verfehlt ist, braucht kaum gesagt zu werden. Abhayadeva (zu Sam.) erklärt  $r\bar{u}vam$  durch  $lepyaśil\bar{u}suvarnamanivastracitradiṣu <math>r\bar{u}panirmanaman$ . Auch das klingt wenig glaubhaft. Allerdings wird  $r\bar{u}pa$ , wie die Stellung hinter citra zeigt, im Sinne von Bildhauerei³) Lalitav. 156, 14 unter den Künsten angeführt, in denen sich der Bodhisattva hervortut. Allein das Herstellen von Figuren auf bossierten Dingen, Stein, Gold, Edelsteinen, Zeug, Bildern usw. oder gar Bildhauerei wird doch kaum einen Teil des gewöhnlichen Schulunterrichtes gebildet

<sup>1)</sup> Ich verweise z. B. auf die Schilderung, die Monier-Williams, Brähmanism and Hindüism, S. 458, von einer Dorfschule in Bengalen gibt: 'presided over by a nearly naked pedagogue who, on my approach, made his pupils show off their knowledge of arithmetic before me, by shouting out their multiplication table with deafening screams.'

<sup>2)</sup> Pischel, SBAW. 1906, S. 489.

<sup>3)</sup> Vgl. rūpakṛt, rūpakāra 'Bildhauer'.

haben. Abhayadeva scheint seine Erklärung einfach mit Rücksicht auf die Grundbedeutung von rūpa zurechtgemacht zu haben, ähnlich wie d'Alwis<sup>1</sup>), der rūpa in der Stelle des Mahāv. durch 'drawing' übersetzt. Mehr Vertrauen scheint auf den ersten Blick Buddhaghosa zu verdienen, der die Schädigung der Augen durch das rūpa mit der Bemerkung begründet, wer das rūpasutta lerne, müsse viele kahāpaņas drehen und beschauen. Pischel, SBAW. 1906, S. 491, hat bei seiner Behandlung der Stelle aus dem Mahāvagga diese Erklärung nicht weiter berücksichtigt. Er hat aus anderen Stellen, auf die wir noch zurückkommen werden, für rūpa die Bedeutung 'Abschrift, Kopie' erschlossen, und so soll nach ihm  $r\bar{u}pa$  auch hier 'Kopieren, Abschreiben, Beruf des Kopisten' sein. Daß man von dem Beruf eines Handschriftenschreibers wohl behaupten könnte, daß er die Augen angreife, ist gewiß richtig. Trotzdem ist Pischels Auffassung sicher falsch, weil sie nur für diese Stelle passen würde, nicht aber für das rūpa in der Inschrift und in den Listen des Jaina-Kanons. Es ist undenkbar. daß sich Khāravela als Knabe mit dem Abschreiben von Handschriften befaßt haben sollte, und ich halte es für ebenso ausgeschlossen, daß diese Tätigkeit ein Unterrichtsfach in der Schule gewesen sein sollte. Die übrigen europäischen Erklärungen knüpfen an Buddhaghosa an. Rhys Davids und Oldenberg haben rūpa durch 'money-changing' wiedergegeben. Bühler hielt diesen Ausdruck für zu eng; es sei nicht wahrscheinlich, daß sich ein königlicher Prinz, wie Khāravela, auf den Beruf eines Bankiers vorbereiten werde. Er meinte, rūpa 'forms' bezöge sich eher auf die einfache angewandte Arithmetik, die heute ein Unterrichtsfach der einheimischen Schulen Indiens bildet. Die Kinder lernen, wieviele Pams, Körīs, Pāisās, Pāulās usw. auf die Rupie gehen, Zins- und Lohnberechnung und die Anfänge der Feldmeßkunst. Dabei scheint aber Bühler die Bemerkung über die Schädlichkeit des rūpa für die Augen völlig vergessen zu haben; ich sehe wenigstens nicht ein, inwiefern eine solche angewandte Arithmetik die Augen verderben könnte. Ebensowenig verstehe ich übrigens, warum man diesen Zweig des Unterrichtes als 'Formen' bezeichnet haben sollte. Andererseits wäre es wohl denkbar, daß man eine gewisse Kenntnis der Prägung, des Gewichtes, der Wertverhältnisse verschiedener Münzen zueinander usw. als wichtig genug für das praktische Leben angesehen haben sollte, um es zu einem Gegenstand des Elementarunterrichtes zu machen; an eine Ausbildung für den Beruf eines Geldwechslers braucht man dabei garnicht zu denken. Rūpa würde dann, wie in den oben angeführten Stellen, als 'Münze' zu fassen sein und hier speziell nach einem Gebrauch, für den Franke, ZDMG. XLIV, S. 481ff. Beispiele gesammelt hat, für rūpasutta oder rūpavijjā 'Münzkunde' stehen. So hat Buddhaghosas Erklärung manches für sich, und es ließe sich zu ihren Gunsten vielleicht noch anführen, daß, wie hier lekha, gananā, rūpa nebeneinander stehen, so im Kauṭ., S. 69, der

<sup>1)</sup> Introduction to Kachchâyana's Grammar, S.101.

Abschätzer, der Schreiber und der Münzwardein nebeneinander genannt werden (tasmād asņādhyakṣāḥ saṃkhyāyakalekhakarūpadaršakanīvīgrāha-koṭtarādhyakṣasakhāḥ karmāṇi kuryuḥ). Allein die Übereinstimmung beruht doch wohl nur anf einem Zufall, da es sich um ganz verschiedene Dinge, hier um Unterrichtsfächer, dort um königliche Beamte handelt, und andere Erwägungen führen zu einem völlig abweiehenden Ergebnis.

In der Mahävyntpatti 217 beginnt die Liste der kalās lipih | mudrāh | samklıya ganana. Lalitav, 156, 9ff. werden die kalas aufgezählt, in denen sich der Bodhisattva auszeichnete: auch hier stehen lipi, mudrā, gananā, samkhyā an der Spitze. Im Mahāvastu wird mudrā wiederholt unter den Gegenständen genannt, in denen Prinzen oder andere vornehme Knaben unterrichtet werden: 2. 423. 14 evam däni so kumärah samvardhiyamäno yam kālam saptavarsah astavarso vā samvrito tatah sekhīyati lekhāyam pi lipiyam pi samkhyayam pi gananayam pi mudrayam pi dharanayam pi usw.; 2. 434. 9 evam dāni te kumārā vivardhamānā yam kālam vijnaprāptā saptavarşā vā astavarşā vā tato šelihīyanti lekhāyam pi lipiyam pi samkhyāyam pi gananāyam pi mudrāyam pi dliāranīyam pi usw. 3, 184, 6 te dāni yotra kāle vierddhā vijnaprāptā samjātā tato lipīyam pi sekhiyanti lekhāsilpagananām dhāranamudrām1). Ebenso findet sich mudrā in der stereotypen Liste der Unterrichtsgegenstände im Divyāvadāna (3, 17; 26, 11; 58, 16; 99, 29); [sa] yadā mahān samvyttas tadā lipyām upanyastah samkhyāyām gaņanāyām mudrāyām uddhāre nyāse niksepe usw. In ähnlichen Listen findet sich mndda auch im Pali2). Milindap. 59: yatha maharaja muddagaņanāsailkhālekhāsi ppatthānesu ādikammikassa dandhāyanā bhavati; Milindap. 178, wo die Fächer aufgezählt werden, die ein Fürst beherrschen muß: yathā mahārāja mahiyā rājaputtānam hatthiassarathadhanutharulekhamuddāsil:l:hā l:hattamantasutimutiyuddhayujjhāpanakiriyā karaņīyā; Milindap. 3, wo von König Milinda gerühmt wird: bahūni c'assa satthāni uggahitāni seyyathīdam suti sammuti sankhyā yogā nīti visesikā gaņikā gandhabbā tikicchā cātubbedā purāņā itihāsā jotisā māyā hetu mantaņā uuddhā chandasā muddā vacanena ekūnavīsati; Milindap, 78f, endlich wird mudda unter den 16 Dingen genannt, die dazu dienen, die Erinnerung zu wecken: muddāto pi sati uppajjati, und zur Erläuterung wird bemerkt: l:atham muddāto sati uppajjati | lipiyā sikkhitattā jānāti imassa akkharassa anantaram imam akkharam kātabban ti evam muddāto sati uppajjati. Daß muddā hier dasselbe oder doch etwas ganz ähnliches wie in den vorher angeführten Stellen bedeuten muß, wird dadurch wahrscheinlich, daß in

<sup>1)</sup> Der Text ist zum Teil ganz unsicher. Lekhāšilpa- ist kaum riehtig. Die Handschriften lesen lipīyam yam sekhiyanti vikṣipašāgananām (B), lipīyam yam sekhiyamti vikṣipasāgananā- (M).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Stellen aus dem Pali sind bereits gesammelt von Franke in seinem Aufsatz 'Mudrā = Schrift (oder Lesekunst)?', ZDMG.XLVI,731ff., und von Rhys Davids SBB. Vol. II, p. 21f.

unmittelbarem Anschluß gaṇanā und dhāraṇā genannt werden: gaṇanāya sikkhitattā gaņakā bahum pi gaņenti | evam gaņanāto sati uppajjati ... dhāranāya sikkhitattā dhāranakā bahum pi dhārenti | evam dhāranato sati uppajjati. Im Pali-Kanon wird muddā wiederholt als eine Kunst bezeichnet, durch die man sich den Lebensunterhalt verdient. Brahmajālas. 1, 25 (= Sāmañnaphalas. 60; Tevijjas.) werden nach Prophezeiungen aller Art. muddā gaņanā samkhānam kāveyyam lokāyatam für Śramaņas und Brahmanen verwerfliche Wissenschaften (tiracchānavijjā) genannt. Majjhiman. I, 85 bilden muddā, gaṇanā, saṃkhānaṃ den Anfang einer Reihe von Künsten (sippa), denen sich Leute aus guter Familie zuwenden, und damit stimmt der Kommentar zu Pāc. 2 (Vin. IV, 7), wo muddā, gaṇanā, lekhā als ukkaţtham sippam dem hinam sippam, das das Gewerbe der Rohrflechter, Töpfer usw. umfaßt, gegenübergestellt werden. Wer die muddā ausübt, heißt ein muddika. Sāmañnaphalas. 14 werden die muddikas neben den ganakas in einer Liste von Berufen aufgezählt. Der eben erwähnte Kommentar (Vin. IV, 8) nennt nebeneinander den muddika, den ganaka und den lekhaka. Anstatt des letzteren erscheint der Abschätzer großer Massen Samyuttan. 44, 1, 13f. (IV, 376), wo die Frage gestellt wird, ob ein ganaka oder ein muddika oder ein sankhāyaka imstande sei, den Sand in der Gangā zu zählen oder das Wasser im Ozean zu messen.

Wie man aus dieser Zusammenstellung ersieht, findet sich mudrā am häufigsten in der Verbindung mit lipi, lekhā, dem Schreiben, saṃkhyā, dem Abschätzen großer Mengen, gananā, dem Zählen oder Rechnen; bisweilen wird das eine oder andere Glied der Reihe fortgelassen, bisweilen auch noch eins wie dhāraṇā, Auswendiglernen, usw. hinzugefügt. Andererseits haben wir oben die feste Verbindung lekhā, gaṇana, rūpa kennengelernt. Nur im Lalitav. findet sich rūpa in derselben Liste wie mudrā, doch hat rūpa dort, wie schon bemerkt, eine Bedeutung, die für die Verbindung lekhā, gaṇana, rūpa nicht in Betracht kommt. Das läßt darauf schließen, daß mudrā und rūpa in der Verbindung mit lekhā und gaņana nur verschiedene Ausdrücke für ein und dieselbe Sache sind. Nun haben wir gesehen, daß sich für rūpa in dieser Verbindung die Möglichkeit der Erklärung durch Münzen, Münzkunde bietet, und da auch mudrā später Münze bedeutet, so liegt es zunächst nahe, mudrā auch da, wo es als Name einer Fertigkeit erscheint, als Münzkunde zu deuten. Der muddika, der den Sand der Gangā zu zählen versucht, würde sich, als Münzkundiger oder Geldwechsler aufgefaßt, damit wohl vereinigen lassen, unmöglich gemacht aber wird sie durch das, was Mil. 79 über die muddā bemerkt wird1): 'weil man die Schrift gelernt hat, weiß man: ,unmittelbar auf dieses akkhara ist jenes akkhara zu machen'. So entsteht die Erinnerung

<sup>1)</sup> Ich habe das Gewicht dieser Stelle anfänglich unterschätzt. In der Inhaltsangabe, SBAW. 1918, S. 1247, ist daher anstatt 'im Pali und im Sanskrit 'im Sanskrit und in den indischen Volkssprachen' zu lesen.

aus der *muddā.*' Aus dieser Stelle könnte man eher schließen, daß *mudrā* dasselbe wie lipi, also Schreiben, sei; aber warum wird dann in den Listen das Schreiben immer noch besonders neben mudrā genannt<sup>1</sup>) und was sollte ein des Schreibens Kundiger mit dem Zählen des Gangessandes zu tun haben? Nach Franke, ZDMG. XLVI, S. 731ff. soll mudrā ursprünglich Schrift' sein, woraus sich dann die Bedeutung 'Lesekunst' entwickelt habe. Es ist richtig, daß nach unserem Gefühl in der Liste der Unterrichtsgegenstände neben dem Schreiben und Rechnen das Lesen nicht fehlen darf. Allein es ist zu bedenken, daß sich das Bedürfnis nach einer strengen Scheidung zwischen Lesen und Schreiben im Unterricht doch erst geltend macht, wenn sich eine Kursivschrift entwickelt hat oder neben der Druckschrift eine Schreibschrift besteht. Solange das nicht der Fall ist, ist es ganz natürlich, daß 'Schriftkunde' beides bezeichnet; wer die 'Schrift' gelernt hat, kann ebensowohl schreiben wie lesen. Auch die Griechen haben beides als Unterrichtsgegenstand unter dem Namen τὰ γράμματα zusammengefaßt. Mit allgemeinen Erwägungen ist hier kaum weiterzukommen. Ich bezweifle aber auch, daß akkharam kātabbam bedeuten könnte 'die Silbe ist auszusprechen', und außerdem paßt die Bedeutung 'mit der Lesekunst vertraut' absolut nicht für den muddika im Samyuttan. Rhys Davids übersetzt muddika im Sāmañnaphalas. durch 'arithmetician', muddā im Brahmajālas, durch 'counting on the fingers', während er das Wort früher (SBE. XI, 199) durch 'drawing deeds' und im Mil. bald durch 'conveyancing'2) (S. 3), 'the law of property' (S. 178), bald durch 'the art of calculating by using the joints of the fingers as signs or marks' (S. 59), 'calculation' (S. 79) wiedergegeben hatte. Aber auch die neue Übersetzung befriedigt noch nicht völlig, da sie für Mil. 79, wo von dem 'Machen von akkharas' die Rede ist, offenbar nicht paßt und doch der Ansatz einer einheitlichen Bedeutung für das Wort an allen Stellen gefordert werden muß. Franke hat sich denn auch in seiner Übersetzung des Dighanikäya nur zweifelnd der Deutung von Rhys Davids angeschlossen.

Rhys Davids beruft sich für seine Auffassung von muddā auf die Erklärungen Buddhaghosas und die singhalesische Übersetzung des Mil. Sum. I, 95 wird muddā durch hatthamuddāgaṇanā, I, 157 muddikā durch hatthamuddāya gaṇanaṃ nissāya jīvino erklärt; Hīnaṭikumburē sagt nach Rhys Davids (S. 3): ængillen æl-wīma 'adhering with the finger', (S. 59) yam se ængili purukhi alwā gena saññā koṭa kiyana hasta mudra śāstraya 'the finger-ring art, so called from seizing on the joints of the fingers, and using them as signs', wo aber 'finger-ring art' sicher falsche Übersetzung ist; es ist die hastamudrā-Kunst gemeint, von der auch Buddhaghosa spricht.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Auch unter den Dingen, die die Erinnerung wecken, werden schriftliche Aufzeichnungen, potthakanibandhana, noch besonders genannt.

<sup>2) &#</sup>x27;Conveyancing' hatten schon Gogerly und Childers angenommen. Es verlohnt sich nicht auf diese Deutungen einzugehen, da sie völlig in der Luft schweben.

Mit  $hastamudr\bar{a}$  oder kurz  $mudr\bar{a}$  aber werden gewisse Hand- oder Fingerstellungen bezeichnet, denen eine symbolische Bedeutung zukommt. Solche mudrās spielen im Ritual der Saivas wie der Vaisnavas seit alter Zeit eine große Rolle. Bāṇa nennt Harsac. S. 20 die dem Siva dargebrachte aṣṭapuṣpikā 'samyaimudrābandhavihitaparikarā'. Ausführliche Beschreibungen der mudrās finden sich in der Rāmapūjāśaraņi und im dritten Buche des Nāradapañcarātra¹). Heutzutage bilden die 24 mudrās bekanntlich bei der Mehrzahl der Hindus auch einen Teil der täglichen Sandhyā-Zeremonien. Entwickelt haben sich die mudras wahrscheinlich im Gebrauch der Tantrikas. Wir finden sie daher auch bei Beschwörungen verwendet: Dandin erzählt Das. S. 91, wie ein Mann, der sich für einen narendra hält, einen angeblich von einer Schlange Gebissenen 'mudrātantramantradhuānādibhih' behandelt. Der Ausdruck hält sich noch in den Grenzen religiöser Terminologie, wenn ihn die Buddhisten für gewisse Gesten, besonders in der bildlichen Darstellung, verwenden und von bhūmisparsamudrā usw. sprechen. Allein mudrā wird auch ohne jede Beziehung auf rituelle Praxis oder sonstige religiöse Verwendung von Handbewegungen gebraucht, denen irgendeine Bedeutung zukommt. Jāt. III, 528, 2f. lockt eine Frau einen Vijjādhara herbei, indem sie die hatthamuddā 'komm' macht. Rhys Davids, SBB. II, S. 25, meint hatthamuddam karoti bedeute hier nur soviel wie 'winken'. Wenn das richtig sein sollte, muß sich der Erzähler ungenau ausgedrückt haben. So einfache Handbewegungen wie Winken werden sonst2) als hatthavikāra bezeichnet und von der hatthamuddā unterschieden; in den Anstandsregeln für den Mönch, Parivara 12, 1, heißt es: na hattavikāro kātabbo na hatthamuddā dassetabbā. Daß die hatthamuddā zum Ausdruck viel komplizierterer Dinge diente, zeigt das Maliāummagga-Jātaka. Jāt. VI, 364, 13ff. wird erzählt, wie der junge Mahosadha die schöne Amarā kommen sieht. 'Er dachte: ,ich weiß nicht, ob sie verheiratet ist oder nicht, ich will sie durch hatthamudda befragen. Wenn sie klug ist, wird sie es verstehen', und er machte ihr von ferne eine Faust. Sie merkte, daß er sie frage, ob sie einen Mann habe, und spreizte die Hand.' Ebd. 467, 2ff. wird uns ein ganzes Gespräch mitgeteilt, das derselbe Mahosadha mit der Nonne Bherī durch hatthamuddā führt. Bherī öffnet die Hand; dadurch fragt sie den Mahosadha, ob der König für ihn sorge. Um auszudrücken, daß der König ihm gegenüber seine Hand verschlossen halte, macht Mahosadha eine Faust. Sie fragt ihn weiter, warum er denn nicht lieber in den Asketenstand trete wie sie selbst, indem sie die Hand erhebt und ihren

<sup>1)</sup> Siehe Weber, Rāma-Tāpanīya-Upanishad, S. 300.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mahāv. 4, 1, 4; Cullav. 8, 5, 3: sac' assa (Cull. assa hoti) avisayhaṇ hatthavi-kārena dutiyaṃ āmantetvā hatthavilanghakena upaṭṭhāpeyya (Cull. upaṭṭhāpetabbaṇ), 'wenn er nicht imstande ist (den Wassertopf usw. allein wegzuräumen), soll er durch eine Handbewegung einen zweiten herbeirufen und ihn durch Aufheben mit den Händen wegräumen'. Die Interpunktion im Text und die Übersetzung in den SBE. ist nicht richtig.

berührt. Mahosadha gibt ihr zu verstehen, daß er nicht Asket werden e, da er viele zu ernähren habe, indem er mit der Hand seinen Bauch irt. Den letztgenannten hatthamuddas fehlt das Konventionelle; sie ern mehr an die Gesten (samjñā), die die kluge Padmāvatī in der beten Erzählung des Vetāla macht und deren Rätsel zu lösen es des scharfsinus eines Buddhiśarīra bedarf (Kathās. 75). Aber wir dürfen vergessen, daß die Jātakas Märchen sind und darum hier alles ins henhafte gesteigert erscheint. Daß die Inder in der Tat eine Fülle konventionellen Handbewegungen und Fingerstellungen zum Ausk aller möglichen Begriffe besaßen, wird niemand bezweifeln, der das te Kapitel des Nātyaśāstra über den angābhinaya gelesen hat. Man aber noch weiter gegangen. Das Kāmasūtra, S. 33, nennt unter den igkeiten, die der Weltmann und die Hetäre kennen muß, das aksaraikākathana1). Nach Yaśodhara umfaßt das zwei ganz verschiedene ste, die akṣaramudrā, die uns hier nichts angeht, und die bhūtamudrā, zur Mitteilung geheim zu haltender Dinge dient. Zur Erläuterung rt er die Strophen:

mustih kisalayam caiva cchatā ca tripatākikā | patākānkusamudrās ca mudrā vargesu saptasu || angulyas cākṣarāṇy eṣāṃ svarās cānguliparvasu | saṃyogād akṣaraṃ yuktaṃ bhūtamudrā prakīrtitā ||

Im einzelnen bleibt hier manches unklar, aber so viel kann doch als er gelten, daß die Fingerstellungen, deren Namen zum Teil mit den Näṭyaśāstra gelehrten übereinstimmen, in der bhūtamudrā zur Bezeichg von Silben gebraucht wurden, daß es sich hier also um eine wirkliche gersprache handelt, wie sie bei uns im Mittelalter in den Klöstern ausldet und im 18. Jahrhundert durch den Abbé de l'Epée zuerst im bstummenunterricht verwendet wurde.

Eine Art Fingersprache war auch seit alter Zeit beim Vortrag vedischer te üblich. Schon das Vāj. Prāt., 1, 121, schreibt das Studium hastena der Hand' vor. Die Pāṇinīyā Śikṣā, Ŗ. 55 sagt:

hastena vedam yo'dhīte svaravarnārthasamyutam | rgyajuḥsāmabhiḥ pūto brahmaloke mahīyate ||

Man drückt die Laute zugleich mit der Hand und mit dem Munde aus; ñavalkyaś. 25:

samam uccārayed varṇān hastena ca mukhena ca | svaras caiva tu hastas ca dvāv etau yugapat sthitau ||

Der Vortrag ohne begleitende Handbewegungen ist nutzlos oder igt sogar Schaden; ebenda:

hastabhraṣṭaḥ svarabhraṣṭo na vedaphalam aśnute || 26 hastahīnaṃ tu yo 'dhīte mantraṃ vedavido viduḥ |

¹) Müller-Heß, Aufsätze zur Kultur- und Sprachgeschichte, Ernst Kuhn gemet, S. 163, hat damit die Kauţiliyaś. 125 erwähnte akşarakalā identifiziert.

na sādhayati yajūmṣi bhuktam avyañjanam yathā || 38 hastahīnam tu yo 'dhīte svaravarnavivarjitam | rgyajuhsāmabhir dagdho viyonim adhigacchati 1) || 39 rco yajūmsi sāmāni hastahīnāni yah pathet | anrco brāhmaņas tāvad yāvat svāram na vindati || 40 svaravarnaprayuñjāno hastenādhītam ācaran rgyajuhsāmabhih pūto brahmalokam avāpnuyāt || 42

Die Handbewegungen scheinen zunächst nur in einem Heben, Senken oder Seitwärtsbewegen der Hand bestanden zu haben, wodurch man die Akzente markierte. Darauf beziehen sich die Regeln im Vāj. Prāt. 1. 122 bis 124. An die Stelle dieser einfachen Bewegungen traten später mehr oder minder komplizierte und oft stark voneinander abweichende Systeme von Fingerstellungen, und sie dienten nicht nur zur Bezeichnung der Akzente, sondern auch von Lauten. Die meisten Siksäs geben auch Regeln für diese Fingerstellungen2). Es gab aber auch eigene Lehrbücher dafür wie den Kauhaleyahastavinyāsasamaya, aus dem im Tribhāsyaratna zu Taitt. Prāt. 23, 17 eine Strophe zitiert wird, die indessen mit Pān. Ś. R. 43 identisch ist.

Meiner Ansicht nach kann nun mudrā auch in den oben aus dem buddhistischen Sanskrit und dem Pali angeführten Stellen nichts weiter sein als 'Fingerstellungen'. Mil. 79 hat der Verfasser offenbar eine Kunst im Auge, bei der die einzelnen aksaras durch Fingerstellungen ausgedrückt werden, also eine Fingersprache von der Art, wie sie Yasodhara beschreibt. An sie ist vielleicht auch in Stellen wie Mil. 178 zu denken, wo die mudda unter den Dingen genannt wird, auf die sich insbesondere ein Fürst verstehen muß. Die Tatsache aber, daß mudda häufig in Nachbarschaft von gananā erscheint und vor allem die Zusammenstellung des muddika mit dem ganaka im Samyuttan. lassen darauf schließen, daß man Fingerstellungen auch zum Ausdruck von Zahlen beim Rechnen verwendete, und deswegen wird man auch in erster Linie die mudrā in der Schule gelehrt haben; Buddhaghosa hat also in diesem Fall mit seiner Erklärung vollkommen recht. Griechen wie Römer rechneten bekanntlich, indem sie mit der Hand Zeichen bildeten, die die Bedeutung von Ziffern hatten, und ähnliche Rechenmethoden sind noch heute bei vielen Völkern im Gebrauch. Im heutigen Indien sind nach Peterson, Hitopadeśa, S. 5f., zwei Arten des Zählens mit Hilfe der Finger allgemein gebräuchlich, die beide auch zusammen für Zahlen über 10 hinaus benutzt werden. Entweder werden die

 $<sup>^{1}</sup>$ ) = Pan. S. R. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Siehe z. B. Pāṇ. Ś. R. 43, 44, Vyāsaś. 230—238 für die Bezeichnung der Akzente; Mandūkas. 4, 10—13, Yājñavalkyas. 45—65 für die Bezeichnung von Akzenten und Lauten. Aus dem betreffenden Abschnitt der Yājñavalkyaś. hat Rāmaśarman als Anhang zum Pratijñāsūtra einen Auszug gegeben, den Weber, Abh. d. Kgl. Ak. d. Wiss. zu Berlin, 1871, S. 91ff. herausgegeben und übersetzt hat.

Finger der offenen Hand, einer nach dem anderen, auf die Handfläche niedergebogen oder es werden die Finger der geschlossenen Hand nacheinander gehoben. In beiden Fällen wird mit dem kleinen Finger begonnen. In der Sanskrit-Literatur wird das Bestehen dieser Methode durch zwei Verse bezeugt, die Peterson richtig gedeutet hat:

purā kavīnām gaṇanāprasange kaniṣṭhikādhiṣṭhitaḥ Kālidāsaḥ | adyāpi tattulyakaver abhāvād anāmikā sārthavatī babhūva || kim tena bhuvi jātena mātṛyauvanahāriṇā | satām gaṇane yasya na bhaved ūrdhvam anguliḥ¹) || Peterson möchte daher auch in dem bekannten Vers Hit. Prast. 14 (Pañc.

guņigaņagaņanārambhe patati na kaṭhinī susaṃbhramād yasya | tenāmbā yadi sutinī vada vandhyā kīdṛśī bhavati ||

Kathām. Kosegarten 7):

die Worte kathini patati von dem Niedergehen des kleinen Fingers verstehen, während man gewöhnlich übersetzt: 'wenn eine Frau durch einen Sohn zur Mutter wird, über den einem nicht aus Verwunderung die Kreide aus der Hand fällt, wenn man die Schar der Edlen zu berechnen beginnt, welche Frau, sag' an, ist dann noch unfruchtbar zu nennen?' So ansprechend auf den ersten Blick Petersons Auffassung auch erscheint, so muß sie meines Erachtens doch aufgegeben werden, da kathini eben nicht den kleinen Finger, sondern nur Kreide bedeutet. Die Kreide aber benutzte man beim Rechnen; Vet. 22, 18 heißt es von dem Astrologen, der den Aufenthaltsort der Ministerstochter berechnet: tena kathinim ädäya ganitam; Divyäv. S. 263 von einem anderen Astrologen: sa Bhūriko ganitre kṛtāvī śvetavarṇām gṛhītvā gaṇayitum ārabdhaḥ²).

Bedeutet  $mudr\bar{a}$  in den angeführten Stellen Fingerstellungen, so ist nach dem oben S. 482 Bemerkten damit auch die Bedeutung von  $r\bar{u}pa$  als dem Namen einer Kunst oder eines Unterrichtsfaches gegeben. Man wird auch in diesem Fall wohl hauptsächlich an Fingerstellungen zu denken haben, die beim Rechnen verwendet werden. Daß man sie als  $r\bar{u}pa$  bezeichnen konnte, wird man von vornherein kaum bestreiten, wenn man sich daran erinnert, daß  $r\bar{u}pay$  und  $nir\bar{u}pay$  die gewöhnlichen Ausdrücke für die konventionelle Darstellung von Handlungen und Empfindungen auf der Bühne sind. Für die Bedeutung 'Fingerstellung' treten aber vor allem zwei Ausdrücke ein, die bisher keine befriedigende Erklärung gefunden haben.

Die Lexikographen, Śāśv. 82, Trik. 831, Vaij. 226, 55, Viśvak. 1187. Mańkha 533, Hem. An. 2, 294, Med. p 9, lehren für rūpa die Bedeutung granthāvṛtti. An und für sich ist der eine Ausdruck so unklar wie der andere. Wilson erklärte ihn durch 'acquiring familiarity with any book or authority

<sup>1)</sup> Die zweite Hälfte des Verses ist nicht in Ordnung.

<sup>2)</sup> Fleet, JRAS. 1911, S. 518ff. hat für ganitre die Bedeutung 'Rechenbrett' zu erweisen gesucht.

by frequent perusal, learning by heart or rote', Oppert durch 're-reading a book', Böhtlingk vermutete 'Zitat'. Nach Pischel, SBAW. 1906, S. 490f. soll rūpa 'Abschrift, Kopie' bedeuten. Er stützt sich dabei auf das Beispiel zu Mankha ayugmaih sampathed rūpair yugmaih rakṣasagāmi tu, dessen erste Hälfte Mahendra zu Hem. An. wiederholt. Pischel korrigiert die zweite offenbar verderbte Hälfte zu yugmair akṣaragāmi tu und übersetzt: 'Man kollationiere mit ungleichen Abschriften, mit gleichen aber Buchstabe für Buchstabe.' 'Ungleiche Abschriften' sollen Abschriften von einer anderen Handschrift als das eigene Exemplar, 'gleiche' von derselben sein. Diese Deutung ist sicher verfehlt. Zunächst kann sampath nicht 'kollationieren' bedeuten. In path liegt immer nur der Begriff des lauten Rezitierens; für sampath führt das PW. als Belege nur Manu 4, 98 an, wo es deutlich 'zu gleicher Zeit rezitieren, studieren' ist, und asampāthya 'einer, mit dem man nicht zusammen rezitieren oder studieren darf', M. 9, 238. Im Mahābh. zu Pāņ. 4, 2, 59 wird dem vetti das sampātham pathati gegenübergestellt, das der Kommentar durch arthanirapeksam svädhyäyam pațhati erklärt. Das Kāmasūtra, S. 33, erwähnt sampāțhya als ein Gesellschaftsspiel, bei dem einer einen Text vorträgt, den ein anderer, ohne ihn vorher zu kennen, zu gleicher Zeit nachsprechen muß. Auf keinen Fall können ferner ayugma und yugma 'ungleich' bzw. 'gleich' bedeuten. Yugma ist nur 'paarig, geradzahlig', ayugma 'unpaarig, ungerade', was für Pischels Erklärung nicht paßt. Nehmen wir rūpa als Fingerstellung und sampath in seiner wörtlichen Bedeutung, so ergibt sich auch für ayugma und yugma ein klarer Sinn; die ayugmāni rūpāni, mit denen zusammen man rezitieren soll, sind offenbar Fingerstellungen, die nur an einer Hand, die yugmāni rūpaņi Fingerstellungen, die mit beiden Händen zugleich gemacht werden. Aus dem Vers geht hervor, daß die erstgenannte Methode die gewöhnliche war, und das stimmt zu den Vorschriften der Siksās; die Vyāsasikṣā lehrt z. B. ausdrücklich, daß die Akzente uttame kare, d. h. wie der Kommentar bemerkt, an der rechten Hand zu markieren seien. Die Erklärung von rūpa durch granthāvṛtti, das doch wohl nur 'Wiederholung eines geschriebenen Textes (durch rūpas)' bedeuten kann, macht es weiter wahrscheinlich, daß man Fingerstellungen auch beim Vortrag nichtvedischer Schriften verwendete; jedenfalls war die Benutzung von Handschriften bei der Rezitation vedischer Texte in der alten Zeit verpönt.

Pischel hat a. a. O. auch die rūpadakkhas in Mil. 344, 10 und den lupadakhe der Inschrift in der Jōgīmārā-Höhle für Kopisten erklärt. Ich habe schon oben S. 395, Anm. 4, zu zeigen versucht, daß die rūpadakkhas nach allem, was wir über sie erfahren, eine ärztliche Tätigkeit ausgeübt haben müssen. Ihr Name würde, wenn rūpa ein Synonym von mudrā ist, 'in Fingerstellungen geschickt' bedeuten. Nun haben wir gesehen, daß die narendras, die Giftärzte waren, aber, wie Daś. 205ff. zeigt, auch andere Krankheiten, vor allem Besessenheit, heilten, als Mittel in

erster Linie  $mudr\bar{a}s$ , Fingerstellungen, gebrauchten. Ich glaube daher, daß wir in den  $r\bar{u}padakkhas$  Krankheitsbeschwörer sehen dürfen, und daß sich auch hier die Gleichsetzung von  $r\bar{u}pa$  und  $mudr\bar{a}$  bewährt.

Ich meine, daß sich schließlich auch die Angaben des Mahāv. mit der vorgeschlagenen Bedeutung von  $r\bar{u}pa$  vereinigen lassen. Es ist zu beachten, daß es sich dort nicht um die Ausübung von lekha,  $gaṇan\bar{a}$  und  $r\bar{u}pa$  handelt, sondern um ihre Erlernung. Das Rechnen selbst schadet der Brust nicht, wohl aber die Erlernung des Rechnens; ebenso verursacht die Ausübung der Fingerstellungen keine Augenschmerzen, wohl aber ihre Erlernung, da sie ein scharfes Hinsehen auf die Hand des Lehrers nötig macht. Man darf bei der Bewertung dieser Angabe auch nicht vergessen, daß bei der formelhaften und schematischen Art der Darstellung die Ablehnung des  $r\bar{u}pa$  eine Begründung erforderte, die der Ablehnung des lekha und der lekha verbraucht waren, blieb für die Ablehnung des  $r\bar{u}pa$  kaum ein anderer Grund als die Augenschmerzen übrig. Mir scheinen jedenfalls die Momente, die für die Gleichsetzung von  $r\bar{u}pa$  und  $mudr\bar{u}$  sprechen, so stark zu sein, daß ich Buddhaghosas Erklärung von  $r\bar{u}pa$  verwerfen zu müssen glaube. Ihm war die richtige Bedeutung von  $r\bar{u}pa$  nicht mehr bekannt, weil das Wort im Sinne von Fingerstellung zu seiner Zeit in der Sprache des täglichen Lebens offenbar längst durch  $mudr\bar{u}$  verdrängt war. Nur in technischen Werken hielt sich  $r\bar{u}pa$  noch länger, wie der Vers ayugmaih sampathed  $r\bar{u}paih$  usw. beweist. Nachdem es dort von einem Lexikographen, vielleicht Śāśvata, einmal aufgestöbert war, wurde es von einem Kośa in den anderen übernommen. Mit Münzen hat also meines Erachtens  $r\bar{u}pa$  als Name einer  $kal\bar{u}$  nichts zu tun.

Kehren wir jetzt zu dem Texte zurück, von dem wir ausgegangen sind. Die Münzen werden dort śśātīmje māje mūre genannt. Da Leumann das erste Wort durch śakisch übersetzt, muß er annehmen, daß t hier 'hiatustilgendes' t sei, das öfter für wurzelhaftes k oder g in Lehnwörtern erscheint, wie z. B. in atərañe = akṛtajñāḥ 242, ātama = āgamān 223, Nātapuṣpī = Nāgapuṣpikaḥ 173. Das Suffix -īnā, fem. -īmgya, -īmja hat Leumann, Zur nordar. Spr., S. 101, behandelt. Da es häufig auch an Lehnwörter aus dem Sanskrit tritt, so wäre gegen die Ableitung des śśātīmje von Śaka nichts einzuwenden, wenn nicht die erste Silbe des Wortes lang wäre. Vor dem Suffix zeigt der Stammvokal sonst keinerlei Veränderung; ich führe aus dem Text an: ysarrīmgya 136, ysaṃthīnau 109, 218, 239, hv'andīnā 191, parrīyīnā 294, āljseinā 139, dātīnau 216, 330, brrītīnau 269, mūrīnā 248, mūrīmgye 139, gyadīmgyo 192, jadīmgyo 261, 285, ggaysīmgyo 276, maranīmju 276, ratanīnā 265, dukhīngye 101, klaišīnau 229. Da nun der Volksname stets Šaka lautet, so halte ich die Erklärung von śśātīmje als śakisch schon formell für unmöglich. Aber auch dem Sinne nach paßt sie nicht. Der ganze Lehrvortrag über die Maitreyasamiti ist, wie aus V. 113 und

334 hervorgeht, dem Buddha in den Mund gelegt. Wie sollte er dazu kommen, von 'unseren' sakischen Münzen zu reden? Man müßte schon annehmen, daß der Dichter den Rahmen seiner Erzählung ganz vergessen hätte. Allein dazu liegt kein Grund vor. Śākya, der Stammesname des Buddha, wird in der Sprache des Textes zu Śśāya (siehe Leumann, Zur nordar. Spr., S. 136); es hindert uns also gar nichts, śśātīnā (phon. śśāinā) von Śśāya abzuleiten und śśātīmje māje mūre als 'unsere Śākya-Münzen' zu fassen. Ob die Śākyas in Wahrheit jemals Münzen geprägt haben, ist eine Frage, die hier natürlich nicht untersucht zu werden braucht; die Legende hatte sie schon früh zu mächtigen Herrschern gemacht und der Dichter reproduziert in seiner Schilderung selbstverständlich das traditionelle Bild.

Wenn ich somit auch nicht zugeben kann, daß der Ausdruck skätimje māje mūre uns das Recht gibt, die iranische Sprache von Khotan als Sakisch zu bezeichnen, so bin ich doch weit entfernt, diesen Namen darum für falsch zu halten. Konow hat allerdings in seinen scharfsinnigen und die ganze Frage ungemein fördernden 'Indoskythischen Beiträgen' (SBAW. 1916, S. 787ff.) sich gegen ihn erklärt; es will mir aber fast scheinen, als ob das dort beigebrachte neue Material eher geeignet sei, seine Richtigkeit zu stützen als sie zu entkräften. Konow erkennt an, daß die Sprache der Sakas mit dem 'Altkhotanischen' verwandt gewesen sei; er glaubt aber dialektische Unterschiede zwischen ihnen feststellen zu können. Notgedrungen beruft sich Konow für die Sprache der Sakas in erster Linie auf Namen. Ich brauche kaum darauf hinzuweisen, daß Namen für solche Fragen stets eine mehr oder weniger unsichere Grundlage bilden. Namen sind zu allen Zeiten und an allen Orten von einem Volk zum anderen gewandert, und angesichts des bunten Völkergemisches, das uns das alte Zentralasien erkennen läßt, wird man die Möglichkeit von Entlehnungen auch in diesem Fall gewiß nicht bestreiten können. Die Verwertung der Saka-Namen wird weiter noch dadurch erschwert, daß sie größtenteils etymologisch noch völlig undurchsichtig sind. Aber sehen wir von diesen Bedenken zunächst einmal ab. Der wichtigste Punkt, in dem sich die Saka-Namen von der Sprache Khotans unterscheiden, ist die Behandlung der Liquiden. Während die Khotan-Sprache eine r-Sprache ist, zeigen die Namen häufig l. Konow führt S. 799 an Abuhola, Rajula, Naüluda, Khalasamusa, Khalamasa, Kalui, Liaka und aus Kusana-Inschriften Lala und Kamaguli<sup>1</sup>). Konow ist geneigt, den Namen mit inlautendem l nicht viel

<sup>1)</sup> In der Wardak-Inschrift. Die Stelle lautet nach Konow: imeņa gaḍiyeṇa Kamagulya pudra Vagramareyasa iśa Khavadam'i ka[da]layiya Vagramariyaviharam'i thubim'i bhayavada Śakyamuṇe śarira pariṭhaveti 'zu dieser Zeit hat der Bevollmächtigte des Vagramareya, des Sohnes des Kamaguli, hier in Khavada, in dem Vagramareya-vihāra, in dem Stūpa, eine Reliquie des erhabenen Śākyamuni aufgestellt'. Ich habe gegen diese Auffassung des Satzes allerlei Einwendungen zu machen. Erstens

Gewicht beizulegen, da l auf rd zurückgehen könnte, das in der Khotan-Sprache regelrecht zu l wird. Allein da wir in der Löweninschrift Khardaasa finden, so scheint dieser Wechsel zur Zeit der Kharosthi-Inschriften noch gar nicht eingetreten zu sein. Wir müssen also die Tatsache, daß die Namen der Sakas häufig im Anlaut wie im Inlaut ein l zeigen, anerkennen. Ich will mich nun nicht darauf berufen, daß auch die Khotan-Sprache vereinzelt noch ein l im Anlaut zeigt. In dem von Leumann veröffentlichten Text findet sich z.B. in V. 210 ein läysgüry ..., das Leumann mit Gürtel übersetzt. Ich kenne die Etymologie des Wortes nicht, und es mag ein Lehnwort sein. Wichtiger ist etwas anderes. Konow hat den überzeugenden Nachweis geführt, daß das Sanskrit der Kharosthi-Dokumente von Niya unter dem Einfluß der iranischen Khotan-Sprache steht, und daraus mit Recht den Schluß gezogen, daß spätestens um die Mitte des 3. Jahrhunderts n. Chr. eine die Khotan-Sprache redende Bevölkerung in der Gegend von Niva saß. Nun finden wir aber in den Kharosthi-Dokumenten eine im Verhältnis zu dem bisher zugänglich gemachten Material sehr große Anzahl von Namen mit l: Calamma IV, 136, Sili I, 105, Cuialayina IV, 108; Lipeya IV, 136. 106; XVI, 12; I, 104; IV, 108; Limyaya. Liyaya XVI, 12; Larsoa XV, 12; Larsana XVII, 2; Limira I. 105; Limsu IV, 136. Von diesen Namen mag Sili allenfalls auf ein Sk. sīlin zurück-

ist es mir ganz unwahrscheinlich, daß Vagramareyasa ein Genitiv sein sollte, da in allen übrigen Fällen der Gen. Sing. von a-Stämmen in der Inschrift auf -asya ausgeht. Zweitens ist die Annahme, daß kadalayiya, wofür auch kadalaśiya gelesen werden könnte, ein Fremdwort ist mit der Bedeutung 'Statthalter, Bevollmächtigter', gänzlich unbegründet und überhaupt nur ein Notbehelf. An einen Statthalter des Vagramareya in Khavada — so wäre nach der Stellung der Worte zu übersetzen — ist um so weniger zu denken, als Vagramareya offenbar eine Privatperson ist. Es ist weiter aber auch ganz unwahrscheinlich, daß der Name dieses Bevollmächtigten in der Urkunde gar nicht genannt sein sollte. Und ebenso unwahrscheinlich ist es schließlich, daß überhaupt eine andere Person als Vagramareya die Reliquien aufgestellt haben sollte. zumal im weiteren Verlauf Vagramareya von sich stets in der ersten Person spricht. Ich lese daher Vagramareya sa in zwei Worten, fasse Vagramareya ebenso wie kadalayiya als Nom. Sing. und sehe in dem letzteren mit Pargiter das Äquivalent von Sk. kṛtālayah 'der sich niedergelassen hat'. Entweder Kamagulya pudra Vagramareya oder sa iša Khavadam'i kadalayiya ist als eine Art eingeschobener Satz zu betrachten: 'zu dieser Stunde — Kamagulis Sohn (ist) Vagramareya — der, hier in Khavada wohnend, stellt . . . die Reliquie auf' oder 'in dieser Stunde stellt K.s Sohn V. — der wohnt hier in Kh. — die Reliquie auf'. Solche eingeschobenen Sätze sind für die Sprache dieser Inschriften charakteristisch; man vergleiche in der Māṇikiāla-Inschrift: Lala dadanayago Vespasisa kşatrapasa horamurta — sa tasa apanage vihare horamurto — etra nanabhagavabudhajhavam pratistavayati; in der Taxila-Inschrift des Patika: Ksaharasa Cukhsasa ca kṣatrapasa — Liako Kusuluko nama — tasa putro Patiko — Takhaśilaye nagare utarena pracu deśo Ksema nama — atra [de]śe Patiko apratithavita bhagavata Śakamunisa śariram [pra]tithaveti samgharamam ca. Ganz ähnlich ist auch die Ausdrucksweise in der Taxila-Inschrift aus dem Jahr 136 (nach Konow): iša divase pradistavita bhagavato dhatu[o] Urasakena Lotavhriaputrana Bahaliena Noacae nagare vastavena tena ime pradistavita bhagavato dhatuo usw.

gehen; die übrigen haben jedenfalls keinen indischen Klang<sup>1</sup>). Ebensowenig sehen diese Namen chinesisch aus. Es bleibt also kaum etwas anderes übrig als sie der Bevölkerung zuzuweisen, die nach Konow die iranische Sprache sprach.\* Die iranischen Khotanesen hatten also im 3. Jahrhundert n. Chr. ebensogut Namen mit l wie hundert und mehr Jahre früher die Sakas. Wenn das l in der späteren Khotan-Sprache<sup>2</sup>) fehlt, so bieten sich zwei Möglichkeiten, um diese Differenz zu erklären. Entweder gehören jene Namen mit l überhaupt nicht der einheimischen Sprache an, sondern sind von irgendwoher entlehnte Namen, die später aus der Mode kamen. Dann sind sie für die Frage der Verwandtschaft des Sakischen mit der Khotan-Sprache belanglos. Oder aber jene Namen sind einheimisch; dann ist der ganze Unterschied zwischen l und r nicht dialektisch, sondern zeitlich3). Ich bin geneigt, der ersten Erklärung den Vorzug zu geben: in anderen Fällen scheint mir aber in der Tat ein zeitlicher Unterschied vorzuliegen. So läßt sich das rt von Arta, das rd von Khardaa in der Löwen-Inschrift ohne weiteres als Vorstufe des späteren d bzw. l ansehen. Der Name Kalui in der Löwen-Inschrift soll nach Konow nicht zu der Khotan-Sprache stimmen, da hier der Nominativ von alten ua-Stämmen auf  $\bar{u}$ endige. Konow verweist auf hārū, Kaufmann. Ich weiß nicht, wo der Nominativ hārū vorkommt; ich finde in der Dichtung nur einen Akk. Sing. hārū XXIII, 140 und einen Nom. Pl. hāruva XXIII, 208; ein Gen. Sing. hārū begegnet uns in der Vajracchedikā und im Aparimitāyuḥsūtra (Leumann, Zur nordar. Spr., S. 77, 82). Aus Werken in der jüngeren Sprachform ist für die ursprüngliche Flexion gar nichts zu entnehmen; der vollkommen regelmäßige Akk. Sing. hārū (aus hāruu) und der Nom. Pl. hāruva lassen auf einen Nom. Sing. hāruvə oder hāruvi (hārui) schließen, der genau dem Kalui entsprechen würde. Auf das sp in Pispasri und Vespasi möchte ich nicht näher eingehen, da Konow selbst zugesteht, daß die Etymologie und sogar die Lesung dieser Namen unsicher ist. Als letztes Beispiel für

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mit *Lipeya* vergleiche insbesondere die sicher nichtindischen Bildungen Opyeya X, 5, Kunyeya IV, 136; XVII, 2, Nimeya XVI, 12, Piteya I, 105.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wann die große buddhistische Dichtung, das älteste literarische Werk in dieser Sprache, entstanden ist, ist zwar noch nicht ermittelt; wir werden aber kaum fehlgehen, wenn wir es beträchtlich später ansetzen als die Dokumente von Niya oder gar die Inschriften der Sakas.

zu verwerten, das Konow a. a. O. S. 819 in dem Kharoṣṭhī-Dokument N. XVII, 2 als Titel eines Kuṣanasena nachgewiesen und mit Kujula, Kusulaka, Kusulaa, dem Titel des Kadphises I. bzw. des Liaka und des Padika, identifiziert hat. Danach müßte das Wort, das ein Lehnwort aus dem Türkischen zu sein scheint, im 1. Jahrhundert n. Chr. in der Sprache der Śakas wie der Kuṣanas mit l gesprochen sein und der Übergang von l zu r im 3. Jahrhundert stattgefunden haben. Unsicher werden diese Schlüsse nur dadurch, daß uns guśura nicht in der iranischen Sprache von Khotan, sondern in dem Prakrit-Dialekt vorliegt und der Lautübergang schließlich auch auf das Konto des letzteren gesetzt werden könnte.\*

dialektische Verschiedenheit führt Konow das Wort gadiya an, das in dem Datum der Wardak-Inschrift sam 20 20 10 1 masya Arthamesiya sastehi 10 41 imena gadiyena erscheint. Konow sagt mit Recht, daß gadiya in dieser Formel nur die Bedeutung 'Zeit', 'Zeitpunkt' haben könne. Bedenken aber kann ich nicht unterdrücken, wenn er weiter gadiya für ein sakisches Wort erklärt und es mit bāda zusammenbringt, das in den Urkunden in der iranischen Sprache in der Formel ttoña beda hinter dem eigentlichen Datum erscheint. Konow sieht es als sicher an, daß das b von bāda auf altes v zurückgehe und daß dieses v in gadiya zu g geworden sei, wie in mehreren persischen Dialekten v zu g werde. Man kann dem zunächst entgegenhalten, daß der Ursprung des b von bāda keineswegs sicher ist; Leumann, Zur nordar. Spr., S. 33f., führt bāda auf urarisch \*ba(m)źh-ta zurück, was allerdings auch nicht einwandfrei ist. Es steht weiter aber auch keineswegs fest, daß gadiya ein śakisches Wort ist, und ich möchte sogar bezweifeln, daß es überhaupt ein Fremdwort ist. Für den Begriff 'Zeit' oder 'Zeitpunkt' standen im Indischen Ausdrücke genug zur Verfügung; warum sollte hier ein Fremdwort gewählt sein, das überdies mit einem indischen Suffix erweitert sein müßte? Ich möchte es vorläufig immer noch als wahrscheinlicher ansehen, daß gadiyena ungenaue Schreibung für ghadiyena ist und das Wort auf sk. ghatikā (ghatī) zurückgeht, das ein Synonym von nādikā ist und den Zeitraum von 6 ksanas oder 24 Minuten bezeichnet. Imeņa gadiyeņa würde dann mit den in den Kharosthī- und Brāhmī-Inschriften dieser Zeit häufigen Ausdrücken ise divasachunami, isa chunammi, asmi ksune zu vergleichen und etwa 'in dieser Stunde' zu übersetzen sein.

Ich kann nach alledem das Bestehen dialektischer Verschiedenheit zwischen dem Śakischen und der iranischen Sprache von Khotan bis jetzt nicht als gesichert ansehen; es scheint mir im Gegenteil, als ob sich die Beweise dafür, daß die Khotan-Sprache in der Tat das Śakische ist, mehr und mehr verdichteten. Wer es vorzieht, jene Sprache nach dem Lande, in dem sie uns entgegentritt, als Khotanesisch oder Altkhotanisch zu bezeichnen, begeht gewiß keinen Fehler; er darf sich aber nicht verhehlen, daß damit die Frage, welchem Volke sie zugehört, nicht gelöst ist.

## Pali uddiyāna.

Im Mahāvāṇija-Jātaka (493) wird erzählt, daß ein wunderbarer Nigro-dhabaum gewissen Kaufleuten außer Gold und Edelsteinen und anderen Kostbarkeiten auch kāsikāni ca vathāni uddiyāne ca kambale spendete (G. 14). Der Kommentar bemerkt zu den letzten Worten uddiyā nāma kambalā atthi. Morris, JPTS. 1889, 202f. erschloß für uddiyāna-, uddiya-die Bedeutung 'nördlich' und wollte die Wörter mit sk. udīcya-, udīcīna-zusammenbringen, ohne die Ableitung im einzelnen begründen zu können.

Diesen Versuch hat Charpentier, IF. XXIX, 381ff., unternommen, und da sein Aufsatz ein Musterbeispiel für eine gewisse Methode der neueren Sprachbehandlung ist, verlohnt es sich vielleicht, mit ein paar Worten darauf einzugehen, obwohl der Inhalt das kaum rechtfertigen würde.

Charpentier vereinfacht uddiyāna- zunächst zu uddiya-. Das Verhältnis von uddiyāna- zu uddiya- soll dasselbe sein wie das von tiracchānazu tiraccha- usw. Über diese Bildungen habe Johansson, Monde Oriental II, 94f., mit ausreichenden Beispielen gehandelt. 'Darüber ist also weiter nichts zu sagen: uddiyāna- neben uddiya- ist ohne weiteres klar.' Ich bedaure, diese verblüffende Leichtigkeit, mit der sich Charpentier über alle Schwierigkeiten hinwegsetzt, mir nicht zu eigen machen zu können. Johansson hat doch jene Pali-Wörter, die den Ausgang -āna- zeigen, als adjektivische Fortbildungen eines Instrumentals auf -ā mittelst des Suffixes -na- erklärt. Wir müßten also zunächst einen Instr. uddiyā annehmen, der wohl schwerlich nachzuweisen wäre. Charpentier würde darin allerdings vielleicht gar keine Schwierigkeit sehen; er würde uddiyā einfach mit einem Stern versehen und damit hätten wir dann was wir brauchten. Ich muß nun allerdings gestehen, daß ich an die ganze angebliche Bildung von Adjektiven auf -āna- im Pali noch immer nicht glaube. Schon lange vor Johansson hatte Franke, WZKM. IX, 342f. ein mittelindisches Suffix -āna- aufgestellt, mit Hilfe dessen er ajakānāni in den Aśoka-Inschriften und p. gimhāna-, vassāna-, vesiyāna-, sotthāna-, tiracchāna- und puttānaerklären wollte. Ich habe oben S. 283, Anm. 3, diese Bildungen anders zu erklären versucht. Johanssons Artikel, der übrigens auf Frankes Bemerkungen keinen Bezug nimmt, habe ich dabei leider übersehen. Was Johansson beibringt, gibt mir aber keine Veranlassung, meine Ansicht über die vorher genannten Wörter irgendwie zu ändern, und ebensowenig vermag ich in p. ekānika- und sapadāna- eine Ableitung von \*ekā bzw. \*sapadā zu erkennen. Ekānika ist meines Erachtens eine Adjektivbildung zu ekāyana-; die richtige Erklärung von sapadāna- = sk. sāvadāna- haben bereits Senart, Mahāvastu I, 595f. und Hoernle, JRAS. 1912, S. 741f. gegeben. Mir erscheint also Charpentiers Auffassung von uddiyāna- schon um des Ableitungssuffixes willen, das er annimmt, unmöglich.

Charpentier gibt dann eine Zusammenstellung der Sanskritbildungen auf -anc- mit ihren Fortsetzungen in Pali und Prakrit, die kaum etwas enthält, was als neu oder interessant bezeichnet werden könnte<sup>1</sup>). Dann

<sup>1)</sup> Immerhin sei hier hervorgehoben, daß er S. 385, Anm. 1, erklärt, p. pr. saddhim sei wohl nach Pischel = ved. sadhrim, man könne aber auch daran denken, daß saddhim: sadhryàk = vīsum : viṣvak sei. Ich halte das Letztere sogar für das allein Richtige. In den Mathurā-Inschriften erscheinen neben sādhivihārin- auch Formen wie saddhyivihāri-, saddhyevihārin-, und ich habe diese schon in meiner List of Brāhmī Inscriptions, S. 223, auf sadhryagvihārin- zurückgeführt. Wenn Geiger, Pāli § 22, saddhim wieder aus sārdham entstehen läßt, so kann ich darin nur einen Rückschritt erkennen. Auch die beiden anderen Beispiele, die Geiger für die Reduk-

the consequence of a second confidence of the policy and alors, halter of the folials. The rightige Ergister of proceedings of the self and the builders' Lectionary, and warms emiss which and the procedure for the folial and the procedure of the folial and the procedure of the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and the folial and th

- 4 from Steen at Ven pur l'imagelogt; sch wällte nicht, wo \*widing belegt wire. Leuresten, an ibre ee d'eli weld wich \*wildet beillen.
  - by Liver Perm verboute equation dech auch emen Stern.
- is to reality to B. Ser Areatz ones "puliyable tenentur den östlichen Dialekt bereelityt som. For die Veretufe der Pah mußte Charpentier meh ülem, was wir somt beschoolien können, eher "purramenten, Anch vonst ließe sich noch muncherlei entwenden, verm es sich überkanpt verlahme, eich hei solchen Diagen aufzuhalten. Kur das eine sein nich bemerkt, daß nuch "uda keine wegs durch Gaudavuho 395 marindher (- udakvindhur), 631 mannhihare (- udahmahidhare) als gesiehert gelten kann. Välgisti sehreibt eine reine Kunstsprache, die vielfach nichts weiter ist als nuch den Lautrepelu in Mähörögtri umperetztes Sunskrit. Für die lebende Sprache beweist ein par nichte.

Entwicklung jedoch ziemlich leicht', so weiß ich nicht, woher wir die Berechtigung zu solchem Vertrauen nehmen sollen. Charpentiers bloße Versicherung scheint mir dafür nicht auszureichen.

Ich fürchte, mich aber schon zu lange bei dem wilden 'Urpali' von Charpentiers Gnaden aufgehalten zu haben. Uddiyāna- kann natürlich mit sk. udañc- garnichts zu tun haben. Schon die Nebeneinanderstellung der uddiyāna-Wolldecken oder Teppiehe und der kāsikāni vatthāni, der Kleider von Benares, läßt darauf schließen, daß in uddiyāna- ein Eigenname steckt, und es ist eigentlich selbstverständlich, daß es Adjektivbildung zu dem Namen des Landes ist, das wir gewöhnlich mit der späteren Sanskritform als Udyāna bezeichnen. Sachlich stimmt das genau. Wollstoffe bezog man aus dem Norden, und die Stelle lehrt uns nur, daß sich in alter Zeit die Decken aus dem heutigen Swätgebiet besonderer Schätzung erfreuten. Formell ist sk. Udyāna sicherlich nicht ursprünglich. Es ist vielmehr die volksetymologisch umgestaltete Form des einheimischen Namens. In einer Note zu Hüen-tsang wird bemerkt, der Name bedeute 'Garten'; es sei der Garten eines Königs, nämlich des Aśoka, gewesen¹). Nach Watters führt die chinesische Transkription bei Hüen-tsang Wuchang-na eher auf ein Udana, andere chinesische Formen wie Wu-tu oder Wu-ch'a auf Uda2). Ich muß den Sinologen die Entscheidung dieser Fragen überlassen. Daß man aber den Namen tatsächlich auch in Indien mit zerebralem d geschrieben hat, geht aus einer Inschrift zu Mathurā aus dem Jahre 77 der Kuşan-Ära (Nr. 62 meiner Liste) hervor, die die Gabe bhikşusya Jīvakasya Oḍiyanakasya registriert, d. h. des Mönches Jīvaka aus Uḍiyana oder Uddiyana3). Ist die aus dem Chinesischen restituierte Form Uda richtig, so könnte vielleicht sogar das uddiyā des Pali-Kommentars eine richtige Form sein. Bei der notorischen Unwissenheit seines Verfassers ist mir das allerdings einigermaßen zweifelhaft, und ich möchte eher glauben, daß er einfach uddiyānā nāma kambalā atthi schrieb und daß dann später das eine nā vor dem anderen weggefallen ist. Jedenfalls hat aber auch er in uddiyāna- nicht ein Wort für 'nördlich' gesehen; sonst hätte er sicherlich das gewöhnliche udiccā gebraucht. Damit sind, wie ich hoffe, die Geheimnisse von uddiyāna- endgültig aufgeklärt und ein Stück 'Urpali' sinkt in das Nichts zurück, aus dem es geboren.

<sup>1)</sup> Beal, Buddhist Records of the Western World I, 119; Watters, On Yuan Chwang's Travels in India I, 225.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Andere Transkriptionen sind Wu-ch'ang, Wu-tien (oder yun)-nang, Wu-sun-ch'ang.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bei der ungenauen Schreibweise der Inschriften wären auch die Lesungen Udiyāna oder Uddiyāna nicht unmöglich.

Das Wort für Tochter lautet im Pali im Nom. dhītā. Erst in der späteren Literatur findet sich daneben auch duhitā; z. B. Paramatthadīp. V. 269. 3 (jāmātā ti duhitu pati) 1) mid in der Fortsetzung des Mahāvaṃsa, Turnour. S. 259. So lange duhitā nicht in einem älteren Text bezeugt ist — und ich glaube kaum. daß der Fall eintreten wird —, können wir darin unbedenklich einen Sanskritismus sehen²). Auch in der Sprache des Mahāvastu gilt nur dhītā³).

In den Mittelprakrits finden sich Formen, die auf duhita, dhīta und \*dhūtā zurückgehen. Das Material ist in der Form, wie Pischel es anführt4). verwirrend: kritische Sichtung und Ordnung lassen doch etwas einfachere Verhältnisse erkennen. In der Saurasenī wird nach Pischel duhidā, meist aber dhīdā5), dhūdā gebrancht. Zunächst scheint hier ein ehronologischer Unterschied zu bestehen. Bei Bhasa kommt in den ersten zehn Dramen der Ausgabe der Trivandrum Sanskrit Series, die mir allein zugänglich sind, und im Carndatta bi überhaupt nur duhida vor: Avim. 4; 38 Nom. duhiā; 14 Nom. Kuntibhoaduhiā. Auch für Kālidāsa kann als völlig gesichert nur duhidā gelten: Śak. Pischel 139, 5 = Cappeller 82, 22 Nom.duhidā (Var. duhidiā); P. 128, 2 = C. 76, 7 Akk. duhidaram; P. 73, 6 = . C. 40. 4 duhidujanassa (Var. duhiā-, duhidiā-; Text P. falsch duhidā-); C. 70, 10 duhidunimittam. Anch in der als Kompositum aufzufassenden Verbindung mit dasie steht duhida in der Bollensenschen Ausgabe des Mālav.: Nom. dāsīcduhidā 37, 8. Die Lesung ist aber, wie wir sehen werden, ganz unsicher<sup>6</sup>). Die Späteren gebrauchen als selbständiges Wort duhidā, duhidiā, am Ende des Kompositums dhīdā: Sing. Nom. duhidā Ratnāv. (Cappeller) 327, 26; Priyad. 52; Mālatīm. (Telang) 64; Karpūr. (Konow) 1. 34, 15; 4, 18, 19; Viddhaśāl. (J. Vidyāsāgara 1883) 51. 52; Akk. duhidam

<sup>1)</sup> Geiger. Pāli § 91. dem auch im Folgenden Belegstellen für Pali-Formen entnommen sind.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Daß duhitā in der Abhidhānappadīpikā aufgeführt wird, beweist natürlich erst recht nichts für die Echtheit des Wortes. Bemerkt sei noch, daß das Diminutiv dhītikā im Sinne von 'Puppe' gebraucht wird, z. B. Therīg. 374, also genau Sk. putrikā entsprechend.

<sup>3)</sup> Senart I, 521.

<sup>4)</sup> Grammatik der Prakrit-Sprachen § 65, 148, 212, und besonders 392.

<sup>2)</sup> Dhīdā wird dann auch von Sanskrit-Lexikographen angeführt; siehe PW.

<sup>6)</sup> Nach der freundlichen Mitteilung Herrn Morgenstiernes.

<sup>7)</sup> Ich gebrauche als Normalformen für S. und M. duhidā, dhīdā. Die Handschriften und die indischen Ausgaben schreiben meist die Formen mit Ausstoßung des d. Wie weit diese berechtigt sind, ist eine Frage, auf die hier nicht eingegangen werden kann. Sie einfach für falsch zu erklären, weil sie mit den Angaben der Grammatiker nicht übereinstimmen, halte ich nicht für richtig. Das Prinzip, das Prakrit der Dramen nach den Regeln der Grammatiker zu verbessern, darf meines Erachtens auf die älteren Dramen nicht angewendet werden.

 <sup>8)</sup> Auf ein paar andere Stellen im Vikram. werden wir später eingehen.
 6402 Lüders, Kleine Schriften
 32

Viddhaśāl. 121; Instr. duhiae Prasannarāgh. (Govindadeva Śāstrī) 17; Nom. duhidiā Uttararām. (Premacandra Tarkavāgīśa) 102. Am Ende des Kompositums: Sing. Nom. dāsīedhīā Ratnāv. 340, 71). 10; Vok. dāsīedhīe Mṛcchak. (K. P. Parab) 90. 91. 125; Ratnāv. 331, 3; 339, 141); Nāgān. (S. M. Paranjape) 39. 57; Viddhaśāl. 90; Caṇḍak. (J. Tarkālaṃkāra) 9, 16; Instr. dāsīedhīāe Ratnāv. 340, 32; Nāgān. 57; Gen. dāsīedhīāe Mṛcch. 131; Nāgān. 47; Plur. Vok. dāsīedhīdāo Caitanyacandr. (Rājendralāla Mitra) 84; Gen. mantidhīāṇaṃ Mālatīm. 196.

Die Ausnahmen zu der Regel über den Gebrauch von duhidā und dhīdā sind nicht zahlreich. Priyād. 14 steht Viñjhakeduduhidā, ebd. 52 aber Viñjhakeuṇo duhidā. Viddhaśāl. 54 kommt der Vok. dāsīeduhide vor, ebd. 90 aber steht die gewöhnliche Form dāsīedhīe. Die unregelmäßigen Formen beruhen also vielleicht nur auf falschen Lesarten.

Wichtiger sind die Stellen, wo dhūdā in den Ausgaben erscheint. In der Vikramorvasi hat Bollensen diese Form auf Grund seiner drei Handschriften an mehreren Stellen in seinen Text aufgenommen: 15, 7 Kāsirāadhūdāe; 16, 20 Kāsirāadhūdam; 18, 5 Kāsirāadhūdā; 18, 7 dāsiedhūdāe²). Die Calcuttaer Ausgabe aus dem Jahre 1830 liest dafür der Reihe nach -duhidāe, -duhidaram, -dhīdā, -dhīdāe, Shankar P. Pandit, bei dem die zweite Stelle fehlt, -puttie, -utti, dāsie (v. l. dāsieduhidāe)3), Pischel in der Ausgabe der südindischen Rezension, wo ebenfalls die zweite Stelle fehlt, -puttie, -puttie, dāsīuttie. Die Überlieferung geht hier also weit auseinander, und eine Entscheidung darüber, was das Ursprüngliche ist, kann überhaupt nur auf Grund des Materiales gefällt werden, das uns die übrigen Texte liefern. Dann aber ist dhūdā auf jeden Fall abzulehnen und vorausgesetzt, daß man nicht etwa die auf putrī zurückgehenden Formen aufnehmen will4), kann man nur schwanken, ob Kālidāsa hier noch die vollere Form  $duhid\bar{a}$  oder schon nach der Weise der Späteren die kürzere Form  $dh\bar{\imath}d\bar{a}$ gebrauchte. Zu Gunsten der ersteren Annahme würde die oben aus Mālav. angeführte Form dāsīeduhidā sprechen, wenn sie als sicher betrachtet werden könnte. Allein Shankar P. Pandit liest an der entsprechenden Stelle (43, 1) mit sämtlichen sechs Nāgarī-Handschriften und der Telugu-Handschrift dāsīesudā; die gleiche Lesart gibt ein Teil der von Bollensen benutzten Nāgarī-Handschriften, die beiden Bengali-Handschriften Bollensens, D und F, aber haben  $d\bar{a}s\bar{\imath}dh\bar{\imath}d\bar{a}^{\bar{\imath}}$ ).

3) Formen von dhūdā finden sich in den Lesarten der von Shankar P. Pandit benutzten Handschriften nicht.

5) Die Grantha-Handschrift des Kāṭayavema liest übrigens auch hier dāsīedhūā.

<sup>1)</sup> Von Cappeller, S. 376, nachträglich zu -dhīdā, -dhīde verbessert.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Es sind zwei Handschriften in Bengali (BP) und eine in Nāgarī (A). Die Lesarten sind 15, 7 A -dhūdāe, B -dhuāe, P -dhaāe; 16, 20 A -dhūdam, B -dhuam, P -dhudam; 18, 5 A -dhudā, BP -dhuā; 18, 7 A -dhūdāe, BP dhuāe.

<sup>4)</sup> Es sei darauf hingewiesen, daß dāsieputtie schon bei dem älteren Bhāsa, Cārudatta 1, 22, im Munde des Śakāra vorkommt.

Im Mrechakatika kommen wiederholt Formen von dem Kompositum ajjādhūdā vor: Nom. ajjādhūdā 94, 95, 157, 288; Gen. ajjādhūdāe 94, 156, Wenn dhūdā 95 außerhalb des Kompositums erscheint, so ist diese Selbständigkeit doch nur scheinbar; es ist nur die abgekürzte Form für das unmittelbar vorher gebrauchte ajjādhūdā (jam ajjādhūdā ānavedi | Ajjamittea dhūdā de saddāvedi). Ajjādhūdā ist immer nur die ehrenvolle Bezeichnung für die Fran des Cärndatta; der Ausdruck ist offenbar nach ajjautta = āryaputra gebildet. Die ursprüngliche Bedeutung von dhūdā ist hier ganz verblaßt, wie schon der Gebrauch der Kurzform zeigt. Der Verfasser der Einlage im zehnten Akt hat es als Namen verstanden. Er spricht von einer ajja-Cāludattassa vahuā ajjā Dhūdā und nennt die Frau in den in Sanskrit abgefaßten Bühnenanweisungen Dhūtā, während sie im dritten Akt ohne Namen nur als radhū bezeichnet wird. Das ausschließliche Vorkommen von dhūdā in dem Titel ajjādhūdā in der Śaurasenī des Mrech. scheint mir zu beweisen, daß dieser Titel unverändert aus einem Dialekt, in dem das Wort für Tochter dhūdā lautete, entlehnt ist. Ich wüßte jedenfalls nicht, wie nan auf natürlichem Wege die Entstehung eines dhūdā gerade in ajjādhūdā neben sonstigem dhīdā erklären könnte.

Karpūram. 1. 18. 6 findet sich in Konows Text der Vok. dāsīedhūde. Die Jaina-Handschriften lesen dāsīsude (A), dāsīedhūde (CW), dāsīedhūe (B), dāsīeputti (P), die Nāgarī-Handschriften dāsīedhīe (OR), dāsīeputtīe (N), die südindischen Handschriften dāsīedhūde (S), dāsīedhīe (U), dāsīedhūte (T). Die Überlieferung ist auch hier wieder, wie man sieht, durchaus nicht einheitlieh und eine Entscheidung nur auf Grund des übrigen Materiales möglich, das für dāsīedhīe oder -dhīde sprechen würde. Bei einem Dichter wie Rājašekhara, dem auch sonst Dialektfehler nachzuweisen sind, ist indessen die Möglichkeit, daß er die der S. fremde Form mit ū verwendete, nicht zu bestreiten.

Nur so ist endlich meines Erachtens die Form Instr. dāsīedhūāe zu erklären, die in Madanas Pārijātamañjarī (S. 8 der Ausgabe von Hultzsch) erscheint. Ein Fehler der Überlieferung ist hier natürlich ausgeschlossen. Es fragt sich allerdings, ob sich Madana und vielleicht auch Rājaśekhara überhaupt dessen bewußt waren, daß sie einen Verstoß begingen, wenn sie dhūdā oder dhūā gebrauchten. Bei den Grammatikern konnten sie darüber nicht viel lernen. Vararuci z. B. lehrt ausdrücklich weder dhūdā noch dhūā. Nach Bhāmaha gehört das Wort für Tochter unter die in 4, 33 genannten dāḍhādayaḥ; er bemerkt aber selbst nichts weiter als duhitā | dhīā dhūdā¹), und auch die Prākṛtamañjarī sagt nur dhīdā ca duhitā matā²). Hemacandra lehrt in 2, 126 allerdings die fakultative Substituierung von dhūā für duhitṛ; dhīdā aber wird nirgends erwähnt, auch nicht unter den Besonderheiten der Saurasenī in 4, 260—286, wo wir es erwarten sollten. Trotzdem scheint

<sup>1)</sup> So Cowell, aber in dieser Form sicher nicht richtig.

<sup>2)</sup> Nach Pischel zu Hem. 2, 126.

mir aus dem angeführten Material mit völliger Sicherheit hervorzugehen, daß als echte Saurasenī-Formen nur duhidā, dhīdā angesehen werden können.

Für die Māgadhī lehrt Pischel dhīdā und dhūdā. Selbständig kommt das Wort überhaupt nicht vor und im Kompositum findet sich nur V. dāśīedhīe Mṛcch. 211, gabbhadāśīdhīe, ebd. 287; Instr. dāśīedhīāe, ebd. 32. Also gilt auch für die Māgadhī nur dhīdā oder dhīā.

Die Ardhamāgadhī hat  $dh\bar{u}y\bar{a}$ , ebenso nach Pischel die Māhārāṣṭrī  $dh\bar{u}\bar{a}$ . Doch ist immerhin zu bemerken, daß Hemacandra 2, 126; 3, 35 neben  $dh\bar{u}\bar{a}$  auch  $duhi\bar{a}$  gestattet, das schon die Pāiyalacchī 252 anführt. Sichere Belege für  $duhi\bar{a}$  fehlen. Als handschriftliche Lesart findet sich  $duhi\bar{a}i$  für  $dh\bar{u}\bar{a}i$  Hāla 407, 741 in der Rezension des Sādhāraṇadeva. In dieser Rezension sind vielfach ältere Wörter modernisiert.

Für die Jaina-Māhārāṣṭrī lehrt Pischel dhūyā und dhīyā. Während aber Belege für dhūyā häufig sind, ist als einzige Stelle für dhīyā Jacobi, Ausgew. Erzähl. 68, 20 angegeben, wo der Vok. dāsīedhīe erscheint. Es scheint mir zweifellos, daß dieses Schimpfwort aus der Bühnensprache entlehnt ist, wo es natürlich nur in der Prosa und daher, von Mṛcch. abgesehen, stets in der Śaurasenī-Form vorkommt. Vorläufig kann also auch für die Jaina-Māhārāṣṭrī nur dhūyā als echtes Dialektwort anerkannt werden. Daneben wird aber auch duhiyā verwendet: Jacobi, Erzähl. 39, 15 Nom. duhiyā; 52, 5 Lok. sippiyaduhiyāe; 53, 15 puttaduhiyāaṇṇesaṇatthaṃ. Meines Erachtens ist duhiyā eine Entlehnung aus dem Sanskrit. Die späteren Jaina-Schriftsteller nehmen ohne Bedenken jedes Sanskritwort, nach den geläufigen Lautregeln umgestaltet, in ihre Sprache auf.

Die gewöhnliche Auffassung war, daß die Prakritformen aus sk. duhita entstanden seien. Dabei läßt sich die Flexion, die das Wort in den verschiedenen Dialekten aufweist, ohne weiteres begreifen. Im Pali zeigen noch die alten Endungen des r-Stammes Sing. Nom. dhītā (passim), māradhītā Saṃyuttan. 1, 4, 3, 5, 15. 17. 19, devadhītā Jāt. 5, 283, 3, rājadhītā Jāt. 5, 283, 23; Akk. dhītaram (passim), kuladhītaram Jāt. 3, 510, 24; rājadhītaram Jāt. 6, 167, 11; Gen. dhītu Jāt. 5, 284, 14; 6, 366, 10; Mahāv. 10, 3, bhaginīdhītu Mahāv. 13, 16; Pl. Nom. dhītaro Jāt. 5, 283, 27, māradhītaro Samyuttan. 1, 4, 3, 5, 14. 21, rājadhītaro Jāt. 3, 3, 18, puttadhītaro Jāt. 5, 179, 26; Akk. dhītaro Jāt. 5, 285, 28; 6, 134, 24, Mahāv. 7, 52, māradhītaro Saṃyuttan. 1, 4, 3, 5, 22, rājadhītaro Jāt. 5, 295, 3, mātudhītaro Jāt. 1, 253, 18, puttadhītaro Jāt. 5, 190, 23, dhītare Mahāv. App. A, 32, amaccadhītare ebd. 31. Als Stammform erscheint dhītu: dhītuhetu Mil. 117, dhītusañnam¹) Jāt. 3, 249, 10, dhītugamanam Mahāv. 7, 53, dhītuṭṭhāne¹) Mahāv. 35, 103. Daraus und aus Formen wie Pl. Instr. \*dhītūhi, Gen.  $*dh\bar{\imath}t\bar{\imath}nam,$  Lok.  $*dh\bar{\imath}t\bar{\imath}su,$  die nach Analogie der anderen r-Stämme vorauszusetzen sind, erklärt sich die Überführung des Stammes in die Flexion der weiblichen u-Stämme im Abl. oder Lok. Sing. dhītuyā Mahāv. 8, 7.

<sup>1)</sup> Lesart dhīti-.

Vom Nom. Sing. aus ist der Stamm andererseits in die Flexion der ā-Stämme übergetreten<sup>1</sup>): Sing. Akk. dhītaṃ Mil. 117; Gen. dhītāya Mahāv. 5, 169, rājadhītāya Mahāv. 5, 194; 6, 15, Pdīp. 4, 270, 28, pesakāradhītāya Dhp. Co. 3, 176, 13. Lājadevadhītāya Dhp. Co. 3, 9, 20; Vok.<sup>2</sup>) dhīte Jāt. 3, 21, 28, devadhīte Dhp. Co. 3, 8, 12; 9, 2; Pl. Nom. dhītā Mahāv. 2, 18f.; 11, 5; Akk. devadhītā Jāt. 1, 240, 3; Instr. kuladhītāhi Cullav. 1, 13, 1, devadhītāhi Pdīp. 4, 161, 17, puttadhītāhi Jāt. 3, 254, 21; 510, 25, Mahāv. 7, 68; Gen. kuladhītānaṃ Cullav. 1, 13, 1, rājadhītānaṃ³) Jāt. 3, 4, 7; Lok. puttadhītāsu Jāt. 1, 152, 8.

Auch in der Sprache des Mahāvastu tritt der r-Stamm in den meisten Formen deutlich zutage: Sing. Nom. dhītā (passim), māradhītā 3, 281, 15; 283, 15, rājadhītā 2, 65, 13; 3, 20, 5; 39, 11; karmāragrāmikadhītā 2, 89, 7; Akk. dhītaram, dhītaram 1, 180, 17; 2, 88, 16; 110, 184); 3, 9, 1; 20, 1; 23, 14; 24, 9, māradhītāram (M -dhītarām) 3, 284, 17, māradhītarām (M -dhītaram) 3, 284, 3, Nalinīdhītarām 3, 146, 4; Instr. dhītarena 3, 39, 17, dhītarāye 2, 111, 14, dhītuḥ 1, 36, 14; Gen. dhītuḥ 1, 306, 8; 307, 3; Lok. rājadhītare (C -dhītāye) 2, 65, 17; Plur. Nom. dhītaro 1, 348, 12; 3, 24, 8; 146, 1, māradhītaro 3, 282, 4; 7; 13; 300, 4; Akk. dhītaro 1, 356, 18; 3, 16, 4; 282, 1, māradhītaro 3, 285, 11, dhītarām 1, 356, 17; Gen. dhītarāṇam 1, 356, 6. Daneben crscheinen Formen nach der ā-Flexion: Sing. Akk. dhītām 1, 356, 12; 2, 73, 5; 17, rājadhītām 2, 65, 6; 3, 148, 18, Nalinīdhītām 3, 146, 8; Instr. dhītāye 3, 39, 7, rājadhītāye 3, 39, 19; Gen. rājadhītāye 2, 66, 1.

In den Mittelprakrits ist die ā-Deklination fast ganz durchgedrungen<sup>5</sup>). Den alten r-Stamm zeigen abgeschen von S. duhidaram nur noch die in alten Jaina-Werken vorkommenden AMg.-Formen Sing. Akk. dhūyaram, Plur. Instr. dhūyarāhi.

So einfach sich bei der Herleitung von dhītā, \*dhūtā aus duhitā die Erklärung der Flexion gestaltet, so groß sind die lautlichen Schwierigkeiten, die die Stammsilbe bietet. Nach der gewöhnlichen Annahme ist das u von duhitā geschwunden. Wackernagel, Altind. Gr. I, S. 163, verweist zur Erklärung auf Jacobi, ZDMG. XLVII, S. 575ff. Ich wüßte aber nicht, wie sich nach den dort aufgestellten Regeln duhitā zu dhītā hätte entwickeln sollen. In den häufiger gebrauchten Formen wie Nom. duhitā, duhitaraḥ, Akk. duhitaram, duhitāḥ, Gen. Sing. duhituḥ lag der neue Akzent gerade auf dem u und hätte eher zu seiner Erhaltung beitragen müssen. Von Natur lang ist die vorletzte Silbe nur im Gen. Plur. duhitāṇām, durch Position im Instr. Sing. duhitrā, Dat. Sing. duhitre<sup>6</sup>). Daß von diesen Formen der

<sup>1)</sup> Auch im Sanskrit findet sich einmal der Akk. duhitām, Mbh. 4, 72, 4.

<sup>2)</sup> Jāt. 547, 462 piyadhīti, dem piyaputta von G. 460 entsprechend.

<sup>3)</sup> Lesart -dhītūnam. 4) Lesart C rājadhītāram.

<sup>5)</sup> Pischel a. a. O. § 392.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Das y macht nach Bühler, Leitfaden, Schrifttafel, meist nicht Position; also kommen duhitrbhyām, duhitrbhyah nicht in Betracht.

Schwund des u ausgegangen sein sollte, ist doch ganz unwahrscheinlich. Schon Bartholomae hat sich (ZDMG. L, S. 693) gegen die Anwendung der Jacobischen Regeln auf dhītā ausgesprochen und zugleich auf die Schwierigkeiten hingewiesen, die die Länge des ī bereitet¹). Er will daher dhītā, dhūyā ganz von duhitā trennen. Dhītā soll auf ein urindisches \*dhītā zurückgehen, einen weiteren Angehörigen der durch lat. filius, lett. dēls 'Sohn', ksl. dētē 'Kind'. dēva 'Mädchen' vertretenen Sippe. Für den Ausgang verweist er auf suta 'Sohn'. Das ū des neben dhīyā erscheinenden dhūyā könne ebensowohl durch duhiyā als durch suyō (lies suo) veranlaßt sein. Die Pluralform p. dhītaro und andere Formen nach der r- bzw. u-Klasse seien durch duhitā im Verein mit den übrigen Verwandtschaftswörtern hervorgerufen.

Gegen die letzte Annahme wäre an und für sich nicht viel einzuwenden, zumal sich für die Umwandlung eines Verwandtschaftsnamens auf  $-\bar{a}$  in einen r-Stamm auf indischem Gebiet selbst wenigstens ein sicherer Fall nachweisen läßt<sup>2</sup>). Mahāvastu III, 295, 6ff. heißt es in Senarts Text:

mahājano samāgamya striyaš ca puruṣā pi ca |
puruṣaṃ paribhāṣanti kasmād ujjhesi bhāryarāṃ ||
kṣatriyā brāhmaṇā vaišyā śūdrā cātra samāgatā |
puruṣaṃ paribhāṣanti kasya ujjhesi bhāryarāṃ ||

Für bhāryarāṃ lesen die Handschriften B und M in der zweiten Zeile bhāryān (B) und bhāryāyāṃ (M), in der vierten bhāryaraṃ (B), bhāryyaraṃ (M). Die Länge in der Endung beruht offenbar ebenso wie in dem oben angeführten dhītarāṃ für dhītaraṃ auf falscher Sanskritisierung; man sah den Ausgang -āṃ im Akk. Sing. als obligatorisch für die Feminina an. Bhāryaraṃ aber zeigt, daß in dem Dialekt, auf dem die Sprache des Mahāvastu beruht, nach dem Muster von mātā—mātaraṃ, dhītā—dhītaraṃ auch bhajjā³)—bhajjaraṃ, oder genauer wohl bhajjalaṃ, gebildet wurde. Das daraus sanskritisierte bhāryaraṃ begegnet in Versen im Mahāvastu noch öfter, zum Teil neben bhāryām; so III, 8, 6ff.:

pāpikām yadi me ambe bhāryāram ānayişyasi |
na te ham pāpikām bhāryām pānināpi parāmṛśe ||
mama tvam pāpikām bhāryām amba ānayitum icchasi |
na te ham pāpikām bhāryām pādenāpi parāmṛśe ||

Für bhāryāram (C bhāryyāram) liest B bhāryaram, und es hindert nichts diese Lesart in den Text zu setzen. Ebenso in III, 9, 1:

tasya bhāryāram ānesi Madrakarājasya dhītaram

<sup>2</sup>) Eine weitere Parallele bildet auch sakhā 'Freund', das im Pali bekanntlich zum Teil zum r-Stamm geworden ist.

<sup>1)</sup> Warum er pr. dhūyā begreiflicher als Fortsetzer von duhitā nennt, ist mir nicht klar.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Daß ry zu jj geworden war, ergibt sich aus dem nachher angeführten bhājyāram.

wo B wiederum bhāryaram liest. Im ersten Band hat Senart mit Unrecht bhāryaram an mehreren Stellen durch bhāryām oder bhāriyām ersetzt¹); I, 233, 17: upādiyāhi mamam adya bhāryām; I, 234, 8: upādiyāmi tava adya bhāryām. An der ersten Stelle liest B bhāryeram, C bhāryāram, an der zweiten hat B das richtige bhāryaram. I, 129, 2:

etaṃ śrutvā Kuśo rājā bhāriyām idam abravīt | B N A haben bhājyāraṃ, C M bhāryyāram, L bhāyyāram. Man könnte bei der Übereinstimmung der Handschriften hier an eine Grundform bhajjālaṃ denken, die in Analogie zu bhattālaṃ 'den Gatten' gebildet wäre²). Schließlich kann aber auch hier die Form mit der Kürze in der vorletzten Silbe gestanden haben, die in I, 233, 17; 234, 8; III, 295, 7. 9 durch das Metrum

gesichert ist.

Trotz dieser Analogie glaube ich nicht, daß bei dhītā von einer Überführung eines ursprünglichen  $\bar{a}$ -Stammes in die r- oder u-Flexion die Rede sein kann. Es bliebe bei dieser Annahme unerklärlich, daß sich die r-Flexion, wie schon aus den angeführten Beispielen erhellt und durch die Inschriften bestätigt wird, fast durchweg gerade im Alt-Prakrit erhalten hat und erst in den Mittel-Prakrits die ā-Flexion als die herrschende auftritt. Es müßte also eine Rückbildung zum Ursprünglichen stattgefunden haben: \*dhītā—\*dhītr—dhītā, was gewiß nicht wahrscheinlich ist. Aber auch davon abgesehen ist es doch kaum glaublich, daß es im Indischen zwei ganz ähnlich klingende Wörter für Tochter gegeben haben sollte, dhītā und duhitṛ, nicht etwa lokal geschieden oder zeitlich einander ablösend, sondern direkt nebeneinander gebraucht, da ja das eine Wort das andere angeblich beeinflußt. Und aus welchem Grunde sollte jenes dhītā im Sanskrit denn so völlig unterdrückt sein, daß es auch nicht eine Spur hinterlassen hat? Dazu kommt endlich noch die Umfärbung des Vokals von dhīyā durch duhiyā oder suo. Man mag noch so sehr geneigt sein, die Sprache als ein Gebiet der unbegrenzten Möglichkeiten zu betrachten, und wird doch vielleicht zugestehen, daß diese Erklärung nicht gerade sehr wahrscheinlich ist.

Pischel nimmt in Ś.  $dh\bar{\imath}d\bar{a}$  Ausstoßung des u an, setzt aber als Grundform nicht  $duhit\bar{a}$ , sondern \* $duh\bar{\imath}t\bar{a}$  an, da sich sonst das lange  $\bar{\imath}$  nicht erklären lasse. Dagegen hat Bartholomae, IF. XXIII, 46, Anm., mit Recht eingewendet, daß eine Form \* $duh\bar{\imath}t\bar{a}$  nicht nur nicht bezeugt, sondern sprachgeschichtlich ganz unwahrscheinlich sei. M.  $dh\bar{u}\bar{a}$  erklärt Pischel aus  $dh\bar{u}d\bar{a} = *dh\bar{u}t\bar{a} = *dhukt\bar{a} = duhit\bar{a}$ . Danach scheint Pischel das 'Umtreten des Hauches' in die Zeit vor der Entstehung des Mittelindischen zu verlegen. Aber wie erklärt sich die Ausstoßung des i in  $duhit\bar{a}$ ? Wie der

<sup>1)</sup> Vgl. die Noten I, 476; III, 503.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Das alte Wort für 'Schwester', sk. svasā, kann bhajjā nicht beeinflußt haben, da es in dem östlichen Dialekt längst durch bhaginī verdrängt war; vgl. W. Schulze, SBAW. 1916, S. 4.

Ersatz des h durch k? Und ist es wirklich wahrscheinlich, daß der gleiche Anlaut in  $dh\bar{u}\bar{d}$  und  $dh\bar{u}\bar{a}$  auf so ganz verschiedene Weise entstanden ist?

Verlassen wir nun einmal die Welt der papiernen Konstruktionen und sehen wir uns in der Sprache selbst um. Im RV. kommen Formen von duhitr im ganzen 65 mal vor: Sing. Nom. duhitt, Vok. duhitar, Akk. duhitäram, Instr. duhiträ, Dat. duhitré, Abl. Gen. duhitür, Lok. duhitäri; Dual. Nom. duhitärā; Plur. Nom. duhitäras, Vok. duhitaras. Die Formen sind nach Ausweis des Metrums drei- bzw. viersilbig außer in 9, 113, 3:

parjányavrddham mahisám tám sűryasya duhitábharat |
tám gandharváh práty agrbhnan tám sóme rásam ádahur indrāyendo
pári srava ||

Hier führt das Metrum auf zweisilbige Aussprache. Schon Benfey¹) hat daher vorgeschlagen, dhita zu lesen. Graßmann, Übers. II, 513f.; Hillebrandt, Ved. Myth. I, 57; Arnold, Vedic Metre 102 wollen lieber das tám vor súryasya streichen; aber das tám im Anfang von Pāda c und d spricht entschieden für die Beibehaltung. Bartholomae, ZDMG. L, 693 Anm. 1 will súryasya duhitá zu súrō (oder súre, wie 1, 34, 5) duhitá korrigieren. Demgegenüber hat schon Oldenberg, Rgveda I, 53 betont, daß gerade das spätere dhītā für die Verschleifung von duhitā zu dhitā spreche. Würde die Form dhita im vedischen Sanskrit ganz vereinzelt dastehen, so würde man aber trotz der mittelindischen Formen immerhin die Möglichkeit zugeben müssen, daß in 9, 113, 3b eine überzählige Zeile vorliege. Diese Möglichkeit schwindet, wenn wir die Verhältnisse im AV. betrachten. Im AV. sind Formen von duhitr 15 mal belegt: Sing. Nom. duhita, Vok. duhitar, Dat. duhitré, Gen. duhitúr; Dual Nom. duhitárau; Plur. Vok. duhitaras. Von diesen Formen zeigen vier, also fast ein Viertel der Gesamtzahl2), nach Ausweis des Metrums Schwund des  $u^3$ ).

2, 14, 2: nír vo goṣṭhád ajāmasi nír ákṣān nír upānasát | nír vo magundyā duhitaro gṛhébhyas cātayāmahe4) ||

Die Lesung dhitaro macht den Vers regelmäßig. Bloomfield, SBE. XLII 301, will duhitro lesen 'as in the dialects'. Welche Dialekte in dieser oder einer analogen Form jemals das a ausstoßen, weiß ich nicht.

7, 12, 1: sabhá ca mã sámitis cāvatām prajápater duhitárau samvidāné | yénā saṃgácchā úpa mã sá sikṣāc cáru vadāni pitaraḥ sáṃgateṣu⁵) |

<sup>1)</sup> Nach Bartholomae, ZDMG. L, S. 693, we aber das Zitat nicht richtig ist.

<sup>2)</sup> Da drei der Belegstellen aus dem RV. stammen, so ist es eigentlich sogar ein Drittel der Formen.

<sup>3)</sup> Die beiden Stellen AV. 2, 14, 2 und 10, 1, 25 hat schon A. Kuhn, Beitr. z. vgl. Sprachf. IV, 198 richtig beurteilt.

<sup>4)</sup> Paipp. b verderbt und in d cātayāmasi.

<sup>5)</sup> Paipp. in c und d abweichend.

Das Metrum ist, so wie der Text jetzt lautet, völlig unregelmäßig. Die Strophe findet sieh auch im Pāraskara-Gṛhyasūtra, 3, 13, 3, wo die erste Hälfte lantet.<sup>1</sup>):

Sacctasau ist deutlich spätere Korrektur. Henry, Livre VII de l'Atharva-Vèda, p. 55, will in der ersten Zeile sabhā ca sā samitis cāvatām mā prajāputer duhitā samvidānā und in d nṛṣu statt pitaraḥ lesen. Bei solchen gewaltsamen und zum Teil ganz willkürlichen Änderungen kommt natürlich ein Text heraus, von dem die Ḥṣis nichts ahnten. Bloomfield, SBE, XLII, 544, will ähnlich wie vorher duhitrau und pitraḥ lesen. Er verweist auf Am, John, Phil, V, p. 27, wo er vorschlägt, in ḤV, 1, 127, 4 arṇibhir statt arāṇibhir zu lesen. Ob das richtig ist, ist zum mindesten sehr zweifelhaft; duhitraḥ und pitraḥ sind aber jedenfalls Unformen, die niemals bestanden haben. Mir scheint, daß hinter cāvatām ein mā weggefallen ist, das man wegen des vorhergehenden mā als überflüssig ansah, und daß in d die spätere Form vadāni ein älteres vadā verdrängt hat. Wie man aber auch über diese Änderungen denken mag, so kann es doch kaum zweifelhaft sein, daß in b prajāputer dhitarau saṃvidāne zu lesen ist.

6, 133, 4: śraddhdyā duhitá tá pasó "dhi jātá svása fṣīṇāṃ bhūtakftāṃ babhūva [

sá no mekhale matím á dhehi medhám átho no dhehi tápa indrigán ca ||

Die Unregelmäßigkeit des Verses schwindet, wenn in a śraddhāyā dhitā tapaso 'dhi jātā gelesen wird: in b ist natürlich svasarṣīṇām zu lesen und in c. wie schon Lanman, bei Whitney, Ath. Veda-Saṃh. I, 381, gesehen hat, das no zu streichen.

10, 1, 25: abhyáktáktű sváramkrtű sárvam bháranti duritám párehi | jűnihi krtyé kartáram duhitéva pitáram svám ||

Whitney meint, man könnte den ersten Pāda in 8 Silben zusammendrängen oder auf 12 Silben ausdehnen, wodurch der Vers entweder urobyhatī oder prastārapankti würde. Mit dem zweiten Vorsehlage braucht man sich wohl nicht ernstlich zu befassen. Ieh kann mit Henry, Livres X, XI et XII de l'Atharva-Véda. p. 44, in dem Vers nur eine Mischung aus anustubh (a, c, d) und tristubh (b) erkennen. Jedenfalls kann kein Zweifel darüber bestehen, daß die zweite Vershälfte in anustubh ist. Henry will das iva streichen, wodurch der Sinn, wie er meint, nur um so energischer würde. Meines Erachtens würde der Vers dadurch unverständlich. Es ist dhitera pitaram suvam zu lesen.

Aus der späteren vedisehen Literatur gehören zwei Stellen hierher, Ait. Br. 7, 13, 8 und 8, 22, 62):

<sup>1)</sup> Pädas e und d weiehen hier stärker ab.

<sup>2)</sup> Auf die erste verweist auch schon A. Kuhn a. a. O.; vgl. auch Bloomfield,

annam ha prāṇaḥ śaraṇaṃ ha vāso rūpaṃ hiraṇyaṃ paśavo vivāhāḥ | sakhā ha jāyā kṛpaṇaṃ ha duhitā jyotir ha putraḥ parame vyoman || deśād deśāt samoḥhānāṃ sarvāsām āḍhyaduhitṛṇām | daśādadāt sahasrāṇy Ātreyō niṣkakaṇthyaḥ ||

Böhtlingk, Sanskrit-Chrestomathie<sup>2</sup>, S. 22, setzte für duhitā in 7, 13, 8 einfach kanyā in den Text. Garbe hat diese Änderung in der neuen Auflage mit Recht gestrichen. Das Metrum läßt nicht den geringsten Zweifel darüber, daß dhītā und āḍhyadhītṛṇām gesprochen wurde; duhitā und -duhitrnām sind nichts weiter als historische Schreibungen. Aus alledem folgt aber mit Sicherheit, daß dhītā nicht von duhitā zu trennen, sondern aus diesem entstanden ist. Für die Erklärung der Ausstoßung des u ist zu beachten, daß duhitā ein häufig gebrauchtes Wort ist und daß bei flüchtigem Sprechen ein dhitä tatsächlich nicht weit von duhitä abliegt. Auch mag der Gebrauch von duhitr am Ende des Kompositums die Kürzung des Wortes begünstigt haben. Dafür sprechen die oben geschilderten Verhältnisse in der Saurasenī, sowie das Material, das die südlichen Inschriften liefern<sup>1</sup>). Der eigentliche Grund für die Ausstoßung des u kann aber die Stellung im Kompositum nicht sein, da sich die Erscheinung zuerst ja gerade in dem selbständigen Wort zeigt. Meiner Ansicht nach kann der Grund nur in dem Wortakzent liegen. Das kann aber nicht der spätere Akzent sein. Ganz abgesehen von den oben berührten Schwierigkeiten wird das schon dadurch ausgeschlossen, daß die Ausstoßung des u schon in der Zeit der vedischen Lieder erfolgte. Andererseits läßt sich diese Ausstoßung kaum begreifen, wenn der vedische Akzent rein musikalisch war. Die Stimmerhöhung muß vielmehr von Stimmverstärkung begleitet gewesen sein, worauf auch die Behandlung des dh und bh im vedischen Sanskrit weist (Wackernagel, Altind. Gramm. I, § 218). So ist die Geschichte von dhītā für die Beurteilung des vedischen Akzentes nicht unwichtig.

Schwieriger ist es, über die Delmung des *i* ins Reine zu kommen. Es liegt nahe, darin eine Ersatzdehnung für den Verlust der vorausgehenden Silbe zu sehen. Das vedische Material spricht andererseits für die Entwicklung duhitā—dhītā. Am wahrscheinlichsten ist es mir, daß die Quantität des *i* lange Zeit schwankte, zumal in gewählter Aussprache duhitā ja immer noch neben den flüchtiger gesprochenen Formen bestand. Erst in den Mittel-Prakrits hat sich die Länge völlig durchgesetzt.

Wie uns der Veda über die Entstehung des Anlautes von  $dh\bar{\imath}t\bar{a}$  aufklärt, so ergibt sich die Geschichte der Entstehung des  $\bar{u}$  von  $dh\bar{\imath}t\bar{a}$  aus den Inschriften in Alt-Prakrit. Sie geben uns zugleich auch auf die Frage nach dem Verhältnis von  $dh\bar{\imath}t\bar{a}$  zu \* $dh\bar{\imath}t\bar{a}$  eine klare und unzweideutige

SBE. XLII, 301 und Oldenberg, Rgveda I, 53. Die zweite scheint bisher nicht beachtet worden zu sein.

<sup>1)</sup> Siehe unten S. 507.



in den modernen Volkssprachen, wo das alte Wort für Tochter allerdings vielfach durch Neubildungen verdrängt ist. Wo es erhalten ist, zeigt es auch hier in den nördlichen Dialekten i, in den südlichen u als Stammvokal. Für Sindhī verzeichnen die Wörterbücher dhīa, -u, für Panjābī dhī (obl. dhīū), für Hindī und Hindustānī dhī und dhiyā. Im Linguistic Survey wird dhīā aus Magahī (Gayā), einem Bihārī-Dialekt, augeführt (V2, Standard List), dhī aus Ahīrī (Cutch), einem Bhīlī-Dialekt (IX3, S. 67)1). In Marāthī dagegen finden wir dhūv. Im Ling. Surv. VII wird dhūv, dhūva, dhū speziell als Könkanī-Wort aufgeführt (S. 209 und Stand. List). Die Ansicht, daß das heutige Marāthī auf der alten Māhārāṣṭrī beruhe, gewinnt damit einen neuen Anhaltspunkt. Franke, Pāli und Sanskrit, S. 136, hat endlich den in den Inschriften auftretenden Unterschied auch schon zur Bestimmung der Heimat des Pali verwendet, und mir scheint in der Tat die Übereinstimmung des Pali mit den Dialekten der nördlichen Inschriften in dem Wort für Tochter für die Ansetzung des Pali nördlich der Narmadā entscheidend zu sein.

Die Geschichte der Entstehung des  $\bar{u}$  von M.  $dh\bar{u}\bar{a}$  läßt sich aus den südlichen Inschriften ohne weiteres ablesen. Es wird wohl niemandem einfallen,  $duhut\bar{a}$  einerseits von  $duhit\bar{a}$ , andererseits von \* $dh\bar{u}t\bar{a}$  und weiter  $dh\bar{u}\bar{a}$  trennen zu wollen. In  $duhut\bar{a}$  hat sich zweifellos der zweite Vokal an den ersten assimiliert, wahrscheinlich zuerst in den Formen, in denen noch ein aus r entstandenes u in der dritten Silbe folgte.  $Duhut\bar{a}$  ist dann weiter zu  $dhut\bar{a}$ , \* $dh\bar{u}t\bar{a}$  geworden, gerade wie  $duhit\bar{a}$  zu  $dhit\bar{a}$ ,  $dh\bar{u}t\bar{a}$  wurde. Daß die Neigung zur Ausstoßung des u durch die Stellung des Wortes im Kompositum verstärkt wurde, scheinen die Inschriften von Amarāvatī zu bestätigen.

Andererseits scheint die oben geäußerte Vermutung, daß die Quantität des Stammvokals längere Zeit geschwankt habe, ihre Bestätigung in den Inschriften von Mathurā zu finden, wo ja dhitā und dhītā nebeneinander erscheinen. Allzuviel ist aber auf die Schreibungen mit der Kürze nicht zu geben. Die Prakrit-Inschriften sind in der Schreibung der Länge gerade bei i und u sehr nachlässig; ich brauche nur daran zu erinnern, daß in der allerdings erheblich älteren Aśoka-Inschrift zu Kālsi grundsätzlich wohl das lange  $\bar{a}$ , nicht aber das lange  $\bar{\imath}$  und  $\bar{u}$  bezeichnet wird. Es ist unter

<sup>1)</sup> Grierson, ZDMG. L, S. 9, ist der Ansicht, daß Beng. jhī (LS. V¹, Stand. List Südwestl. Beng., Südöstl. Beng., Chākmā jhi, Haijong (Mymensingh) zhiu, Assam. ji (LS. V¹, S. 402 zī, Stand. List Sibsagar zī, Kamrup zīāk), Oriyā jhiā (jhiō) (LS. V², Stand. List jhia) auf dhīā zurückgehe. Ich stimme mit W. Schulze, SBAW. 1916, S. 7, überein, daß das nicht als bewiesen angesehen werden kann, solange nicht weitere Beispiele für den Übergang eines dh in jh vor palatalem Vokal beigebracht sind. Die Vokalisierung würde, soweit es sich um Beng. und Assam. handelt, keine Schwierigkeiten machen; für Or. sollten wir aber nach dem Zeugnis der Udayagiri-Inschrift 1346 u als Stammvokal erwarten. Das in Beng. gebrauchte duhitā ist natürlich aus dem Sk. entlehnt.

diesen Umständen nicht unmöglich, daß die Aussprache dhītā schon zur Zeit der Mathurā-Inschriften viel verbreiteter war als unser Material erkennen läßt, und meiner Ansicht nach schließt selbst die durchgängige Schreibung mit der Kürze in dhutā die Annahme, daß auch schon die Aussprache mit der Länge bestand, nicht aus. Hier können nur neue Funde weiter helfen.

# Zu den Upanisads.

## II. Die Sodaśakalavidya.

- 1. Übersetzung von Chandogya-Upanisad 4, 4-9.
- 4. 1. Satyakāma Jābāla redete seine Mutter Jabālā an: 'Ich wünsche das brahmanische Studium zu betreiben, Verehrliche. Welchem Geschlecht gehöre ich denn an?.' 2. Sie sprach zu ihm: 'Das weiß ich nicht, mein Kind, welchem Geschlecht du angehörst. Als Magd bin ich viel herumgekommen, da habe ich dich, als ich jung war, bekommen. Daher weiß ich nicht, welchem Geschlecht du angehörst. Aber ich heiße Jabālā, du heißest Satyakāma. Nenne dich also Satyakāma Jābāla.'
- 3. Er kam zu Häridrumata Gautama und sagte: 'Ich will bei dem Ehrwürdigen das brahmanische Studium betreiben. Ich möchte bei dem Ehrwürdigen als Schüler eintreten.' 4. Der sprach zu ihm: 'Welchem Geschlecht gehörst du denn an, mein Lieber?' Er sagte: 'Das weiß ich nicht, Ehrwürden, welchem Geschlecht ich angehöre. Ich habe meine Mutter gefragt, die hat mir geantwortet: "Als Magd bin ich viel herumgekommen, da habe ich dich, als ich jung war, bekommen. Daher weiß ich nicht, welchem Geschlecht du angehörst. Aber ich heiße Jabälä, du heißest Satyakāma." So bin ich denn Satyakāma Jābāla, Ehrwürden.' 5. Er sprach zu ihm: 'Das vermag niemand, der nicht ein Brahmane ist, so offen zu sagen. Bringe das Brennholz herbei, mein Lieber! Ich will dich als Schüler bei mir aufnehmen. Du bist nicht von der Wahrheit abgegangen.'

Nachdem er ihn als Schüler aufgenommen hatte, sonderte er vierhundert magere schwächliche Kühe ab und sprach zu ihm: 'Geh diesen nach, mein Lieber!' Der sagte, indem er sie forttrieb: 'Ich möchte nicht heimkehren, ehe es tausend geworden sind.'

Eine Reihe von Jahren blieb er draußen. Als es tausend geworden waren, 5. I. da rief ihn ein Stier an: 'Satyakāma!' 'Ehrwürdiger!' erwiderte er. 'Wir haben das Tausend erreicht, mein Lieber; treib uns zum Hause des Lehrers! 2. Ich will dir auch ein Viertel des Brahman kundtun.' 'Möge der Ehrwürdige es mir kundtun.' Er sprach zu ihm: 'Die östliche Himmelsgegend ist ein Sechzehntel. Die westliche Himmelsgegend ist ein Sechzehntel. Die nördliche Himmelsgegend ist ein Sechzehntel. Die nördliche Himmelsgegend ist ein Sechzehntel. Dies fürwahr, mein Lieber, ist

das aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman, das das Weitereiche heißt. 3. Wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Weitereiche verehrt, der wird weitereich in dieser Welt. Weitereiche Welten gewinnt, wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Weitereiche verehrt. 6. 1. Das Feuer wird dir ein Viertel kundtun.

Am nächsten Morgen trieb er die Kühe weiter. Wo sie sich gegen Abend befanden, da zündete er ein Feuer an, pferchte die Kühe ein, legte Brennholz auf und setzte sich westlich vom Feuer, nach Osten gewandt, bei ihm nieder. 2. Da rief ihn das Feuer an: 'Satyakāma!' 'Ehrwürdiger!' erwiderte er. 3. 'Ich will dir ein Viertel des Brahman kundtun, mein Lieber.' Möge der Ehrwürdige es mir kundtun.' Es sprach zu ihm: 'Die Erde ist ein Sechzehntel. Der Luftraum ist ein Sechzehntel. Der Himmel ist ein Sechzehntel. Das Meer ist ein Sechzehntel. Dies fürwahr, mein Lieber, ist das aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman, das das Unendliche heißt. 4. Wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Unendliche verehrt, der wird unendlich in dieser Welt. Unendliche Welten gewinnt, wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Unendliche verehrt. 7. 1. Eine Gans wird dir ein Viertel verkünden.'

Am nächsten Morgen trieb er die Kühe weiter. Wo sie sich gegen Abend befanden, da zündete er ein Feuer an, pferchte die Kühe ein, legte Brennholz auf und setzte sich westlich vom Feuer, nach Osten gewandt, bei ihm nieder. 2. Da flog eine Gans zu ihm herab und rief ihn an: 'Satya-kāma!' 'Ehrwürdige!' erwiderte er. 3. 'Ich will dir ein Viertel des Brahman kundtun, mein Lieber.' 'Möge mir die Ehrwürdige es kundtun.' Sie sprach zu ihm: 'Das Feuer ist ein Sechzehntel. Die Sonne ist ein Sechzehntel. Der Mond ist ein Sechzehntel. Der Blitz ist ein Sechzehntel. Dies fürwahr, mein Lieber, ist das aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman, das das Lichtreiche heißt. 4. Wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel das Brahman als das Lichtreiche verehrt, der wird lichtreich in dieser Welt. Lichtreiche Welten gewinnt, wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Lichtreiche verehrt. 8. 1. Ein Taucher wird dir ein Viertel kundtun.'

Am nächsten Morgen trieb er die Kühe weiter. Wo sie sich gegen Abend befanden, da zündete er ein Feuer an, pferchte die Kühe ein, legte Brennholz auf und setzte sich westlich vom Feuer, nach Osten gewandt, bei ihm nieder. 2. Da flog ein Taucher zu ihm herab und rief ihn an: 'Satyakāma!' 'Ehrwürdiger!' erwiderte er. 3. 'Ich will dir ein Viertel des Brahman kundtun, mein Lieber.' 'Möge mir der Ehrwürdige es kundtun.' Er sprach zu ihm: 'Der Odem ist ein Sechzehntel. Das Gesicht ist ein Sechzehntel. Das Gehör ist ein Sechzehntel. Dies fürwahr, mein Lieber, ist das aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des

Brahman, das das Stützenreiche heißt. 4. Wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Stützenreiche verehrt, der wird stützenreich in dieser Welt. Stützenreiche Welten gewinnt, wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Stützenreiche verehrt.'

9. 1. Er gelangte zum Hause des Lehrers. Der Lehrer redete ihn an: 'Satyakāma!' 'Ehrwürdiger!' erwiderte er. 2. 'Fürwahr, du strahlest, mein Lieber, wie einer, der das Brahman kennt. Wer hat dich denn unterwiesen?' 'Andere als Menschen', antwortete er, 'ich wünsche aber, daß der Ehrwürdige es mir kundtue. 3. Denn ich habe von Leuten, die dem Ehrwürdigen gleichen, gehört, daß, von dem Lehrer erlernt, die Wissenschaft den geradesten Weg geht.' Da tat er ihm ganz dasselbe kund. Dabei wich nichts ab.

## 2. Erläuterungen.

- 4, 4, 1 vivatsyāmi. Im PW. wird das als Futurum von vas mit vi aufgefaßt. Allein in der Verbindung mit brahmacaryam ist sonst nur das Simplex belegt; so in der Upaniṣad selbst 4, 4, 3; 4, 10, 1; 8, 7, 3. Böhtlingk hat daher, wie ich glaube, mit Recht vivatsyāmi in vivatsāmi verändert. Von ähnlichen Formen, die sicherlich ebenfalls alle auf Fehlern beruhen, führt Whitney, Sk. Gr. § 1036 jijñāsyāmaḥ (Mbh. 3, 13274 C = 197, 1 B = 200, 1 K), didhakṣyāmi (Rām.), mīmāṃsyant- (Gobh. Gṛh. S.) an; dazu weiter parijigrahīṣyan Kauṣ. Brāhm. 2, 9¹).
- 4, 4, 2 bahv aham carantī paricāriņī yauvane tvām alabhe. Es kann gar keinem Zweifel unterliegen, daß Jabālā damit auf die uneheliche Geburt des Sohnes anspielt. Die alte Zeit, die sogar den Vyāsa zu einem außerehelichen Sohn des Parāśara machte, sah darin offenbar keinen großen Makel. Nach Śaṅkara soll allerdings Jabālā hier erklären, sie habe soviel mit der Bedienung der Gäste im Hause ihres Mannes zu tun gehabt, daß sie darüber den Namen seines Gotra vergessen habe, und es sei auch nachher keine Zeit gewesen, danach zu fragen, weil der Mann früh gestorben sei: bahu bhartṛgṛhe paricaryājātam atithyabhyāgatādi²) caranty aham paricāriņā paricarantīti paricaraṇaśīlaivāham paricaraṇacittatayā gotrādismaraṇe mama mano nābhūt | yauvane ca tatkāle tvām alabhe labdhavaty asmi | tadaiva te pitoparataḥ | ato 'nāthāham. Diese abgeschmackte Erklärung, die von Raṅga-Rāmānuja wiederholt wird, beweist nur, daß Śaṅkara an der außerehelichen Geburt des Satyakāma Anstoß nahm und sich bemühte, sie hinwegzuinterpretieren.

Für bravīthā iti (Böhtlingk) ist, wie in der Ausgabe der Ānazd. Sanskr. Ser. und der Benares-Ausgabe bruvīthā iti zu lesen.

4, 4, 4 somya. Diese Form bieten die meisten Handschriften hier und an allen anderen Stellen der Up. Sie findet sich durchweg in der Anrede

<sup>1)</sup> Vgl. dazu die Bemerkung von Keith, Rigveda Brahmanas, S. 356.

<sup>2)</sup> Ranga-Rāmānuja liest besser -tādibhyah.

auch in der Mund. Up. (2, 1, 1. 10; 2, 2, 2. 3) und Praś. Up. (4, 7. 10; 6, 2). Die Brh. Ār. Up. hat somya in 3, 2, 13, aber saumya in 3, 1, 2, während das Śat. Br. an den beiden entsprechenden Stellen (14, 6, 1, 3; 2, 13) saumya liest. Bei der Übereinstimmung verschiedener Texte halte ich es nicht für gerechtfertigt, somya einfach durch saumya zu ersetzen, wie Böhtlingk es getan hat.

4, 5, 1 rṣabhaḥ. Śaṅkara sucht in eigenartiger Weise zwischen dem Stier und den im folgenden genannten drei Verkündern, dem Feuer, der Gans und dem Taucher, und den von ihnen verkündeten Teilen der Lehre eine Beziehung herzustellen. Der Stier, dessen Lehre von den Himmelsgegenden handelt, soll der in den Stier eingegangene Gott Vāyu sein, da er mit den Himmelsgegenden zusammenhänge: väyudevatā diksambandhinī tuṣṭā saty ṛṣabham anupraviśyarṣabhāpannānugrahāya. Das Feuer, dessen Lehre sich auf Erde, Luft, Himmel und Meer bezieht, soll Agni sein, der den ihn selbst betreffenden Teil der Lehre verkünde: ātmagocaram era darsanam agnir abravīt. Die Gans soll Āditya, der Sonnengott, sein, da ihre Lehre von den himmlischen Lichterscheinungen handle: hamsa ādityah śauklyāt patanasāmānyāc ca ... jyotirviṣayam eva ca darśanam provācāto hamsasyādityatvam pratīyate. Der Taucher endlich, dessen Lehre die Sinnesorgane betrifft, soll Prāṇa sein, weil er als Wasservogel mit den Wassern zusammenhänge: madgur udakacaraḥ pakṣī sa cāpsaṃbandhāt prāṇaḥ . . . sa ca madguḥ prāṇaḥ svaviṣayam eva ca darśanam uvāca. Nach Śankara sind es also Vāyu, Agni, Āditya und Prāṇa, die die Lehre verkünden, und zwar ein jeder von ihnen den Teil, der das eigene Gebiet betrifft. Ähnlich erklärt Vedesa rsabhah als śrestho vāyur eva vṛṣabharūpaḥ san, agniķ als agnir devatārūpaķ, haṃsaķ als haṃsarūpas caturmukhaķ, madguḥ als jalavāyasarūpo varuṇaḥ, während Ranga-Rāmānuja sich mit der Bemerkung begnügt, in den Stier sei eine bestimmte, mit der Hütung der Kühe zufriedene Gottheit eingegangen: gavām samrakṣaṇena prītadevatāvišeṣādhiṣṭhitarṣabhaḥ.

Deussen, S. 121, bezeichnet Śańkaras Erklärung als wohl annehmbar; ich halte sie im Gegenteil für ganz unwahrscheinlich. Allerdings läßt sich einiges anführen, was die Deutungen verständlicher macht. Vāyu steht zu den Himmelsgegenden in einem nahen Verhältnis, weil er ihr Sprößling ist: tāsām (disām) vāyur vatsah Chānd. Up. 3, 15, 2; vāyur disām yathā garbhah Bṛh. Ār. Up. 6, 4, 22. Haṃsa ist in der späteren vedischen Zeit geradezu zu einem Namen der Sonne geworden; siehe z. B. AV. 10, 8, 18 = AV. 13, 2, 38; 3, 14. 11, 4, 21. Der Prāṇa hat die engsten Beziehungen zum Wasser. Nach Bṛh. Ār. Up. 1, 5, 13 ist das Wasser sein Leib: prāṇa-syāpaḥ śarīram. Nach der Lehre des Uddālaka Āruṇi wird der feinste Bestandteil des getrunkenen Wassers zum Prāṇa, denn aus Wasser besteht der Prāṇa: āpomayaḥ prāṇaḥ Chānd. Up. 6, 5, 2. 4; 6, 3. 5; 7, 1. 6. Und diese Anschauung hat schon in älterer Zeit bestanden; schon Jaim. Up. Br.

3. 10. 9 steht der Satz: prāņo hy āpaḥ. Allein das alles genügt doch nicht, um Śańkaras Deutung zu rechtfertigen. Man müßte doch zum mindesten erwarten, daß in allen Fällen gleichmäßig eine allgemein anerkannte oder sofort zu erkennende Beziehung zwischen der Gottheit und ihrer Erscheinungsform auf der einen Seite und der verkündeten Lehre auf der anderen Seite bestände. Allein davon kann höchstens im Fall der Sonne die Rede sein. Für Vāyu und Prāṇa fehlte die feste Verbindung mit der Erscheinungsform; weder tritt Vāyu gewölmlich als Stier auf noch Prāņa als Taucher. In dem Fall Agnis anderseits ist es keineswegs ohne weiteres verständlich. daß sich die von ihm verkündete Lehre auf seine eigenen Stätten bezieht, denn wenn es sich auch wohl nachweisen ließe, daß Agni auf der Erde, im Luftraum, im Himmel und im Meere weilt, so sind bekanntlich charakteristisch für ihn doch nur drei, nicht vier Stätten1). Schließlich aber darf man doch nicht außer acht lassen, daß der Text selbst auch nicht mit einem Worte andeutet, daß die Verkünder Erscheinungsformen von Göttern sind.

Nun läßt sich aber auch zeigen, daß man zu einer Zeit, die sich zwar nicht genauer bestimmen läßt, die aber sicherlich weit vor der Sankaras liegt, die vier Verkünder ganz anders gedeutet hat. Maitr. Up. 6, 34 wird die Beibehaltung des Opferkultes gelehrt, weil man in dem Opferfeuer ein Symbol des mit dem Brahman identischen Ätman sieht. Der Opferer soll, nachdem er die Spende in die Hand genommen, die Gottheit mit einem Mantra überdenken, der in unserm Text lautet:

hiranyavarnah sakuno hrdy āditye pratisthitah | madgur hamsas tejovrsah so 'sminn agnau yajāmahe ||

Rāmatīrtha erklärt die drei Beiwörter im dritten Pāda: madgur jalacarah pakṣī | sa yathā jale nimagna iva gacchati tathā hṛdy ātmā jīvarūpah sampūrņo 'pi yathāvadanavabhāsanān madgusadṛśaḥ | haṃso mānasasaro-'mbhoruhavanavihārī pakṣiviśeṣaḥ | sa yathā śuddhas tathāditye puruṣo brahmarūpo yatah sa tejovrsas tejasā śresthas tejobahula ity arthah. Im Anschluß daran übersetzt Cowell: 'Bright of hue as gold-like a bird-abiding in the heart and in the sun, as a diver bird, as a swan-of mighty lustre-Him (the Soul) we worship in this fire.' M. Müller gibt tejovrşah durch 'strong in splendour' wieder; Deussen übersetzt: 'Der Vogel, welcher goldfarbig im Herzen, in der Sonne wohnt, Taucher und Wanderer, glutregnend, ihn hier im Feuer ehren wir.' Wenn auch madgu usw. hier selbstverständlich im übertragenen Sinn zu nehmen sind, so halte ich es doch nicht für richtig, die Gans zu einem 'Wanderer' zu verflüchtigen, und die Auffassung von tejovṛṣaḥ als 'glutregnend' ist grammatisch unmöglich; 'glutregnend' könnte höchstens tejovarsah sein. Aber auch ein Kompositum tejovrsah im Sinne von tejasā vṛṣaḥ 'mächtig durch Glut' ist, wenn auch vielleicht nicht un-

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Daß Vedesas Deutung, wo sie von Sankara abweicht, noch weniger auf Wahrscheinlichkeit Anspruch erheben kann, braucht wohl kaum gesagt zu werden.
 6402 Lüders, Kleine Schriften

möglich, doch im höchsten Maße unwahrscheinlich. Vergleichen wir nun die Reihe madguh, hamsah, tejovrsah mit der Reihe der Verkünder des Brahman in unserer Stelle: rṣabhaḥ, agniḥ, haṃsaḥ, madguḥ, so sehen wir, daß sich die beiden völlig decken, sobald wir tejovrsah in zwei Worte: tejo vrsah zerlegen. Sogar die Aufeinanderfolge der einzelnen Glieder innerhalb der Reihe ist dieselbe; die Maitr. Up. führt sie nur in umgekehrter Folge auf. Tejas ist in der Sprache der Brāhmaņas und Upaniṣads oft genug ein Synonym von agni. Hier erklärt sich der Gebrauch des Wortes insbesondere noch durch die Rücksichtnahme auf das folgende so 'sminn agnau; der Verfasser suchte die Tautologie zu verschleiern. Ich übersetze den Mantra daher: 'Der goldfarbene Vogel, der im Herzen und in der Sonne wohnt, der Taucher, die Gans, die Feuersglut, der Stier, der ist in dem Feuer hier. Wir verehren (ihn in dem Feuer hier).' Daß zwischen diesem Mantra und der Chand. Up. direkte Beziehungen bestehen, wird niemand in Abrede stellen. Nun ist aber nicht anzunehmen, daß der Mantra älter ist als die Maitr. Up. selbst. Wenn man ihm auch der Metrik nach vielleicht ein höheres Alter zubilligen könnte, so wird er doch durch die Sprache in eine spätere Zeit hinabgerückt; der Gebrauch des a-Stammes vrsa anstatt des an-Stammes vṛṣan ist in der Literatur erst seit Manu belegt. Die Maitr. Up. aber hat an anderen Stellen nachweislich die älteren Upanisads und insbesondere auch die Chand. Up. benutzt. Es kann daher als völlig sicher gelten, daß der Verfasser des Mantra auch jene vier Namen für das Brahman aus der Chand. Up. genommen hat. Er muß also den Stier, das Feuer, die Gans und den Taucher, die dort auftreten, als Repräsentanten des Brahman gedeutet haben; das Brahman würde danach gewissermaßen sich selbst verkünden.

Es braucht kaum gesagt zu werden, daß auch das eine spätere Deutung ist, nicht besser und nicht schlechter als die Śańkaras. Es fragt sich aber, ob nicht doch in dem Text etwas enthalten ist, was zu so seltsamer Ausdeutung Anlaß geben konnte. Und da liegt in der Tat eine Vermutung nahe. Der Taucher ist ein jalecara; er gehört mehr noch als andere Wasservögel dem Wasser an, weil er im Wasser untertauchend seine Nahrung sucht<sup>1</sup>). Den haṃsa anderseits stellt sich der Inder mit Vorliebe als hoch am Himmel dahinfliegend vor. In der Upaniṣad selbst (4, 1, 2) wird von den nächtlich am Himmel dahinziehenden haṃsas erzählt; haṃsā ādiccapathe yanti, die haṃsas ziehen auf dem Pfade der Sonne, heißt es Dhp. 175. Zu dem madgu und dem haṃsa als den Bewohnern des Wassers und der Luft gesellt sich der Stier offenbar als das Tier der Erde. Damit wird dann auch die merkwürdige Zusammenstellung der drei Tiere mit dem Feuer

<sup>1)</sup> Manu 5, 13 nimajjatas ca matsyādān. Kullūka: nimajjya ye matsyān khādanti tān madguprabhṛtīn. Wie sehr für den Inder der Taucher ein im Wasser, nicht nur auf dem Wasser lebendes Tier ist, zeigt auch die angeführte Ausdeutung auf Varuna bei Vedesa.

begreiflich. Für dieses vierte Element fehlte es natürlich an einem Bewohner aus dem Tierreich; so wurde notgedrungen das Feuer selbst in die Reihe eingefügt. Aus den vier Elementen — pṛthivī, agni, ākāśa¹) und āpas in der Sprache der Upanisads — erscheint also ein Wesen, um die Natur des Brahman zu verkünden. Nichts hindert uns aber anzunehmen. daß der Verfasser der Upanişad Stier, Gans und Taucher noch als wirkliche Tiere betrachtete, die dem Schüler ihr Wissen mitteilen, so wie in den Fabeln Tiere die Menschen in der Lebensklugheit unterweisen. Jene Tiere sind nicht Repräsentanten der Elemente, sondern nur mit Bedacht mit Rücksicht auf die Elemente gewählt und, soweit möglich, ist auch bei der Verteilung der einzelnen Lehren auf die Verkünder darauf gesehen, daß eine gewisse Beziehung zwischen ihnen obwalte. Wenigstens erscheint es passend, daß das Tier der Erde die Lehre von den Himmelsgegenden und das Tier des ākāśa die Lehre von Feuer, Sonne, Mond und Blitz vorträgt, denn 'im ākāśa sind beide, Sonne und Mond, Blitz, Gestirne, Feuer' (Chānd. Up. 7, 12, 1). Das ist aber noch keine Symbolik; die hat erst der Mantraverfasser hineingetragen, wenn er in madgu, hamsa, tejas, vrsa Namen der Elemente sieht und sie weiter mit dem Brahman identifiziert. Anderseits geht Oldenberg, Lehre der Upanishaden, S.170, meines Erachtens weit über alles Beweisbare oder auch nur Wahrscheinliche hinaus, wenn er vermutet, daß hier die Umformung eines alten Märchens vorliege, in dem die Tiere zu dem Knaben von ganz anderen Dingen redeten. Wir haben nicht den geringsten Grund, dem Verfasser die Originalität der Erfindung abzusprechen.

4, 5, 2 pādam. M. Müller, Böhtlingk und Deussen geben das Wort durch 'Fuß' wieder und könnten sich dafür auf Ranga-Rāmānuja berufen, der bemerkt: ekaikasya hi goḥ pādasya catvāro 'vayavāḥ purataḥ khura-dvayaṃ pṛṣṭhataḥ pārṣṇidvayaṃ cātaḥ pādas catuṣkalo bhavati. Allein da sich der pāda hier aus vier kalās zusammensetzt und kalā hier nur 'Sech-

<sup>1)</sup> Oder vielleicht vāyu. Für ākāśa spricht, daß z. B. Bṛh. Ār. Up. 4, 3, 19 von einem Falken oder Adler gesagt wird, daß er ākāśe fliege. Natürlich war hier durch die Vierteilung der Lehre die Beschränkung auf vier Elemente gegeben. Ähnlich fehlt z. B. Agni unter den Elementen Šat. Br. 10, 1, 6, 4—9 in der Reihe pṛthivī, āpas, ākāśa, vāyu, āditya, div, weil Agni selbst mit den Elementen identifiziert wird, oder Bṛh. Ār. Up. 4, 4, 5 in der Reihe pṛthivī, āpas, vāyu, ākāśa, weil das Feuer aus anderen Gründen in die folgende Reihe tejas-atejas, kāma-akāma, krodha-akrodha, dharma-adharma verschoben war. Es ist aber zu beachten, daß, wie schon Oldenberg, Vorwiss. Wissenschaft, S. 58ff., bemerkt hat, die fünf Elemente auch zur Zeit der älteren Upaniṣads noch keineswegs immer ein geschlossenes System bilden. Charakteristisch in dieser Hinsicht ist Bṛh. Ār. Up. 2, 5, 1ff., wo die Liste der 14 Erscheinungsformen der Außenwelt mit pṛthivī, āpas, agni, vāyu beginnt, aber der ākāśa erst an zehnter Stelle genannt wird, oder Bṛh. Ār. Up. 3, 7, 3ff., wo pṛthivī, āpas, agni die Aufzählung der 12 von Ātman gelenkten 'Gottheiten' eröffnet, vāyu aber an fünfter und ākāśa wieder an zehnter Stelle erscheint.

zehntel' bedeuten kann, so kann auch  $p\bar{a}da$  hier nur durch 'Viertel' übersetzt werden, wie Hertel, Weisheit der Upanischaden, S. 66ff., es getan hat.  $prak\bar{a}\dot{s}av\bar{a}n$ . M. Müller übersetzt das Wort mit 'endowed with splen-

dour', Böhtlingk mit 'hell', Hertel mit 'sichtbar'. Allein zwischen Namen und Wesen muß doch hier genau so wie in den folgenden Fällen ein innerer Zusammenhang bestellen. Die disah aber haben nichts mit dem Licht zu tun, sondern sind ein Ausdruck für den nach allen Seiten sich erstreckenden Raum; vgl. Brh. Ār. Up. 4, 1, 5 yām kām ca disam gacchati naivāsyā antam gacchati | anantā hi disah. Deussen hat daher sicherlich recht, wenn er prakāśavān durch 'weitenliaft' wiedergibt. In genau demselben Sinn wird das Wort Chānd. Up. 7, 12, 2 gebraucht: sa ya ākāšam brahmety upāsta ākāśavato vai sa lokān prakāśavato 'sambādhān urugāyavato 'bhisidhyati | yāvad ākāśasya gatam tatrāsya yathākāmacāro bhavati ya ākāśam brahmety upāste 'wer den Raum als das Brahman verehrt, der erlangt raumversehene Welten, weiteverseliene, unbeengte, mit weitem Ausschreiten verseliene, und soweit sich der Raum erstreckt, soweit wird ihm Umherschweifen nach Belieben zuteil, wenn er den Raum als das Brahman verehrt'. Auch hier kommt es ausschließlich auf die Weite, nicht auf die Helle an; die Lichtwelten (tejasvato lokān bhāsvato 'pahatatamaskān) gewinnt man durch Verehrung des tejas (ebd. 7, 11, 2). Auch für die epische und klassische Sprache steht die Bedeutung 'Freie; freier, offner Platz' für prakāśa fest, wie das PW. zeigt, und schon RV. 10, 124, 6 steht prakāśa unmittelbar neben dem weiten Luftraum: idám svàr idám íd āsa vāmám ayám prakāśá urv àntárikṣam. Die Bedeutungsentwicklung ist auch nicht gerade auffällig, wenn man bedenkt, daß das von derselben Wurzel gebildete  $\bar{a}k\bar{a}\dot{s}a$  von Anfang an nichts weiter als den freien Raum bedeutet 1). Gewiß ist prakāśavān bei der vorgeschlagenen Auffassung nicht viel anderes als das folgende anantavān. Allein das spricht nicht gegen die Richtigkeit der Erklärung. Auf die Helle bezogen, würde prakāsavān dem folgenden jyotişmān genau so nahe stehen. Von dem Wissenden gebraucht, soll prakāsavān nach Śankara 'berühmt' (prakhyātaḥ) bedeuten. Die angeführte Stelle aus der Chānd. Up. legt es nahe, es vielmehr auf die ungehinderte Bewegungsfreiheit zu beziehen; wie dem prakāśavato ha lokāñ jayati dort ākāśavato vai sa lokān prakāśavataķ ... abhisidhyati entspricht, so dem prakāśavān ... bhavati dort yāvad ākāśasya gatam tatrāsya yathākāmacāro bhavati.

4, 6, 1 yatrābhisāyam babhūvuh. Śankara: yatra yasmin kāle deśe 'bhi sāyam niśāyām abhisambabhūvur ekatrābhimukhyah sambhūtāh; Ranga-Rāmānuja: yatra deśe sāyamkāle 'bhibabhūvuh. Schon im PW. wird abhisāyam richtig verbunden und auf abhiprātar in Bṛh. Ār. Up. 6, 4, 19 verwiesen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Angabe 'Licht, Helle' im PW. beruht auf einem Irrtum, den Böhtlingk später berichtigt hat.

4, 8, 3 āyatanavān 'das mit Stützen versehene')'. Śańkara will das āyatana auf das manas beschränken (āyatanam nāma manah sarvakaranopahṛtānāṃ bhogānāṃ tad yasmin pāde vidyata ity āyatanavān nāma pādah), wahrscheinlich mit Rücksicht auf Chānd. Up. 5, 1, 5: mano ha vā āyatanam²) und entsprechend der späteren Überordnung des manas über die indriyas. Allein davon kann hier keine Rede sein. Wie vorher die vier Himmelsgegenden als Weite (prakāśa), Erde, Luftraum, Himmel und Meer als Unendlichkeit (ananta), Feuer, Sonne, Mond und Blitz als Licht (jyotis) zusammengefaßt sind, so muß auch hier āyatana die Zusammenfassung von Odem, Gesicht, Gehör und manas sein3). Daraus geht mit Sicherheit hervor, daß die Lehre von den prānas4) als den āyatanas des Brahman bereits bestand. Diese Lehre vertritt auch Yājñavalkya in dem Gespräch mit Janaka von Videha, Brh. Ar. Up. 4, 1, 2ff., indem er der Reihe nach vāc, prāņa, cakşus, śrotra, manas und hṛdaya für die āyatanas des Brahman erklärt, während der ākāśa seine pratisthā ist5). Wenn aber an unserer Stelle ayatana ohne nähere Erklärung für die pranas verwendet werden konnte, so legt das die Vermutung nahe, daß der Ausdruck in diesem Sinne allgemein bekannt war, wenn er sich auch in der Folgezeit nicht gehalten hat. Mir ist das um so wahrscheinlicher, als āyatana in der buddhistischen Terminologie als Bezeichnung der sechs Sinnesorgane und weiter dann auch der ihnen entsprechenden Objekte wiederkehrt. Man scheint äyatana bei den Buddhisten mit Rücksicht auf den sparsa erklärt zu haben, der als die Vereinigung des Sinnesorganes, des Objektes und des auf diesen beiden beruhenden Erkennens gefaßt wird und so die Sinnesorgane und ihre Ob-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hertels Übersetzung 'das Stützende' ist grammatisch unrichtig und verfehlt den Sinn.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Śańkaras Erklärung ist hier dieselbe wie an unserer Stelle: indriyopahṛtānāṃ viṣayāṇāṃ bhoktrarthānāṃ pratyayarūpāṇāṃ mana āyatanam āśrayaḥ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Wer das bestreitet, muß schon annehmen, daß die Namen der vier Viertel dem Verfasser der Upaniṣad überkommen und von ihm neu gedeutet seien. In dem Fall könnte āyatanavān ursprünglich der 'Stützenreiche' etwa in dem allgemeinen Sinne des fest Gegründeten gewesen sein. Allein für eine solche Annahme liegt nicht der geringste Anlaß vor.

<sup>4)</sup> Zu den genannten ist sicherlich noch die vāc zu stellen, die hier nur wegen der Einstellung auf die Vierzahl fortgelassen ist.

<sup>5)</sup> Wie die psychischen Organe die āyatanas des Brahman sind, so haben sie wiederum āyatanas in den körperlichen Organen. Ait. Up. 1, 2, 1 ff. wird auseinandergesetzt, wie die acht Lokapālas, die Ātman geschaffen, weil es ihnen an Kraft fehlt, den Ātman bitten: 'Ersinne einen Stützpunkt für uns, auf den gestellt wir Speise essen mögen' (āyatanam nah prajānīhi yasmin pratishitā annam adāma). Ātman führt, nachdem sie Kuh und Pferd abgelehnt, ihnen den Menschen vor und fordert sie auf, je nach ihrem Stützpunkt in ihn einzufahren (yathāyatanam pravišata). Darauf geht Agni als vāc in den Mund ein, Vāyu als prāna in die Nasenlöcher, Āditya als cakṣus in die Augen, die Himmelsgegenden als śrotra in die Ohren, die Kräuter und Bäume als loman in die Haut, Candramas als manas in das Herz, Mṛtyu als apāna in den Nabel, die Wasser als retas in das Zeugungsglied.

jekte als Ursprungsstätte, Sitz, Ursache hat. So wird z. B. Dīgh. N. 1, 3, 71 von den sechs Berührungsgebieten, phassāyatanāni, gesprochen und Buddhaghosa bemerkt dazu (Sum. I, 124f.): tattha cha phassāyatanāni nāma cakkhum phassāyatanam sotam ghānam jivhā kāyo mano phassāyatanan ti imāni cha | sañjātisamosaraṇakāraṇapaññattimattesu hi ayaṃ āyatanasaddo vattati | tattha kambojo assānam āyatanam gunnam dakkhināpatho ti sanjātiyam vattati | sanjātiṭṭhāne ti attho | manorame āyatane sevanti nam vihangamā ti samosaraņe | sati sati āyatane ti kāraņe | araññāyatane pannakutīsu sammantīti paññattimatte | svāyaṃ idha sañjātiādiatthattaye pi yujjati | cakkhādisu hi phassapancamakā dhammā sanjāyanti samosaranti tāni ca teṣaṃ kāraṇan ti āyatanāni | idha pana cakkhuñ ca paṭicca rūpe ca uppajjati cakkhuviññāṇaṃ | tiṇṇaṃ saṃgati phasso ti iminā nayena phassasīsen'eva desanam āropetvā phassam ādim katvā paccayaparamparam dassetum cha phassāyatanānīti vuttāni. Die völlige Verschiedenheit der Auffassung von āyatana in den Upaniṣads und bei den Buddhisten schließt meines Erachtens den gemeinsamen Ursprung nicht aus; der alte Buddhismus wird hier wie in anderen Fällen den Namen aus der allgemein gültigen philosophischen Terminologie der Zeit übernommen und ihm einen anderen Sinn untergelegt haben.

4, 9, 2 brahmavid iva vai somya bhāsi | ko nu tvānušašāsa. Ebenso 4, 14, 2 brahmavida iva somya te mukham bhāti | ko nu tvānušašāsa. Es ist wegen der literarischen Zusammenhänge vielleicht nicht überflüssig, auch auf die buddhistische Parallele zu dieser Äußerung zu verweisen. Als Moggallāna seinen Freund Sāriputta, der, von Assaji belehrt, die Wahrheit erkannt hat, auf sich zukommen sieht, da fragt er ihn: vippasannāni kho te āvuso indriyāni | parisuddho chavivanno pariyodāto | kacci nu tvam āvuso amatam adhigato | Mahāv. 1, 23, 6; vgl. ebenda 3. 8.

bhagavāṃs tv eva me kāme brūyāt. Sankara faßt me kāme als 'nach meinem Wunsch': bhagavāṃs tv eva me kāme mamecchāyām brūyāt kim anyair uktena nāham tad gaṇayāmīty abhiprāyah. Nach Vedeśa soll me kāme 'zu meinem Heile' bedeuten: me mama kāme śubhārtham, während Raṅga-Rāmānuja in kāme den Sinn sucht 'wenn du es wünschest': kāma icchāyāṃ satyām me bhagavān eva vakṣyati | mama kimartham itaraprārthanam ity arthaḥ. Die beiden letzten Erklärungen sind sicherlich falsch. Von den europäischen Übersetzern hat Böhtlingk die Bedeutung des Satzes völlig verkannt, wenn er den Text zu bhagavāṃs tv evam eko me brūyāt verändert und übersetzt: 'Jedoch könnte der Erhabene, aber auch nur er allein, mir es auf diese Weise verkünden.' Daß das unrichtig ist, geht schon daraus hervor, daß Böhtlingk, um die Gedankenverbindung mit dem Folgenden herzustellen, gezwungen ist, hi durch 'auch' wiederzugeben: 'Auch hörte ich ja von Lehrern' usw. M. Müller und Deussen schließen sich Sankara an; der erstere übersetzt kāme durch 'I wish', Deussen durch 'bitte'!),

<sup>1)</sup> Hertels Übersetzung ist ganz frei.

dem Sinne nach gewiß richtig, aber grammatisch ist kāme, wie Deussen bemerkt, schwerlich haltbar. Man könnte allenfalls eine Parallele dazu in RV. 10, 128, 2 finden: mámäntáriksam urúlokam astu máhyam vátah pavatām káme asmín, aber daß die Ausdrucksweise auch hier als ungewöhnlich empfunden wurde, zeigt die Vulgata des AV. (5, 3, 3), wo kame asmín selbst gegen das Metrum zu kámāyāsmai verändert ist. Ebensowenig befriedigt Deussens Vorschlag, kāmam zu lesen, da das Wort der Bedeutung nach nicht hierher paßt. Im Epos begegnet, wie das PW. zeigt, öfter ein kāmayā in der Verbindung mit brūhi oder prabrūhi im Sinne von 'sage mir zu Liebe; sage, ich bitte'; allein dies kāmayā liegt von kāme doch zu weit ab, als daß man es an unserer Stelle etwa einsetzen dürfte, und dasselbe gilt von kāmaye, das man etwa, in Analogie zu manye, als eine eingeschobene 1. Pers. Sing. auffassen könnte. Für weitaus das Wahrscheinlichste halte ich es, daß kāmo zu lesen ist. Pāņ. 3, 3, 153 lehrt den Gebrauch des Optativs zum Ausdruck eines Wunsches, wenn nicht kaccit dabei steht; als Beispiele gibt die Kāśikā: kāmo me bhuñjīta bhavān, abhilāṣo me bhuñjīta bhavān. Lesen wir bhagavāṃs tv eva me kāmo brūyāt, so entspricht der Satz genau dem Mustersatz der Kāśikā; es ist nur der wichtigste Begriff bhagavān eva vorweggenommen. Es erscheint mir auch ganz begreiflich, daß die Konstruktion später verkannt und kāmo deshalb zu kāme verändert werden konnte.

4, 9, 3 ācāryād dhaiva vidyā viditā sādhiṣṭhaṃ prāpayatīti. So liest Böhtlingk und die Ausgabe in der Bibl. Ind., auch Vedesa in seinem Kommentar, wenigstens nach dem mir vorliegenden Druck. Die Lesart prāpa-yatīti beruht aber offenbar nur auf Konjektur. Nach den Angaben der Ausgabe der Anand. Sanskr. Ser. bieten die Handschriften des Textes zur Hälfte prāpatīti, zur Hälfte prāpad iti; dasselbe Schwanken zeigen die Handschriften von Sankaras Kommentar. Die von Ranga-Rāmānujas Kommentar begleitete Ausgabe der Anand. Sanskr. Ser. hat nur prapad iti, ebenso nach Böhtlingk die Benares-Ausgabe und die Tübinger Handschriften. Ein Präsens prāpati ist für diese Zeit ganz unwahrscheinlich, wenn es auch seinen Reflex in Pr. pāvadi, pāvai hat. Ebensowenig paßt der Aorist prapat hierher. Und die Bedeutung verbietet überhaupt, an eine Form des Aktivs von prāp zu denken. Śaikara erklärt allerdings: ācāryād dhaiva vidyā viditā sādhutamatvam prāpnoti und Raiga-Rāmānuja und Vedeśa schreiben ihm das nach, der letztere sogar, obwohl er prāpayati liest. Danach müßten die Worte bedeuten: 'sie erreicht den Zustand der richtigsten, sie wird die richtigste.' Allein dieser Sinn befriedigt nicht, sädhistham kann auch schwerlich im Sinne eines abstrakten Nomens stehen. und prāpnoti wird in dieser Verbindung sonst kaum gebraucht. Die Übersetzer legen denn auch alle das Kausativ zugrunde. M. Müller und Hertel betrachten sādhişiham als Objekt; M. Müller: 'that only knowledge which is learnt from a teacher leads (prāpayati) to real good', Hertel, der prāpayed

lesen will: 'nur die Wissenschaft könne zum Besten (= völlig zum Ziele) führen, die man aus dem Munde seines Lehrers empfangen habe'. M. Müller hat den beabsichtigten Sinn sicherlich verfehlt, aber auch Hertel kann ich nicht zustimmen. Abgesehen davon, daß sädhistham nicht 'das letzte Ziel' bedeuten kann, handelt es sich, wie aus dem Schluß der Erzählung klar hervorgeht, nicht darum, daß Satyakāma glaubt, noch nicht der Weisheit letzten Schluß gehört zu haben, sondern nur darum, daß der richtige Weg bei der Erwerbung des Wissens die Belehrung durch den Lehrer ist. Insofern geben Böhtlingk und Deussen, die sādhistham als Adverb zu fassen scheinen, die Worte richtig wieder: 'daß ein von einem Lehrer erlerntes Wissen am besten zum Ziele führe' (prāpayati); 'daß das Wissen, welches man vom Lehrer lernt, am sichersten zum Ziele führt' (prāpayati). Allein das hier vorausgesetzte prāpayati hat, wie schon bemerkt, in den Handschriften gar keine Stütze. Die überlieferte Form, von der wir ausgehen müssen, ist prāpad, wofür auch prāpati nur eine schlechte, wenn auch ältere Konjektur ist. Gegen Hertels Vorschlag prāpad zu prāpayed zu verbessern, erhebt sich das Bedenken, daß man nicht einsieht, wie eine so klare Form wie prāpayed in der Überlieferung zu prāpad entstellt werden konnte. Ich glaube, der Fehler sitzt etwas tiefer. Ait. Br. 6, 1, 3 erscheint ein Wort prapad 'Gang, Weg'. Es wird dort erzählt, daß der Schlangenseher Arbuda Kādraveya alle Mittage auskroch, um den Göttern bei einem Somaopfer in Sarvacaru Hotrdienste zu leisten. Daran wird die Bemerkung gekniipft: sa ha sma yenopodāsarpat tad dhāpy etarhy arbudodāsarpaņī nāma prapad asti 'der Gang, auf dem er auskroch, besteht noch heute unter dem Namen Arbudodāsarpaņī'. Dieses prapad suche ich auch hier. Ācāryād dhaiva vidyā viditā sādhiṣṭhaprapad iti, wörtlich 'von dem Lehrer erlernt, ist die Wissenschaft eine, deren Weg (oder Gang) der geradeste ist', würde allen Anforderungen genügen. Ich glaube freilich, daß wir in noch engerem Anschluß an die Überlieferung sādhiṣṭhaṃprapad 'deren Weg am geradesten ist' zu lesen haben. Bahuvrīhis mit adverbialem Vorderglied sind häufig genug; dennoch weiß ich zur Zeit aus dem Sanskrit eine ganz genaue Parallele nicht anzuführen, wohl aber aus der Sprache der Asoka-Inschriften. Im zweiten Säulenedikt findet sich das Bahuvrīhi cilamthitikā, cilamthitīkā auf dhammalipi bezogen, 'von langer Dauer' 1). Natürlich steht eine solche Bildung unter dem Einfluß der danebenstehenden verbalen Ausdrucksweise. Man sagte cilamthitikā, weil man gewohnt war, cilam ciṭṭhati zu sagen²). Ebenso wird man sādhiṣthamprapat gebildet haben, weil man sādhu prapadyate, sādhiṣṭhaṃ prapadyate 'er geht gerade, am geradesten'

<sup>1)</sup> Daneben, und immer in den Felsen-Edikten, erscheint auch die Form ohne Anusyāra.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Aus demselben Grunde hat man im Sanskrit und Pali Tatpuruşas gebildet wie ciramsthiti 'langer Aufenthalt', Rājatar. 3, 105; dhuvanthiti 'beständige Dauer', Dhp. 147 yassa n' atthi dhuvanthiti.

sagte; die Verbindung sādhu eti ist im RV. öfter belegt. Es erscheint mir nun aber auch ganz begreiflich, daß man eine solche Bildung und insbesondere das seltene Wort prapad später nicht mehr verstand und darum prapad zu prāpad veränderte. Ähnlich ist auch das Wort niṣprapad 'das Herauskommen' verderbt worden in Chānd. Up. 5, 10, 6 ato vai khalu durniṣprapataram. Das letzte Wort ist sicher nicht mit dem PW. zu durniṣprapatanam oder mit Böhtlingk zu durniṣprapadanam, sondern zu durniṣprapataram zu verbessern: 'daraus ist schwerer (oder sehr schwer) herauszukommen.'

atra ha na kimcana vīyāyeti. Böhtlingk hat das iti mit Recht gestrichen. Für die Übersetzung verweise ich auf die folgenden Bemerkungen.

#### 3. Die Lehre.

Die Anschauung, die der hier vorgetragenen Lehre ihr besonderes Gepräge verleiht, geht, wie schon Deussen erkannt hat, bis in den Rgveda zurück. Hier heißt es im Puruṣasūkta von dem Puruṣa, der alles ist, was war und was sein wird (10, 90, 3, 4):

etávān asya mahimáto jyáyāms ca púruṣaḥ pádo 'sya vísvā bhūtáni tripád asyāmṛtam diví || tripád ūrdhvá úd ait púruṣaḥ pádo 'syehábhavat púnaḥ | táto víṣvan vy àkrāmat sāsanānasane abhí ||

'So gewaltig ist seine Größe und noch größer als dies ist Puruṣa. Ein Viertel von ihm sind alle gewordenen Dinge, drei Viertel von ihm das Unsterbliche im Himmel. Mit drei Vierteln erhob sich Puruṣa nach oben; ein Viertel von ihm ward wieder hienieden. Von da breitete es sich nach allen Seiten aus zu dem, was ißt und was nicht ißt.'

Sicherlich sind die Viertel hier nicht im mathematischen Sinne zu verstehen. Die drei Viertel stehen dem einen Viertel nur als der unendlich größere dem kleineren Teil gegenüber. In diesem Sinne wird der Ausdruck auch später noch gebraucht. Wenn man auch noch soviel opfert, heißt es Dhp. 108, so ist alles das doch nicht ein Viertel soviel wert wie ehrfurchtsvolles Benehmen gegen Redliche: sabbam pi tam na catubhāgam eti abhivādanā ujjugatesu seyyo¹). Allein man hat nachher die Viertel buchstäblich genommen, genau so wie im Fall der Vāc. Von ihr wird in RV. 1, 164, 45 in ähnlichen Ausdrücken gesprochen wie von dem Puruṣa; drei Teile von ihr sind im Verborgenen niedergelegt, den vierten reden die Menschen:

catvári vák párimitā padáni táni vidur brāhmaņā yé manīṣíṇaḥ | gúhā triṇi níhitā néṅgayanti turīyaṃ vācó manuṣyá vadanti ||

Die Legende des Sat. Br. (4, 1, 3, 16) weiß die vier Viertel hübsch gleichmäßig zu verteilen und teilt, in völliger Verkehrung des ursprüng-

<sup>1)</sup> Häufiger noch ist später der Ausdruck 'das ist nicht ein Sechzehntel soviel wert wie', kalām nārhati sodasīm; siehe PW. unter kalā und Dhp. 70; Jāt. 481, 8 usw.

lichen Sinnes, je ein Viertel den Menschen, dem Vieh, den Vögeln und dem kleinen Gewürm zu.

Die Idee von dem viergeteilten Purusa hat sich auch sonst noch als fruchtbar erwiesen. Im Verein mit der Vierteilung der Vac hat sie die Lehre von der vierfüßigen Gāyatrī veranlaßt, die uns in zwei verschiedenen Fassungen in Chand. Up. 3, 12 und Brh. Ar. Up. 5, 14 vorliegt1). Der Zusammenhang wird hier durch die ausdrückliche Berufung auf RV. 10, 90, 3 in Chānd. Up. 3, 12, 5f. sichergestellt. Ein solches äußeres Zeugnis fehlt in unserem Fall. Daß aber tatsächlich die Vierteilung des Purusa das Vorbild der sodasakalavidyā gewesen ist, zeigt sich noch deutlich in der Anordnung des Stoffes. Wie in dem Lied so stellen auch hier noch drei Viertel dem einen Viertel gegenüber. Inhaltlich ist allerdings eine starke Veränderung eingetreten. Drei Viertel des Purusa sind das Unsterbliche im Himmel, ein Viertel von ihm hat sich als die irdische Welt ausgebreitet; Himmelswelt und Erdenwelt bilden den Gegensatz. In der Upanisad sind drei Viertel als die gesamte äußere Welt, Himmel und Erde umfassend, dem einen Viertel als dem menschlichen Organismus gegenübergestellt. Diese Isolierung und Individualisierung des Menschen ist einer der charakteristischen Züge, die das Denken der Zeit der Upanisads von dem der rgvedischen Periode unterscheiden. Man könnte daran denken, in der Lehre vom Brahman, wie sie Chānd. Up. 3, 18 vorgetragen wird, die Mittelstufe zwischen dem Purusasükta und unserer Upanisad zu finden. Dort wird zunächst die Verehrung des Brahman als manas und als ākāśa empfohlen und dann mit Rücksicht auf diese beiden das Brahman in je vier Viertel zerlegt: vāc, prāṇa, cakṣus und śrotra auf der einen Seite entsprechen in der üblichen Weise auf der anderen agni, vāyu, āditya und die diś. Das macht einen einfacheren, altertümlicheren Eindruck als unsere Upanișad, wenn auch im Grunde kein großer Unterschied besteht; dem manas entspricht in unserer Upanisad das āyatanavat, dem ākāśa die übrigen drei Viertel. Ich zweifle auch nicht, daß Deussen recht hat, wenn er auch diese Lehre auf die Vierteilung des Purusa zurückführt, aber in der Form hat sie sich von ihrem Urbild viel weiter entfernt als unsere Upanisad, indem der Gegensatz zwischen den drei Vierteln und dem einen Viertel völlig aufgegeben ist. So müssen wir in jener Brahman-Lehre wohl eher eine Nebenform als die Vorstufe der sodasakalavidyā erkennen.

Wie aber die Vierteilung des Purusa den Anstoß zu der Lehre von den Vierteln des Brahman gegeben hat, so ist für die weitere Zerlegung jedes Viertels in vier Teile, die Sechzehnteilung, die als so charakteristisch empfunden wurde, daß sie der Lehre ihren späteren Namen gab, sicherlich noch eine andere Idee von Einfluß gewesen, die Sechzehnteilung Prajä-

<sup>1)</sup> Auf die Einzelheiten kann hier nicht eingegangen werden. Ich kann mich Deussens Auffassung nicht in allen Teilen anschließen. Seine Erklärung von Chänd. Up. 3, 12, 5 erscheint mir sprachlich nicht möglich.

patis. Sie findet sich zu frühest ausgesprochen wohl in einem Mantra des Yajurveda; Vāj. S. 8, 361):

yasmān na jātaḥ paro anyo asti ya āviveśa bhuvanāni viśvā | prajāpatiḥ prajayā saṃrarāṇas trīṇi jyotīṃṣi sacate sa ṣoḍaśī || 'Der höher ist als irgendein anderer, der geworden, der in alle Wesen eingegangen ist, Prajāpati, mit Nachkommenschaft beschenkend, gesellt sich sechzehnteilig den drei Lichterscheinungen²).'

Sat. Br. 7, 2, 2, 17; 9, 2, 2, 2 ist von dem sodasakalah prajapatih die Rede. Der Ursprung der Sechzehnteilung ist völlig klar. Die Texte sprechen unumwunden seine Gleichsetzung mit dem Mond aus, die im Grunde nur eine andere Ausdrucksform für seine so unendlich oft hervorgehobene Identifizierung mit dem Jahr ist. Nach Kaus. Up. 2, 9 soll man in der Vollmondsnacht den aufgehenden Mond mit dem Spruch verehren: somo rājāsi vicakṣaṇaḥ pañcamukho 'si prajāpatiḥ 'du bist König Soma, der weitschauende; du bist der fünfmündige Prajapati'. Brh. Ar. Up. 1, 5, 14 heißt es: sa esa samvatsarah prajāpatih sodašakalah | tasya rātraya eva pañcadasa kalā dhruvaivāsya sodasī kalā | sa rātribhir evā ca pūryate 'pa ca kṣīyate | so 'māvāsyām rātrim etayā ṣoḍasyā kalayā sarvam idam prānabhṛd anupravisya tatah prātar jāyate 'Jener Prajāpati ist das Jahr, ist sechzehnteilig. Die Nächte sind 15 Sechzehntel von ihm, unveränderlich ist sein sechzehntes Sechzehntel. Während der Nächte nimmt er zu und nimmt er ab. Wenn er in der Neumondsnacht mit jenem sechzehnten Sechzehntel in alles dies, was Leben hat, eingegangen ist, wird er am nächsten Morgen wieder daraus geboren'. Der unveränderliche Teil, der hier als der sechzehnte bezeichnet wird, wird aber auch von den anderen als der siebzehnte unterschieden und so öfter von dem saptadasah prajāpatih gesprochen (Sat. Br. 5, 2, 2, 3; 17; 10, 4, 1, 16; 13, 2, 2, 13; Kaus. Br. 16, 4). Man hat dann diese Sechzehnteilung auf die Tiere (sodasakalā vai pasavah Sat. Br. 12, 8, 3, 13; 13, 3, 6, 5; auch Tāṇḍya M. Br. 19, 5 6; 6, 2), auf den menschlichen Leib und den Purușa im Leibe (Sat. Br. 10, 4, 1, 173); 11, 1, 6, 36; Chānd. Up. 6, 7, 1; Praśna Up. 6), auf dieses All (sodaśakalam rā idam sarvam Sat. Br. 13, 2, 2, 13; 5, 1, 15; 6, 2, 12; Kaus. Br. 16, 4: 17, 1) und schließlich auf das Brahman übertragen. So erklärt sich die wunderliche Auseinandersetzung in Jaim. Up. Br. 4, 25, 1f.: sac cāsac cāsac ca sac ca vāk ca manas ca [manas ca] vāk ca cakṣus ca srotram ca srotram ca cakṣus ca sraddhā ca tapas ca tapas ca śraddhā ca tāni sodasa | sodasakalam brakma i sa ya evam etat sodasakalam brahma veda tam cvaitat sodasakalam brahma-

<sup>1)</sup> Mit veränderter erster Vershälfte auch Väj. S. 32, 5. Fur weitere Nachwert und Varianten siehe Bloomfields Konkordanz.

<sup>2)</sup> Nümlich dem Feuer, der Sonne und dem Blitz. Säyana (zu Taitt. Br. 5, 7, 9, 5) irrt, wenn er das Beiwort sodasi nur mit Rücksicht auf die rituelle Verwereitet z des Mantra erklärt: etannämakagraho bhüteä.

<sup>3)</sup> Mit Hinzuziehung des praņa als des siehzehnten Teiles.

pyeti 'das Seiende und das Nichtseiende, das Nichtseiende und das Seiende, Rede und Denkkraft, Denkkraft und Rede, Gesicht und Gehör, Gehör und Gesicht, Glaube und Kasteiung, Kasteiung und Glaube, das sind sechzehn. Sechzehnteilig ist das Brahman. Wer dies sechzehnteilige Brahman in dieser Weise kennt, zu dem kommt dies sechzehnteilige Brahman'. Inhaltlich hat das hier gelehrte Brahman mit dem unserer Upaniṣad nichts gemein, aber der Form nach ist es ihm gleich, und deutlicher als jenes verrät es, woher ihm diese Form überkommen ist. Wir dürfen also wohl sagen, daß beide Vorläufer und Wegbereiter des Brahman, Puruṣa und Prajāpati, ihm das äußere Gewand geliehen, in dem es in unserer Upaniṣad erscheint.

Nach Deussen betrifft nun die Offenbarung, die die Tiere und das Feuer dem Satyakāma zuteil werden lassen, nur die Erscheinungsformen des Brahman, nicht aber sein Wesen selbst. Das ist gewiß vom Standpunkt späterer Erkenntnis aus richtig, allein was in dem Text berechtigt uns zu der Annahme, daß der Verfasser schon diese scharfe Linie zwischen Erscheinung und Wesen gezogen habe? Ich bin überzeugt, daß er mit seiner Auseinandersetzung das Wesen des Brahman genau so gut erschöpft zu haben glaubte wie der Verfasser von Chand. Up. 3, 18, wenn er, wie schon erwähnt, das Brahman für manas und ākāsa erklärt. Deussen meint, daß das Wesen des Brahman mitzuteilen dem Lehrer vorbehalten geblieben sei, und wenn auch nicht gesagt werde, was dieser dem Satyakāma mitgeteilt habe, so sei es doch schwerlich nochmals die Lehre von den pādas des Brahman gewesen, sondern wahrscheinlich die Wissenschaft von Brahman selbst und dem Wege zu ihm, in deren Besitz sich Satyakāma im folgenden Abschnitt befinde. Er übersetzt die Worte tasmai haitad evovāca daher 'da legte er ilm dasselbe (das Brahman) aus'. Allein uvāca kann nicht 'auslegen' bedeuten. Die Worte tasmai hovāca können hier keinen anderen Sinn haben als vorher, wo sie die Reden der Tiere und des Feuers einleiten, und etad eva ist nicht 'das Brahman', sondern allgemein 'gerade dieses, ganz dasselbe'. Ebenso erklärt Śańkara: ity ukta ācāryo 'bravīt tasmai tām eva daivatair uktām vidyām, und noch deutlicher drückt sich Ranga-Rāmānuja aus: evam ukta ācāryas tasmai satyakāmāyaitad eva sodašakalabrahmavijnānam evovāca | tad evānyūnānatiriktam uvācety arthah. Wenn der Lehrer dem Satyakāma ganz dasselbe verkündet wie die Tiere und das Feuer, so entspricht er damit genau der Bitte des Schülers: bhagavāṃs tv eva me kāmo brūyāt. Auch in diese Worte legt Deussen einen falschen Sinn, wenn er übersetzt: 'aber Ew. Ehrwürden mögen es mir, bitte, erklären'; es braucht wohl kaum bemerkt zu werden, daß brūyāt der regelmäßige Optativ Präs. zu dem Perfekt uvāca ist. Satyakāma bittet den Lehrer nicht, ihm das Gehörte zu erklären, sondern es ihm noch einmal vorzutragen, weil man der Ordnung gemäß nur von dem Lehrer und nicht von Fremden Unterweisung empfangen darf. Auf keinen Fall darf man einwenden, daß sich Satyakāma in Chānd. Up. 4, 10—15 im Besitz eines

| Chereinstimmung die Gewahr für die Richtigkeit der Lehre.                                                                                    |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 4) The Rillarung im PW, 'auch nicht das geringste ist entschwunden, verloren-<br>gegaugen (von der Lehre)' bedarf wohl kaum der Widerlegung. |  |
|                                                                                                                                              |  |
|                                                                                                                                              |  |

# Zur Geschichte und Geographie Ostturkestans.

Unter den Papierhandschriften, die Herr Prof. von Le Coq in Qyzil ausgegraben hat, befindet sich eine Anzahl von Blättern mit Formeln für die sogenannten samghakarmans, die Kapitelverhandlungen, die mehr oder minder genau den in Pali erhaltenen kammavācās entsprechen. Die Mehrzahl der Blätter gehört wohl Handschriften an, in denen diese Formeln gesammelt waren, wie ja auch im Pali Sammlungen der kammavācās vorliegen. Die Blätter sind vielfach verstümmelt; manche Bruchstücke werden sich aber wohl noch zusammensetzen lassen. Bisweilen sind auch Bruchstücke einer und derselben Formel in Resten verschiedener Handschriften erhalten, so daß die Ergänzung möglich ist, und schließlich wird auch die Wiederkehr derselben Wendungen und Ausdrücke in verschiedenen Formeln die sichere Herstellung des verlorenen Textes gestatten. Jedenfalls müssen diese Handschriftenreste im Zusammenhang behandelt werden. Wenn ich trotzdem im folgenden ein paar einzelne Blätter veröffentliche, so hat mich dabei nicht der Wunsch geleitet, eine Probe dieser Gattung von Schriften zu geben. Ich teile sie vielmehr deswegen schon jetzt mit, weil sie Angaben enthalten, die für die mittelalterliche Geschichte und Geographie Ostturkestans nicht ohne Wert sind und daher allen, die sich für die damit in Zusammenhang stehenden Fragen interessieren, zugänglich sein sollten. Auf den eigentlichen Inhalt der Texte werde ich daher auch nur insoweit eingehen, als es für das Verständnis jener Angaben notwendig ist.

Das erste Blatt (Nr. 1) stammt aus einer zierlichen Handschrift, 12,5 cm lang, 5,3 cm hoch. Die Blattzahl ist durch Beschädigung des linken Randes verschwunden. Die Schrift ist im wesentlichen mit der des Revisors der alten Dramenhandschrift¹) und derjenigen der späteren Dramenhandschrift<sup>2</sup>) identisch. Ich möchte sie als den archaischen Typus der nördlichen turkestanischen Brāhmī bezeichnen. Von der späteren Schrift unterscheidet sie sich vor allem in den Zeichen für ya und ma. In der archaischen Schrift erscheint das alte dreiteilige ya mit einer meist deutlichen Schleife am linken Ende. Die mittlere Vertikale ist oft etwas nach links gerichtet und am oberen Ende nach rechts umgebogen; oft wird diese Vertikale aber auch geteilt, so daß ein nach unten offener Winkel Beide Formen finden sich in dem vorliegenden Bruchstück ebenso wie in der Dramenhandschrift nebeneinander. In der späteren Schrift zeigt das ya drei gleichmäßige, nach rechts umgebogene Zacken. Das archaische ma läßt noch deutlich den Zusammenhang mit dem alten Brāhmī-Zeichen erkennen. Allerdings ist der untere Teil des Buchstabens oft schon zu einer Horizontallinie zusammengeschrumpft, aber immer wird die Feder doch noch zunächst von links nach rechts und dann zurück von

<sup>1)</sup> Bruchstücke buddhistischer Dramen, S. 12ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sitzungsber. d. Berl. Akad. d. Wiss. 1911, S. 389; oben S. 191.

rechts nach links geführt. In der späteren Schrift wird die untere Linie stets ganz selbständig gezogen und steht mit der mittleren Horizontale überhaupt nicht mehr in Verbindung. Auch das archaische na steht der alten indischen Brähmi-Form noch ganz nahe; in der späteren Schrift werden die beiden Kurven tief hinabgezogen und mit der mittleren Grundlinie verbunden. In dem archaischen ka wird die Querlinie meist noch zu einer Kurve nach rechts ausgezogen; die Gewohnheit, diese Kurve eckig zu gestalten und bis an die Vertikale heranzuziehen, wodurch das typische Rechteck der späteren Schrift entsteht, zeigt sich erst in ihren Anfängen. Nun ergibt sich aus einem der im folgenden veröffentlichten Blätter, daß alle Eigentümlichkeiten der späteren Schrift in der ersten Hälfte des siebenten Jahrhunderts bereits völlig ausgebildet waren. Wir werden die Eutstehungszeit der Handschrift, der das vorliegende Blatt angehört, daher nicht unter den Anfang des sechsten Jahrhunderts hinabrücken dürfen.

Trotz des gefälligen Äußeren ist die Handschrift mit wenig Sorgfalt geschrieben. Fehler finden sich fast in jeder Zeile. Ich habe davon abgesehen, sie zu berichtigen, zumal es nicht sieher ist, ob sie einfach der Nachlässigkeit des Schreibers entspringen oder auf eine Verwilderung der Sprache im Munde der turkestanischen Mönche zurückzuführen sind. Der Text, so wie er auf dem Blatt steht, lautet:

### Vorderseite.

- ı upāvāsa kṣamaty=cva saṅghasya tasmāt=tuṣṇ(ī)m=cva(ṃ) dhār(ā)m(i) || [sama]nm(ā)[harat]v=(āyuṣmāṃ)
- 2 adya sanghasya rarsopagamanam mam=āpy=adya ithannāmno bhikso varsopagamanam aham=i[ttha]-
- ร ทกลัพล bhil:รุน varṣopagacchāmi purimām trīn=māsā Hippukanagaram gocaragrāmam=upaśrāya Kucima-
- s hārājāā Vasuyasasā dānapatinā Dharmarāmavihāre svakalayanam pratisaṃska[ra]..
- t . . . . evam dvir=api trir=api || śrunotu bhadanta sangha ayam itthamnāma utsahati san(gha)-
- 6 . . (pr)āptakāle kṣamate [ā]j[ñ]ā ca saṅghasya yat≈sa itthaṃnāma bhikṣu saṅghasya pravāra[ka]
- $1 \cdot \dots \cdot n$ yeta eṣā j $[\tilde{n}]$ ā(pt)i (srunot) $\hat{u}$  bhadanta saṅgha ayaṃ itthaṃnāma bhikṣu utsaha[t]i

#### Rückseite.

- 1 . . . . . . sya pravā[ra]va . . . . . [m]=(i)tthaṃnāma bhikṣuṃ pravāravaka saṃmanyat(e) [ya]sy=(ā)yu(ṣma)-
- 2 . . . . mate m=etthaṃnāmasya bh(i)kṣu saṅghasya pravārapakaṃ kṣamaty=eva saṅghasya tas(m)ā-
- s (t=tu)snim=evam=aham dharayami || samanvaharatv=ayusman=adya san-ghasya

- 4 pravāraņā mam=āpy=adya pravāraņā ahaṃ itthaṃnāma bhikṣur=bhada-[nta]ṃ
- sangham pravārayāmi dṛṣṭena śrutena pariśankayā avavadatu mām sangha
   anukampām = upādāya paśśan = āpattim yathādharmam pratikariṣyāmi evam dvi[r=a]-

Das Blatt entstammt einer Handschrift, die eine Sammlung von Formeln enthielt. In der ersten Zeile schließen offenbar die Formeln für die Upoṣatha-Feier. Dann folgen in Zeile 1—5 die Formeln für das Varṣo-pagamana, darauf die Pravāraṇā-Formeln. In derselben Reihenfolge werden die drei Feiern auch im Vinaya des Pali-Kanons behandelt. Ebenso folgen in einem anderen Blatt (Nr. II) in der gewöhnlichen späteren Schrift die Formeln für Kapitelverhandlungen während der Regenzeit auf die des Upoṣatha, wenn sich auch im einzelnen Abweichungen im Text zeigen. Leider liegt von diesem Blatt zur Zeit nur ein Stückchen vom rechten Ende vor.

## Vorderseite.

## Rückseite.

```
      1 /// (u) poṣathaḥ kṛ-
      1 /// [sa] evaṃ dvir=api

      2 /// kṣaḥ kṛtaḥ sa
      2 /// sapta rātrīr=adhi-

      3 /// (saṃ)[gha]sya varṣopa-
      3 /// (a)dhitiṣṭhāmi ba-

      4 /// (aha)m=itthaṃnāmā bhi-
      4 /// naṃ d[v]ir=api tri-

      5 /// (goca)ragrāmam=upa-
      5 /// saṃghaḥ ayam=e-

      6 /// [y]. — evaṃ dvir=api
      6 /// (kara)ṇīyena i-

      7 /// (saṃ)ghaḥ evaṃnā-
```

Die hier in Z. 3—6 der Vorderseite erhaltenen Worte gehören zweifellos derselben Varsopagamana-Formel an, die das erste Blatt bietet, doch war der Schluß der Formel hier augenscheinlich kürzer gefaßt. Das ba in Z. 3 der Rückseite ist sicherlich zu bahihsīmam zu ergänzen. Das beweist, im Verein mit den in Z. 2 erhaltenen Worten sapta rātrīr adhi-, daß sich an die Varsopagamana-Formel hier noch die Formel schloß, mit der der Mönch um die Erlaubnis zu bitten pflegte, die für die Regenzeit vorgeschriebene Residenzpflicht aus einem oder dem anderen Grunde auf sieben Tage zu unterbrechen.

Historische Angaben enthält nur die Varsopagamana-Formel in der Fassung von Nr. I. Der Anfang läßt sich, soweit er nicht erhalten ist, mit Sicherheit herstellen: 'Der Bruder soll bedenken¹): 'Heute findet für den Orden der Eintritt in den Ruhestand der Regenzeit statt. Auch für mich, den Mönch N. N., findet heute der Eintritt in den Ruhestand der Regenzeit statt. Ich, der Mönch N. N., trete in den Ruhestand der Regenzeit, und zwar für die früheren²) drei Monate, indem ich die Stadt Hippuka als Ort,

<sup>1)</sup> Lies samanvāharatu.

<sup>2)</sup> Für die Bedeutung von purima verweise ich auf Mahāvagga 3, 2, 2.

wo ich meinen Lebensunterhalt suche<sup>1</sup>), erwähle." Die Konstruktion der folgenden Worte ist nicht ganz sieher. Das ya des zweiten Blattes läßt darauf schließen, daß nochmals ein Gerundium auf ya gebraucht war. Die Instrumentale Kucimahārājñā usw. lassen ein Part. Perf. Pass. erwarten, das wohl nur in pratisaṃskara.. stecken könnte, wenn auch die erhaltenen Reste nicht recht dazu stimmen. Ich möchte daher vorläufig übersetzen: 'indem ich die eigene Höhle in dem Dharmārāmavihāra²), die von dem Mahārāja von Kuci Vasuyaśas, dem Gabenherrn, wieder instandgesetzt ist, bewohne'. Es ist schr wohl möglich, daß sich die Formel noch einmal in einer anderen Handschrift finden wird und die Übersetzung danach etwas berichtigt werden mnß; für die historischen Angaben, die die Stelle enthält, wird das auf keinen Fall von Bedeutung sein. Die Formel schließt in der gewöhnlichen Weise: 'So (soll man) zum zweiten und zum dritten Male (sprechen.)'

Es ist. soviel ich weiß, das erste Mal, daß in einer Sanskrit-Handschrift aus Turkestan der Name des Landes erscheint, der heute Kučā lautet. Die hier gebrauchte Form stimmt aufs beste zu der Schreibung des Namens bei Hüen-tsang 河支 K'u-či, in alter Aussprache K'ut-či (Karlgren K'just-t'šiç)³). Die Namensform Kuci war offenbar auch Varāhamihira bekannt, der Bṛh. Saṇh. 14, 30 unter den Völkern des Nordostens die Kucikas erwähnt⁴). Die Angabe des sanskrit-chinesischen Wörterbuches Fan-yü-tsaming, daß der Name des Landes im Sanskrit 頂支資 Kucina gelautet habe³). bestätigt sich nicht, und es ist in der Tat schwer einzusehen, wie man zu dieser Form gelangt sein sollte. Da die alte Aussprache der chinesischen Zeichen Ku-či-nang war, so darf vielleicht die Vermutung ge-äußert werden, daß damit der Gen. Plur. von Kuci, Kucīnām '(das Land) der Kucis' wiedergegeben werden sollte. Unklar bleibt es auch, woher die moderne Namensform Kučā, chin. 庫 K'u-čo, stammt. Sie muß jeden-

<sup>1)</sup> Vgl. Rājagaham gocaragāmam katvā, Childers, P. D. unter gocara; auch ckam indavārunikarukkham gocaragāmam katvā, Jāt. IV, 8, 9.

<sup>2)</sup> Sicherlich ist im Text Dharmārāmavihāre zu lesen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Für andere chinesische Schreibungen verweise ich auf den für die Geschiehte Kucis wichtigen Aufsatz von Sylvain Lévi, Le 'Tokharien B', langue de Kouteha, JA. XI, 2, S. 311 ff. (im folgenden mit L. oder Lévi zitiert), und Watters, On Yuan Chwang's Travels in India I, S. 58. Alle Angaben über die alte Aussprache der chinesischen Namen beruhen auf den Mitteilungen Prof. F. W. K. Müllers, dem ieh dafür zu größtem Danke verpflichtet bin.

<sup>4)</sup> L. S. 344. Daß die Kucikas die Bewohner des turkestanischen Kuci sind, ist kaum zu bezweifeln, zumal, wie Lévi bemerkt, daneben die Cīnas und die Khaṣas erwähnt werden. Sir George Grierson, Ling. Surv. of India, Vol. IX, p. 6, will allerdings die Cīnas auf die Shins von Gilgit beziehen, was mir wenig wahrscheinlich dünkt. In den Khaṣas sieht er das oft erwähnte Volk im äußersten Nordwesten Indiens. Sollte aber nicht Khaṣa hier und an anderen Stellen vielmehr auf die Bewohner Kashgars gehen?

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) L. S. 344; Watters a. a. O. S. 58.

falls bereits im Ausgang des 16. Jahrhunderts gebräuchlich gewesen sein, da Benedict Goës die Hauptstadt des Landes Cucia nennt<sup>1</sup>).

Der Stadtname Hippuka, dessen Lesung völlig sicher ist, ist bisher unbekannt. Er ist auffällig genug, da die einheimische Sprache bekanntlich ein h nicht kennt. Der Dharmārāmavihāra, der sich in der Nähe von Hippuka befunden haben muß, könnte allenfalls mit 達葛 Ta-mu, in alter Aussprache Dat-mu oder Dar-mu (Karlgren Dat-muo), identifiziert werden, das sich in einer in das 4. Jahrhundert zurückgehenden Aufzählung von Klöstern in Kuci findet (L. S. 338).

Ein Königsname Vasuyaśas scheint in den von Lévi zusammengestellten chinesischen Berichten nicht vorzukommen. Wenn meine Schätzung des Alters der Handschrift richtig ist, so muß Vasuyaśas vor dem Anfang des 6. Jahrhunderts gelebt haben. Nach den Chinesen führte die in Kuci regierende Dynastie seit dem Jahr 91 n. Chr. bis zum Ende des 8. Jahrhunderts den Familiennamen Apr 'Weiß'. In den chinesischen Quellen erscheint daher dieses Po fast immer als erster Bestandteil der Königsnamen. Um so seltsamer ist es, daß von den vier Königsnamen, die bis jetzt in Texten in Sanskrit oder in der einheimischen Sprache zutage getreten sind, keiner mit einem Wort für 'Weiß' zusammengesetzt ist.

Eine besondere Klasse bilden die Formulare für Ankündigungen von Schenkungen, die Laien an den Orden gemacht haben. Ein leidlich erhaltenes Blatt (Nr. III) in der gewöhnlichen späteren Schrift, 6,8 cm hoch, 21,2 cm lang, mit der Blattzahl 46, gestattet mancherlei Ergänzungen in schlechter erhaltenen Stücken, und mag daher hier seine Stelle finden, obwohl es selbst keine historischen Angaben enthält.

## Vorderseite.

- 1 || tadartham=avasambodhayāmi yad=ayam subharucirodāradīptorjitavisatavima-
- 2 lavipulāyatanamahāpradānadātā dānapatir = imam = āryasaṃghaṃ pravarama[ti]-
- 3 nayavinayaniyamasampanno=nekagunaganāvāso varavimala(h)i-
- 4 ra(vatrā)pyasampanno vāsavādibhir = amaravarair = abhyarcito bhagavacchrā(vakānām)
- 5 saṃ[gham = a]nena sucinā praṇī[t]ena prabhūten = ānnapānena pratimānayati (tad = asmā)-
- 6 d=(ru)cirāt=p(r)adānād=[ya](t=su)ca(r)i(tam ta)d=bhavat(v)=eteṣām dā[napa] $t\bar{t}$ [n]ām (v)[is]istasva[rga](lokasy=ā)-

## Rückseite.

1  $v\bar{a}(p)ta[y](e)$  sabra[h]m(en)[d]r(o)[p](e)ndra ....  $yama[var]u[na]-dhan(es)va(r\bar{a})d(ijagato)$   $[b](o)[dh](i)[t]ra(y\bar{a}v\bar{a}pta)-$ 

<sup>1)</sup> Yule, Cathay, S. 573.

- 2 ye ye  $[c]=(\bar{a})sm\bar{a}t=kul\bar{a}d=abhyat(\bar{\imath})[t](\bar{a})s=tes\bar{a}mm=apy=abhiptsit\bar{a}n(\bar{a})m=arth(\bar{a})n\bar{a}m$  prasi[ddha](ye) . .
- 3 [pa](ñcaga)tyupapannānām satvānām caturņāmm=ahāraparijñātāyai bha-(vatu)
- 1 yac=ca k(i)mcid=dī(ya)te tat=sarvebhyaḥ samam dīyatām=iti : || || mātsaryasy=ai \cup
- s tā dhanam=aparamitapretaduḥkhādivajram sraddhāsasyām[b]uvṛṣṭir= bhavasukha 🔾
- ${\it 6}$  [la]dam mokṣasaṃbhārabhūtam dāridryavyādhivaidyas=tṛdaśapurapatham durgatipa  ${\it \lor}$  —

Der Text dieses Blattes, mit Ausnahme des Schlußverses über das Geld, kehrt in einem anderen Blatt (Nr. IV) wieder, von dem etwas mehr als die rechte Hälfte und außerdem ein kleines Bruchstück erhalten ist. Die Höhe des Blattes beträgt 6,1 cm, die Länge ursprünglich etwa 42 cm. Die Schrift zeigt den späteren Typus.

## Vorderseite.

|     | mahādānapati-Kuciśvara-Kucimahārāj $\tilde{n}(\tilde{a})$ [ $s$ ] $p(e)$ na $s(\tilde{a}r)$ -dha $(m)$ Kuc $[i]$ |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2.  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                          |
|     | (sa)nghaḥ sangāt=sanghaṃ vinirmuktaṃ dāntaṃ śāntaṃ jit[e]ndr(i)-                                                 |
|     | yaṃm— kṣetraṃ pādacar. — .y. svarga — —                                                                          |
| 3 ' | ∨-∨- (1)∨                                                                                                        |
|     | nerşyāmohavarjitam 2 āyurvarnayasobhogabalai ——                                                                  |
| 4   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                            |
|     | yam punyābhişyanda eva ca sukhasy=opacayo ya tvā.r.[s].                                                          |
| 5 - | $ \cup - \cup -$ (4) [a]pi $k\bar{a}$ la $\cup \cup - \cup - \cup -$ y. dharmakriy $\bar{a}$                     |
|     | c=eyaṃ bhavec=śreṣṭhopapattaye 5 sarveṣāṃm=api devānāṃ nāgānāṃ ya                                                |
| 6   | U — U — — vastugi — — — U — U — [6] tathā pañcagatisthānām sar-                                                  |
| •   | veṣāṃ prāṇinām=api pūjāyai vartatu sadā                                                                          |

### Rückseite.

- 1 ————  $\circ$   $\circ$  ca 7 yat=ki ——  $\circ$  —————  $\circ$   $\circ$  cah savirāya yathā deyam navakānā[m]ñ=ca tat=samam=iti:—8 || || tada(rtha)-
- 2 (m=avasaṃbodhayāmi ya)d=ayaṃ śubharu(cirodāradīptorjitaviśadavimalavip)ulāyatanamahāpradānadātā dānapatir=imam=āryasaṅgham pravaramatinayavinaya-1)
- s (niyamasampanno=nekagu)naga[n](āvāso varavimalahira)vatrāpyasampanno vāsavādībhir=amaravarair=abhyarcito mbhagavacchrāvakasamgham=ane[k]e-

<sup>1)</sup> naya ist später in ganz kleiner Schrift unter der Zeile eingefügt.

- 4 (na śucinā praņītena prabhūten=ānnapānena prati)[m](ā)nayata¹) tad= asmād=rucirapradānād=yat=sucaridaṃ tad=bhavatv=eteṣāṃ dānapatīnāṃ vi(śiṣṭasva)-
- 5 (rgalokasy=āvāptaye sabrahmendropendra)....(yamavaruṇadhaneśva)rādijagato bodhitrayāvāptaye—ye c=āsmāt=k[u]lād=abhyatītas=teṣā(m=a)p[y]=abhipsi(tānām=a)-
- 6 (rthānāṃ prasiddhaye) .. (pañcagatyupapannānāṃ satvānāṃ caturṇām=āhārapa)rijñātāyair=bhavatu yac=ca kiñcid=dīyata [ta](t=sarve)bhyaḥ samaṃ dīya[tā](m=iti) ......

Der Prosatext, der die Rückseite des Blattes füllt, läßt sich übersetzen wie folgt: 'Daher tue ich kund und zu wissen, daß dieser Gabenherr, der Spender schöner, herrlicher, hochherziger, glänzender, mächtiger, lauterer, reiner, umfangreicher, ausgedehnter<sup>2</sup>) großer Gaben, der mit vorzüglicher Einsicht, Lebensklugheit, Bescheidenheit und Zurückhaltung begabt ist, der eine Stätte zahlreicher Tugenden ist, der mit trefflicher lauterer Scham und Scheu³) begabt ist, dem Indra und die übrigen höchsten Götter huldigen,\* diesen Orden der Edlen, den Orden der Hörer des Erhabenen mit mannigfachen<sup>4</sup>), reinen, schmackhaften, reichlichen Speisen und Getränken ehrt<sup>5</sup>). Das Verdienst nun, das aus dieser herrlichen Spende herrührt, möge diesen Gabenherren zur Erlangung der vorzüglichen Himmelswelt gereichen, einschließlich der Welt Brahmans, Indras, Upendras, .... Yamas, Varuṇas, Dhaneśvaras und anderer Götter<sup>6</sup>), zur Erlangung der dreifachen Erleuchtung. Und auch denen, die aus diesem Geschlecht dahingegangen<sup>7</sup>) sind, möge es zur Erlangung der gewünschten Ziele gereichen. Den Wesen, die in den fünf Daseinsformen befangen sind, möge es zur richtigen Erkenntnis in betreff der vier Nahrungsstoffe gereichen<sup>8</sup>). Und was immer gegeben wird9), das soll gleichmäßig allen gegeben werden.'

Die vorhergehenden acht Ślokas sind zu lückenhaft überliefert, als daß sie eine Übersetzung gestatteten. Das Erhaltene läßt aber deutlich

<sup>1)</sup> na ist später unter der Zeile eingefügt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Obwohl auf beiden Blättern *āyatana* steht, ist doch offenbar *āyata* zu lesen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) hiravatrāpya entspricht Pali hirottappa.

<sup>4)</sup> anekena scheint hier für das anena des ersten Blattes eingetreten zu sein.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 5) Lies pratimānayati.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Das sabrahma- beginnende Kompositum soll offenbar višistasvargalokasya näher erklären, obwohl es hinter avāptaye steht.

<sup>7)</sup> Lies abhyatītās.

<sup>8)</sup> Lies -parijāatāyai bhavatu. Ich bin nicht sicher, daß ich die Stelle richtig verstehe. Das Wort paācagatyupapannānām beruht auf Konjektur, ist aber so gut wie sicher. Das caturṇām bezieht sich offenbar auf die vier āhāras. Die zum Teil nur auf dem ersten Blatt erhaltene Lesung caturṇāmm ahāraparijāatāyai ist sinnlos. Ich vermute, daß caturṇām āhāraparijāatāyai zu lesen ist und dies für caturṇām āhārāṇāṃ (oder caturāhāra-)parijāatāyai steht.

<sup>9)</sup> Lies diyate.

erkennen, daß den Versen im wesentlichen dieselben Gedanken zugrunde liegen wie dem folgenden Prosastück. Den wichtigsten Teil des Textes bildet die den Versen vorangehende Prosa. Allerdings ist gerade an dieser Stelle das Blatt so beschädigt, daß sich der Zusammenhang des Textes nicht mehr erkennen läßt. Wir können nur feststellen, daß hier ein König von Kuci, der die Titel 'der große Gabenherr, der Herr von Kuci, der Mahārāja von Kuci' crhält, und nochmals der Name des Landes erwähnt war. Wir können aber, wie ich glaube, auch den Namen jenes Königs ermitteln. Dieser Name muß zwischen Kucimahārājā. und s. dh. gestanden haben. s.dh. ist. wie aus einem im folgenden veröffentlichten Bruchstück hervorgeht, zu särdham zu ergänzen. Davor steht sp. na; das s ist zwar an der linken Seite etwas beschädigt, aber völlig sieher. Da särdham einen vorausgehenden Instrumental verlangt, so ist sp. na zu spena1) herzustellen; dieser Instrumental stimmt durchaus zu dem vorhergehenden Kucimahārājā (ā). Der Name des Königs muß also auf -spa ausgelautet haben. Nun hat Lévi, S. 319ff., in äußerst scharfsinniger und völlig überzeugender Beweisführung dargetan, daß der Vater des zur Zeit der Anweschleit von Hüch-tsang in Kuci regierenden Königs den Namen Suvarnapuspa trug. Das ist weiter durch ein Holztäfelchen in einheimischer Sprache bestätigt worden, das nach den Regierungsjahren eines Königs Swarnabüspe datiert ist (L. S. 320). Lévi hat ferner gezeigt, daß ein Sohn dieses Suvarnapuspa Haripuspa hieß. Wir haben also unter den Namen von Angehörigen der Dynastie von Kuci zwei Namen auf -puspa, und das legt die Vermutung nahe, daß auch in unserer Stelle -spena zu -puspena herzustellen ist. Ein Blick auf die Handschrift macht das zur Gewißheit: der Rest des untergeschriebenen u ist noch deutlich zu erkennen. Es fragt sich jetzt weiter, ob -puspena zu Suvarnapuspena oder zu Haripuspena zu ergänzen ist. Gegen das letztere spricht der Abstand zwischen Kucimahārājn(ā) und -puspena, der nur durch drei, nicht durch zwei aksaras ausgefüllt werden kann. So gelangen wir zu der Lesung Suvarnapuspena. Tatsächlich ist nun genau an der Stelle, wo wir es erwarten sollten, das äußerste Ende des untergeschriebenen u von su noch sichtbar. Ich glaube demnach die Lesung Suvarnapuspena, so wenig im Grunde von dem Wort erhalten ist, als gesichert bezeichnen zu können.

Die Nennung des Königs hat in einem Formular wie dem vorliegenden nur einen Sinn, wenn es der zur Zeit der Niederschrift regierende König war. Suvarnapuspas Regierungszeit fällt in den Anfang des 7. Jahrhunderts. Aus dieser Zeit muß also auch die Handschrift stammen, der unser Blatt angehört, und da sie den späteren Schrifttypus zeigt, so können wir jetzt, wie schon oben bemerkt, behaupten, daß dieser Typus bereits zu Anfang des 7. Jahrhunderts in den Sanskrit-Handschriften verwendet wurde.

<sup>1)</sup> Der Gebrauch des dentalen na anstatt des zerebralen na ist in den Texten dieser Art ganz gewöhnlich.

Das Ergebnis der Untersuchung ist somit für paläographische Fragen von nicht zu unterschätzender Bedeutung.

Einer Sammlung von Formeln muß auch die Handschrift angehört haben, aus der das folgende 6 cm hohe Blatt mit der Blattzahl 18 stammt (Nr. V). Leider ist von ihm nur ein kleines, bis zum Schnurloch reichendes Stück vom linken Ende erhalten. Auf welche samghakarmans sich die beiden ersten der hier gegebenen Formeln beziehen, bleibt unklar. Die dritte scheint wiederum die Ankündigung einer Schenkung zum Inhalt zu haben, wenn sich auch der Text im einzelnen weit von dem oben veröffentlichten entfernt. Das einzige Wort, das hier für uns in Betracht kommt, ist cimahārājā in Zeile 4 der Rückseite, das sicherlich zu Kucimahārājā zu ergänzen ist und so noch einmal bestätigt, daß Kuci und nur dies der Sanskritname des Landes ist. Der Text, der in schöner Schrift vom späteren Typus, aber keineswegs fehlerfrei geschrieben ist, lautet:

## Vorderseite.

```
1 m=itthaṃnāma bhikṣuḥ dharmikeṣu ///
2 sāṃmīci evaṃ dvir=api tri ///
3 rmikeṣu saṅghakarma ///
4 vaṃ dvir=api trir=api - || kṛ ///
5 saṃvaranārcca teṣām || |

Rückseite.
1 || tadartham=avabodhayāmi ||/|
2 sauratyanayavinayādi ||/|
3 yaṃ māyāmarīcijala ||/|
4 cimahārājā sārdhaṃ ga ||/|
5 pānabhūtaṃ surāṇāṃ śara[ṇy]. ///
6 cintyaṃ varaṃ lokadāridryaduḥ[kh]. ///
```

Weiter führt uns das nächste Blatt, von dem ein Bruchstück vom linken Ende vorliegt (Nr. VI). Der linke Rand ist teilweise abgerissen, so daß auch die Blattzahl verschwunden ist. Die Höhe des Blattes beträgt 7,3 cm, und da das Schnurloch etwa 9 cm vom Rand entfernt liegt, so muß die Länge des Blattes sehr beträchtlich gewesen sein. Um das Schnurloch herum ist, besonders auf der Vorderseite, ein ungewöhnlich großer Raum freigelassen. Die Schrift zeigt den späteren Typus, ist aber ungelenk und unregelmäßig. Die Sprache ist Mönchs-Sanskrit schlimmster Art. Der Text lautet:

#### Vorderseite.

```
tadartham=avasaṃ(bodha)[y]āmi yad=ayaṃ mahātmā [s].///
sya Kucimahārāj[ñ]ā Suvarṇadevena śrāddha p[r]asādavāṃ [p]r.///
..[t]īnā sārdhaṃ: trayaḥ ā.ā.ai ///
..[r].ṇa Kauceyanarendra ///
....[k]ārabalasamanvāgataḥ mahākṣetra ///
```

#### Rückseite.

```
(a) prinimandrā prijati tad casmān emadhu[r].///
(b) prinimandrā prijati tad casmān emadhu[r].///
(c) prija sējāviņisateš eca gandha[rv].///
(d) priveējām Kucivišaņa priripālakānām de ///
(d) prihā strucejām Kucivišaņa priripālakānām de ///
(e) prihānu prinimām deva[tā] ///
```

Die Fermel bezieht sieh offenbar auf die Ankündigung einer Einladung an den Orden; darauf weist insbesondere das Wort upanimandrapanati, das nsturlich schlechte Schreibung für upanimantrapayati ist. Im Anschluß an die eigentliche Ankundigung werden wahrscheinlich ähnlich wie in Nr. III und IV Wünsche in betreff des Verdienstes, das durch die Einladung erwacheen ist, ausgesprochen!). Doch ist hier im folgenden nur von Göttern (diezulus) die Rede, die der Lehre des Meisters ergeben sind?). von den 28 Gandharvas?), von allen Gottheiten, die das Reich von Kuci (Kuchrisana) schutzen, von den Gottheiten, die (dienend und beschützend) hinter dem Mönchsorden hergehen. Ob der Einladende näher bezeichnet war, laßt sich nicht sagen. Lebende Beiwürter wie (purusa)kärabalasamanvāgataļi, 'mit Energie und Kraft versehen', werden ihm beigelegt, und zu diesen Beiwortern wird nuch das mit Kauceyanarendra 'der König' oder 'die Könige von Kuci' beginnende Kompositum gehört haben. Im Eingang scheint gesagt zu sein, daß der Betreffende die Einladung zusammen mit dem König hat ergehen lassen. Etwas Ähnliches muß auch im Anfang von Nr. IV gestanden haben, und die Vermutung drängt sich auf, daß es üblich war, wenigstens formell den König an der Schenkung zu beteiligen, um ihm einen Anteil an dem Verdieust zu siehern. Allein wie man sich den Zusammenhaug auch konstruieren mag, eine Tatsache ist jedenfalls, duß hier der Maharaja von Kuci Suvaruadeva genannt ist. Den Namen dieses Königs hat Lévi, S. 316ff., in fünf Holztäfelchen in der einheimischen Sprache von Kuci nachgewiesen. Viermal erscheint der Name hier im Datum, an das sich die Worte schließen: or sacākare āksa Tattestation sur bois a été déclarée', wie Lévi übersetzt. Die vier Stellen lanten nach Lévi:

ı (vollständig) ika se kşuntsa wärsaññe mem ne i ka ok=ne swarnate pi kṣu ne or=saca kare ākṣa

<sup>1)</sup> Mit dem Anfang tad asmän madhur, vergleiche man tad asmäd rucirapradänäd yat sucaritam usw. in Nr. III und IV.

<sup>2)</sup> Es wird wohl (sarva)jñ(a)śāsanabhaktimatānāṃ (für -bhaktimatāṃ) zu lesonsein.

<sup>2)</sup> Diese werden uns später in ähnlichem Zusammenhang noch wieder begegnen.

<sup>4)</sup> tīnā sārdham wird zu mahādānapatīnā (für -patinā) sārdham zu ergänzen sein. Um die davor stehenden Nominative śrāddha prasādavām in die Konstruktion einfügen zu können, müßte man annehmen, daß dahinter eine Phrase wie z. B. ityādiguņavācišabdālamkṛtena weggefallen ist.

- 2 (Fragment) ikam se ksumntsa pinkce mem ne i orocce pi länte swarnate pi ksam (n)
- s (Fragment) ...[i]kam se ksuntsa tricem mem ne i ...
  ...lante swarnate pi ksu ne oršacā
- 4 (Fragment) pi lante swarna re ākṣa

Nur einmal erscheint in einem Bruchstück der Name in anderem Zusammenhang:

5 (Fragment) traiy=ne oroce pi lante swarnate pinka ri.ofr=sa]cakare

Mit diesem Swarnate hat Lévi den Königsnamen identifiziert, der in chinesischen Berichten als 流程 是是 Su-fa-te erscheint. Lévi hat ferner gezeigt, daß Su-fa-te der Sohn des Suvarnapuspa war, und berechnet, daß er zwischen 618 und 627 zur Regierung gekommen und im Jahr 646 gestorben ist.

Da die Schrift unseres Blattes dieselbe ist wie die von Blatt Nr. IV, das aus der Zeit des Suvarņapuspa stammt, so ist an der Identität des hier genannten Suvarnadeva mit Swarnate, Su-fa-te nicht zu zweifeln. Auffallen aber muß die Form, die der Sanskritname in der einheimischen Sprache angenommen zu haben scheint. Die Vertretung des d durch t ist allerdings ganz der Regel entsprechend, aber ein im Stammauslaut von Lehnwörtern stehendes va fällt sonst nicht ab, sondern erscheint als p; so in Kuc.  $sint\bar{a}p$ ,  $sind\bar{h}\bar{a}p = saindhava$  'Steinsalz' (JA. X, 18, 124; 139) und ebenso nach Dr. Sieglings freundlicher Mitteilung in Toch. asrap = āsrava, gaurap = gaurava, Sañjip = Saṃjīva usw. Danach müßten wir als einheimische Namensform Swarnatep erwarten, und mir scheint, daß diese in der Tat in dem Datum vorliegt. Für ksum (ksun, ksu vor ne) hat Lévi die Bedeutung 'Regierungsjahr' wahrscheinlich gemacht; nachdem Konow, JRAS. 1914, S. 352f., gezeigt hat, daß ksum den in Dokumenten aus Khotan vorkommenden kṣāṇa entspricht und offenbar daher entlehnt ist, kann Lévis Bedeutungsansatz als sicher gelten. ne ist Postposition mit der Bedeutung 'in'; kşu ne heißt also 'in dem Regierungsjahr'. Wenn davor der Name des Königs, gewöhnlich mit Hinzufügung seines Titels steht, so sollten wir erwarten, daß Titel und Name im Genitiv stehen. Nun läßt sich oroccepi auch ohne weiteres als 'des großen' fassen. Ganz analoge Bildungen finden sich, worauf mich Dr. Siegling hingewiesen hat, MSL. XVIII, S. 386: starcekaunassepi kapilletse 'des viertägigen Fiebers'; ebd. S. 411: pittassepi kwamrmatse 'der Anschwellung der Galle', wörtlich: 'der galligen Anschwellung'; Stein, Serindia Bd. IV, Tafel CLII, Blatt Ch 00316b alyekepi 'des anderen'. In den Man. Rem. Vol. I von Lévi herausgegebenen Blättern finde ich zwei weitere Beispiele: menkiikampikvalamñepi onolmettse wasampāt 'die Upasampad einer weniger als 20 Jahre alten Person' (S. 358); prātimokṣaṣṣepi sutarttse akṣalñe ne 'in der Rezitation des

Prātimoksasūtra' (S. 367), wobei zu beachten ist, daß prātimoksasse wiederum eine adjektivische Ableitung von prätimoksa ist. Dem Ausgang -epi in der Sprache von Kuci entspricht, wie mir Dr. Siegling mitteilt, im Tocharischen der Ausgang des Genitivs auf -āp oder -yāp; Beispiele sind pekäntāp 'des Malers', bodhisatvāp 'des Bodhisattva', risakyāp 'des Rsi'. Daß das folgende Wort länte im genitivischen Sinne als 'des Königs' genommen werden kann, zeigt eine Stelle aus dem Prätimoksa: Man. Rem. I, S. 358: lante kercyen ne yam 'er geht in den Palast des Königs'. Ist aber oroccepi länte Genitiv, so kann Swarnatepi nichts anderes sein. Nun könnte man vielleicht auch hier das Suffix -pi finden wollen, das in oroccepi erscheint; ebensogut aber läßt sich Swarnatepi in Swarnatep und i zerlegen, und da, wie oben bemerkt, Swarnatep als Stammform zu erwarten ist, muß das sogar als das Wahrscheinlichere gelten. Im Tocharischen ist das Genitivsuffix -i, das nach Vokalen als -y erscheint, bei Lehnwörtern nach Dr. Sieglings Mitteilungen häufig; Beispiele sind Kāśyapi, mahiśwari, Punyarāni; Bhādrāy, Visnuy, Lumbiniy. In der Sprache von Kuci weiß ich allerdings diese Genitivbildung sonst nicht zu belegen, und ich muß auch gestehen, daß ich die Schwierigkeiten, die der Text von Lévis fünftem Holztäfelchen meiner Auffassung bereitet, nicht zu lösen vermag. Anderseits überzeugt mich aber auch Lévis Deutung nicht. Ich halte es für ganz unwahrscheinlich, daß in einem solchen Reiseausweis gesagt sein sollte: 'der König schreibt'; außerdem wäre statt pinka dann pinkam zu erwarten. Wie immer aber auch die zwei Zeilen zu lesen und zu ergänzen sind, daran wird man festhalten müssen, daß orocepi länte Swarnatepi auch hier ein Genitiv ist.

Die Herstellung des Namens zu Swarnatep wird schließlich auch noch durch zwei unabhängige Zeugnisse gestützt. Die oben angeführten Zeichen der chinesischen Namensform sind nach F. W. K. Müller ursprünglich Suvar-dep (Karlgren Suo-vwat(vwab)-d'idp) gesprochen worden. Also auch in der chinesischen Schreibung, die sicherlich die einheimische Namensform, nicht die des Sanskrit wiedergeben wollte, zeigt sich im Auslaut ein p. Dazu tritt als zweites Zeugnis der Name eines anderen Königs von Kuci, der, wie wir sehen werden, Artep lautete. Daß der zweite Bestandteil dieses Namens der gleiche ist wie der von Swarnatep, wird kaum bestritten werden.

Ich glaube den Namen des Königs Suvarnadeva noch auf einem anderen Blatt nachweisen zu können, das aber nicht aus Qyzil, sondern aus der Ruinenstätte von Šorčuq stammt (Nr. VII). Dem Blatt, das 7,5 cm hoch ist und etwa 29 cm lang gewesen sein muß, fehlt das linke Ende bis zum Schnurloch und ein Streifen auf der rechten Seite. Die eine Seite enthält in guter späterer Schrift ein paar Verse aus einem Buddhastotra; die andere Seite war zunächst leer gelassen. Später ist dann von anderer Hand darauf die Varsopagamana-Formel geschrieben. Was von dieser erhalten ist, lautet:

```
1 /// ..... varṣopagamaṇaṃ mam=ā[p]y=adya Bu[d]dha ......///
2 /// ... m .v[i]hār[e] varṣām=upagacchāmi purimāṃ triṃ māsāṃ¹)
Imara[ka](ṃ) [g](o)[ca]ra[g]r(āma)///
3 /// varṇadevena — Ṣanmireṇa ca dānapatinā svakalaya[na](ṃ) ///
4 /// r=api trir=api vācyam ||
```

Der Text läßt sich leicht nach der in Nr. I erhaltenen Formel ergänzen. Die Formel ist hier aber für den persönlichen Gebrauch zurecht gemacht. Statt des üblichen itthannamnah ist in Zeile 1 der Name des Mönches, der mit Buddha- beginnt, eingesetzt. Was den Namen des Vihāra betrifft. in dem der Mönch die Regenzeit zu verbringen gedenkt, so läßt sich nur sagen. daß er an vorletzter Stelle ein m aufwies; das über dem m stehende Zeichen ist ganz unsicher. Als gocaragrāma<sup>2</sup>) wird Imaraka genannt. Der letzte Buchstabe ist in seinem oberen Teil beschädigt, aber es ist sicherlich ka. nicht ki, da von einem übergeschriebenen i Spuren sichtbar sein müßten. Da die Formel hier, wie schon bemerkt, für eine bestimmte Persönlichkeit. zurecht gemacht ist, so ist es sehr wahrscheinlich, daß diese Person ein Insasse des Vihāra von Šorčug war, wo das Blatt gefunden ist. Daraus ergibt sich weiter, daß wir den Ort Imaraka wahrscheinlich in der Nähe des heutigen Sorčug suchen müssen. Instandgesetzt war die Höhle von dem danapati Sanmira und einem Zweiten, dessen Name auf -varnadeva, ausging. Da in Nr. I der König selbst als Einrichter der Höhle genannt wird, so ist es wohl nicht zu kühn, zu vermuten, daß auch hier die an erster Stelle genannte Persönlichkeit der König, und zwar Suvarnadeva, war, und ich will nur noch bemerken, daß die Lücke zwischen gocaragräma- und -varnadevena, die sich auf Grund der Verse auf der Vorderseite berechnen läßt, genau durch die Silben -m=upaśrāya Kucimahārājñā Su- ausgefüllt sein würde.

In mancher Hinsicht ähnlichen Inhalts wie die im Vorhergehenden behandelten Blätter, aber doch von etwas anderem Charakter sind die folgenden Bruchstücke (Nr. VIII). Es liegen zunächst fünf Blätter vor, 4,3 cm hoch, 11,2 cm lang, die einer und derselben Handschrift angehören. Alle fünf tragen auf der Rückseite Blattzahlen. Deutlich lesbar sind die Zahlen 50, 54 und 58; auch die Zahl 55 auf dem vierten Blatt kann als sicher gelten, wenn auch das Zeichen für den Zehner fast zerstört ist. Auf dem fünften Blatt ist der Zehner völlig verschwunden; der Einer, in seinem oberen Teil beschädigt, ist wahrscheinlich 7, allenfalls aber 9, so daß das Blatt nur mit Wahrscheinlichkeit als 57 bezeichnet werden kann. Nur Blatt 50 ist vollständig erhalten. In Blatt 54 sind Stücke aus dem oberen und dem unteren Rande herausgerissen. In Blatt 55 fehlt ein Streifen in der Mitte, doch läßt sich der Text zum Teil ergänzen. Von Blatt 57 und 58 ist nur die linke Seite erhalten. Die Schrift zeigt den späteren Typus und

<sup>1)</sup> Diese drei Worte sind später unter der Zeile nachgetragen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Das Wort ist arg verstümmelt, die Lesung aber vollkommen sicher.

macht einen ziemlich plumpen Eindruck. Zum Teil rührt das daher, daß Buchstaben, die fast verlöscht waren, später nachgezogen sind. Das ist insbesondere auf der Rückseite von Blatt 57 geschehen. Es scheint auch, daß der Schreiber sich nicht einer Rohrfeder, soudern eines Pinsels bedient hat.

```
50 V. v addhycsato āryāsajigha Kucisrarasya Kucimahlā)-
      e rājā Artepres arthaya ddhesāmttu tathā caturnam ma-
      z hārājāo Dhrtirāstra-Virudhaka-Virupaksa-Vai-
      sravinasy ärthäva tesämttu tathä Vyaghrasya visaya-
      s parivilakasusärthäva tesämttu Kavilasvä mahä-
  R. 1 yaksasy-ārthāya ddhesāmttu Manibhadrasyā Purnafbhalfd)ra-
      : sy-ārlhāya tesāmitu Janarsabhasya mahāyaksasy-ārthā-
      z vo tesämttu sarvesäm simayariyilakanam¹) deva-
      s tānam orthāya tesāmītu sarvesām sangharāmanari-
      s palakanam devatānam arthāya ddhesāmttu ity=eva-
54 V. 1 ntahpufra (vargasya) krten zāddhycsathāh tathā Bharukarā-
      v ja=).Sakarā . . [II].cynkarājasya Gairampeikagaušura[s]y=e-
       z vamādinām²) sarvesām gaukuramahātmanām sarves(ā)m4) rājo-
      posthāyakānam sarvesām ..... ikānām sarvesām
      s Kucivisayasamnni ..... na dänafpat li-
   R. 1 nā(m) sucaritacariņā(m)) yesām . i . . . . . . . paribhūm . t .
      z jivitopakaraya tr .....rma amrtopa-
      s gali syād amrtapada . . . yā . . sānam nirvvedā-
      s ya virāgāya nirodhāya nirvxānāya sam-
       s varttamtu .... ntyasya ca bhiksunisamghasya vrfd]dh .
55 V. 1 pramukhābh[āv](ā)t=saṃghana . . . . . [p]r(\bar{a})pt[ā]n\bar{a}ṃ ku(\dot{s}a)-
       2 [1]anam dharmanam praptih sya ..... balavaisara-
       3 dyatāy=āstu6) ye ce ..... samghasy=opa-
       sthänakarmäni sampradyuktä ..... tad=upasthä-
       s nalarma ksipprajanmaksa(ya) .... (s)tu-tathā Mai-
   R. 1 treyaprāmukhānām mahāsa(tvānām bo)dhisatvāna(m) kr-
       2 ten = āddhyesatha yad = anena (addhyesa)nena ksippram = a-
       3 nuttarā sammyaksambo(dhim) .... buddhyantu—ta-
       4 [thā Brahmānasya Saham (pateli Sa)kkrasya ca7) deve-
       s ndrasya caturnāmñ = ca ma[h |ā(rājānā)m = aṣṭāvīmsa[t]ī-
```

<sup>1)</sup> ka ist unter der Zeile eingefügt.

<sup>2)</sup> Über ja ist später rājāā geschrieben.

<sup>3)</sup> Über va ist später itye geschrieben. Das nā hat eine ungewöhnliche Form.

<sup>4)</sup> şa oder şā ist über der Zeile nachgetragen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) tacari ist unter der Zeile nachgetragen.

e) Vor stu ist über der Zeile später noch ein yā eingefügt.

<sup>7)</sup> ca hat eine absonderliche Form. Vielleicht stand ursprünglich ein anderer Buchstabe da.

| 57 V.                | ı upatrapo upa rg[o] upabhāsapraš                                                          |
|----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
|                      | 2 tatha Brahmaṇāsya Sahampatisya¹) Śak(krasya ca devendrasya)                              |
| •                    | $3 caturna\tilde{n}^2$ = $ca mah\bar{a}r\bar{a}j\bar{a}[n](\bar{a})m \dots (ast\bar{a})$ - |
|                      | 4 viṃśa[dga]ntarvva[k]umbhaṇḍanāga                                                         |
|                      | 5 nām kṛtenam ddheṣathāḥ tatha hipp                                                        |
| $\mathbf{R}_{ullet}$ | 1 tv=ahitadhyasayapravrttac[i]tta                                                          |
|                      | 2 ladha vacanavibhi³) nirgatatva⁴)                                                         |
|                      | 3 tadavacokāta [a]nya                                                                      |
|                      | 4 ya ddheşathāḥ yat-anena ddheşat[e](na) (Ku)-                                             |
|                      | s cimahārājñā Artepasy=ārthāya ddhefsa]                                                    |
| 58 V.                | 1 niu praņītāt=praņītata                                                                   |
|                      | 2 jñadevatā 5) nāgaradevat[ā]                                                              |
|                      | 3 laśālasāmīcis=tu                                                                         |
|                      | 4 tā iha saṃghārāme sarvva[t](t)ra                                                         |
|                      | 5 parigṛhītā de(va)[tā] tāsām=apy                                                          |
| R.                   | 1 natapūjābhi nirvva ntu tath=āne                                                          |
|                      | 2 nena yā gatir=ga(n)[g](ā)vālukap                                                         |
|                      | 3 ddhānām sā gatir=astu sa                                                                 |
|                      | 4 addhyeşanti āryāsaṃgha da (Kucima)-                                                      |
|                      | 5 hārājña Artepasy = ārthāya                                                               |
| Zur                  | Ergänzung dieses Textes kann ein anderes Bruchstück dienen                                 |

Zur Ergänzung dieses Textes kann ein anderes Bruchstück dienen (Nr. IX). Es ist das linke, bis zum Schnurloch reichende Stück eines ursprünglich etwa 7,8 cm hohen und sicherlich ziemlich langen Blattes. Auf der Vorderseite steht in schöner späterer Schrift, die aber stark abgerieben ist, ein Sütratext, der uns hier nicht weiter angeht. Auf der Rückseite gegen den oberen Rand hin hat ursprünglich in sehr großer dünner Schrift wenigstens eine Zeile gestanden. Sie ist aber fast unleserlich; nur das Wort (ā) yuşmanta ist zu erkennen. Später hat ein anderer in großer, aber unregelmäßiger Schrift auf diese Seite das Folgende geschrieben:

 $1 \ldots dh \ldots dh \ldots (n)u(t)tar \ldots dh$ 

2 nena ojavantāsa syuķ bala ///

3 rvañ = c = ainam Kucivişayakṛtsna ///

4 Kucīśvarasya Kucimahārā(jñaḥ) ///

5 rājno=ntapūravargasy=ārthāy=ā(d)dhy(e)[s]a(tha) ///

6 [n]ā sarveṣāṃ gauśuramahātmānā [s].///

Die beiden letzten Zeilen dieses Textes kehren in Nr. VIII in 54 V. 1 und 3 wieder; die Variante arthāya für krtena ist inhaltlich belanglos. Wir

<sup>1)</sup> sya ist unter der Zeile nachgetragen und nicht ganz sicher.

<sup>2)</sup> Links von ca, außerhalb der Zeile, steht am Rande noch ru.

<sup>3)</sup> Gemeint ist wohl -vacanādibhir. Zwischen bhi und dem kāta der folgenden Zeile ist später cara eingefügt.

<sup>4)</sup> ni ist später eingefügt.

<sup>5)</sup> Zwischen deva und dem sāla der folgenden Zeile ist später rajña geschrieben.

können also den verlorenen Aufang des Textes von Nr. VIII 54 nach dem Bruchstück Nr. IN ergänzen.

Der Schlüssel zum Verständnis des Textes liegt in dem Wort adhyesatha, das in den Schreibungen addhycsatha (55 R. 2), addhycsathāh (54 V. 1). ddlessthale) (57 V. 5, R. 4) vorliegt. Ich glaube nicht, daß man darin eine 2. Plur. Präs, sehen darf: alhycsatha ist offenbar imperativisch gebrancht und falsche Sanskritisierung eines volkssprachlichen ajjhesatha 'bittet?'. Auf einen Imperativ weist auch das in 50 V. 2, R. 1, 5 auftretende dahesāmttu, für das 50 V. 4, 5, R. 2, 3, 4 sogar tesāmttu erscheint. Beides scheinen Verderbnisse von adhyesantu zu sein, doch könnte man auch an adhuesatu denken und äryäsanghah als Subjekt ergänzen. In 50 V. 1 scheint addhyczato üryāsangha für adhyczate āryāsanghah zu stehen und den Schluß des Satzes zu bilden; 'die Gemeinde der Edlen soll bitten'. Ob dieselbe Konstruktion etwa auch in 58 R. 4 anzunehmen ist, wo die Handschrift addhyezanti üryäsangha?) bietet, bleibt zweiselhaft, da der Zusammenhang des Textes nicht erkennbar ist?). Nach Dharmasamgraha XIV ist die adhyczanā die funfte der sieben anuttarapūjās; im Bodhicaryāvatāra 3. 4 wird sie erklart als die Bitte an die Buddhas, die Leuchte der Lehre für die leidende Menschheit anzuzünden:

sarvāsu dikşu saņbuddhān prārthayāmi kṛtāñjaliķ | dharmapradīpaņi kurvantu mohād duķkhaprapātinām4) ||

Hier ist indessen das adhycsana offenbar im allgemeineren Sinne zu verstehen. Wiederholt wird gesagt, daß die Bitte 'wegen' oder 'zugunsten' (krtena, arthäna) gewisser Personen erfolgen soll, und es werden verschiedene Ziele angegeben. So soll die Bitte für den Harem des Königs erfolgen; für den König selbst, verschiedene andere Fürsten, königliche Beamte und Gabenherren, damit ihre guten Werke sie zu dem Unsterblichen führen; für andere zur Erlangung des Nirväna; für den Nonnenorden zur Erlangung der kusala dharmas; für diejenigen, die mit Dienstleistungen für den Orden beschäftigt sind, auf daß diese ihre Dienstleistung ihnen zur baldigen Vernichtung der Wiedergeburten gereiche; für Maitreya und die übrigen Mahäsattvas Bodhisattvas, daß sie um dieser Bitte willen bald die höchste

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Allenfalls kann man dus Zeiehen für den Visarga als Interpunktionszeiehen betrachten und addhycşathä:, ddhcşathä: lesen, doch kommt sonst der Doppelpunkt in der Hundschrift als Interpunktion nicht vor.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vielleicht durf man aus der zweimaligen Sehreibung äryäsamgha schließen, daß der Text nicht für Mönche, sondern für Nonnen bestimmt war.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) In 57 R. 4 muß yatanenaddheşat . . . wohl zu yad anenādhyeşaņena verbessert werden.

<sup>4)</sup> De la Vallée Poussin, Bouddhisme, Études et matériaux, S.107f., und O. Franke, Eine chinesische Tempel-Inschrift aus Idikutšahri, S. 60f., haben gezeigt, daß die adhyesanā des Bodhic. der sechsten Andachtsübung des Si fang kung kü, der Bitte, das Rad der Lehre rollen zu lassen, und dem küan tsing, der Ermahnung und Bitte, gewisser buddhistischer Wörterbücher entspricht:

vollkommene Erleuchtung erlangen. Einen breiten Raum nehmen die Bitten für die Götter ein. Genannt werden Brahman Sahampati, der Götterkönig Śakra, die vier Mahārājas Dhṛtarāṣṭra, Virūḍhaka, Virūpākṣa und Vaiśravaṇa, der Schützer des Reiches Vyāghra, der große Yakṣa Kapila, Maṇibhadra und Pūrṇabhadra, der große Yakṣa Janarṣabha, die 28 Gandharvas, die Kumbhāṇḍas, die Nāgas, die die Grenzen schützenden Gottheiten, die Stadtgottheiten, die den Saṅghārāma schützenden Gottheiten usw.¹). Es sind also Fürbitten mannigfachster Art, zu denen hier in ermüdenden Wiederholungen aufgefordert wird. Bei der Lückenhaftigkeit des Textes und der alles Maß übersteigenden Fehlerhaftigkeit der Sprache wie der Schreibung bleibt im einzelnen manches unklar. Es verlohnt sich indessen kaum, näher darauf einzugehen; Wert haben für uns im Grunde nur die historischen und geographischen Namen, die hier erscheinen.

Siebenmal kommt der Landesname Kuci vor. Zweimal wird von dem Kucireiche (Kucivişaya 54 V. 5; Nr. IX, Z. 3) gesprochen. In 50 V. 1; Nr. IX, Z. 4 wird der Kucīśvara Kucimahārāja erwähnt. Derselbe Ausdruck ist uns schon in Nr. IV begegnet; es war offenbar der offizielle Titel des Königs. In Nr. VIII wird uns auch der Name genannt. In 50 V. 1f. findet sich Kuciśvarasya Kucimah(ā)rājā Artepasyārthaya, in 57 R. 4f. (Ku)cimahārājāā Artepasyārthāya, in 58 R. 4 (Kucima)hārājāa Artepasyārthāya. Artepasyā ist sicherlich nur der nach der Sanskritweise gebildete Genitiv des Namens, der in der einheimischen Sprache Artep lautete, und ich habe schon oben gesagt, wie durch dieses Artep die Richtigkeit der Herstellung des Namens Swarnatep bestätigt wird. Worauf der erste Bestandteil des Namens zurückgeht, vermag ich nicht zu sagen. Ebenso bleibt die Zeit des Artep vorläufig unbestimmt; unter den Königsnamen, die die chinesischen Quellen bieten, habe ich keinen gefunden, der sich mit Artep vereinigen ließe.

In 54 V. 1 wird ein König von Bharuka (Bharukarāja)²) genannt. Selbstverständlich muß Bharuka in Ostturkestan gesucht werden und wahrscheinlich sogar in der Nähe von Kuci. Da der König als rājan bezeichnet wird, während der Kucikönig stets den Titel mahārāja erhält, so war er vermutlich ein kleinerer Fürst und stand vielleicht in einem Abhängigkeitsverhältnis zu dem Kucikönig. Ich glaube, daß wir unter Berücksichtigung dieser Verhältnisse die Lage von Bharuka mit Sicherheit

<sup>1)</sup> Auch in der Liste der Schutzgötter von Kuci im Candragarbhasütra erscheinen zwei große Yakṣas und ein Kumbhāṇḍa; ein bestimmter Nāgarāja im Königreich von Kuci wird in einem anderen Text des Mahāsaṃnipāta erwähnt (Lévi, S. 343f.), genauere Übereinstimmung in den Namen zeigt sich aber nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bharukarāja, das sich grammatisch nicht konstruieren läßt, ist später zu Bharukarājāā (für -jñaḥ) verbessert worden. Allerdings ist auch diese Form noch nicht richtig, aber es ist zu bedenken, daß in dem Sanskrit der Mönche sogar mahārājā als n-Stamm flektiert wird.

bestimmen können. Hüen-tsang berichtet uns, daß ihm eine Reise von mehr als 600 Li in westlicher Richtung von Kuci durch eine kleine Sandwüste nach einem Reiche 没意题 Po-lu-ka brachte. Eine chinesische Note rum Text bemerkt, daß alte Namen für Po-lu-ka Ki-mo oder Ku-mo scien. Man hat angenommen, daß die letzteren Namen nur eine Wiedergabe des in rentralasiatischen Ortsnamen so hänfigen fürkischen Wortes für 'Sand' qua: seien, und hat dementsprechend in Po-lu-ka ein Sanskritwort Bālukā wiederfinden wollen!). Ich will auf die Frage der Identifizierung von Po-lu-ka mit Ku-mo und weiter mit dem heutigen Aksu oder einem Ort im Distrikt von Aksu nicht weiter eingehen. Die Zurückführung des chinesischen Namens auf Bälukā ist aber sieherlich falseh, ganz abgeschen davon, daß das Wort für 'Sand', wie gerade aus 58 R. 2 hervorgeht, auch in der rentralasiatischen Aussprache des Sauskrit välukä, nicht bălubi lautete. Die alte Aussprache der drei chinesischen Zeiehen war Bar-ruk-ka (Karlgren Kuit(b'uit))-lu(o)k-kjja); die beiden ersten Zeichen verwendet Huen-tsang auch zur Wiedergabe der beiden ersten Silben von Bharukaccha oder Bharukacchapa2). Es scheint mir danach völlig sieher zu sein, daß der chinesische Name auf Bharuka zurückgeht und dieses Bharuka mit dem Bharuka unserer Fragmente identisch ist.

Auf Bhornkarāja folgt in der Handschrift Sakarā ..., das sieher zu Sakarāja oder Sakarājāo zu ergünzen ist. Man wird zunüchst an einen Śaka-König denken, aber es ist im Grunde doch recht unwahrscheinlich, daß hier das Volk der Śakas erwähnt sein sollte. Die Schreibung des Namens mit dem dentalen s würde zum mindesten ungewöhnlich sein, und da Bharuka ein dem Kucirciche henachbarter Staat war, so wird auch Saka der Name eines Landes oder einer Stadt in der Nähe von Kuci gewesen sein.

Der folgende Name *H.cyukarājasya* ist leider verstümmelt, doeh ist von dem ersten akṣara genug erhalten, um jeden Zweifel an der Lesung hauszuschließen. Der Vokal bleibt indessen unbestimmt; es kann a oder jeder andere durch ein übergeschriebenes Zeichen ausgedrückte Vokal gewesen sein. Das zweite akṣara muß cyu gelesen werden; die Lesung cpu ist unwahrscheinlich, da die rechte Vertikale beim pa nicht so hoch hinaufgezogen zu werden pflegt. Es ist daher kaum möglich, *H.cyuka* etwa mit dem in Nr. I erscheinenden Hippuka zusammenzubringen. Dem widerspricht auch, daß *H.cyuka* einen besonderen rājan hatte, also offenbar wieder ein Vasallen- oder Nachbarstaat von Kuci war, während aus Nr. I zu schließen ist, daß Hippuka eine Stadt innerhalb des Gebietes von Kuci war. Dazu kommt, daß es nicht unwahrscheinlich ist, daß jene Stadt in unserem Text selbst unter dem Namen Hippuka erwähnt ist. Die fünfte Zeile der Vorderseite von Bl. 57 brieht mit tathahipp. ab. Die Worte müssen den Anfang eines Satzes bilden. Da die meisten Sätze in diesem Abschnitt

<sup>1)</sup> Watters, On Yuan Chwang I, S. 64f.

<sup>2)</sup> Watters, ebd. II, S. 241, 325.

des Textes mit tathā beginnen, muß tatha für tathā verschrieben sein und das nächste Wort mit hipp- beginnen. Über dem pp kann kein Vokalzeichen gestanden haben; ebenso ist es ausgeschlossen, daß unter dem pp ein r gestanden haben sollte, das die Verdoppelung des p veranlaßt haben könnte. Dagegen ist es nicht unmöglich, daß ein untergeschriebenes u weggebrochen ist. Ein mit hipp- beginnendes Sanskritwort gibt es nicht; die Ergänzung des hipp- zu Hippuka liegt also jedenfalls nahe.

Bei der Unbestimmtheit des Vokals der ersten Silbe von H.cyuka ist eine völlig sichere Identifizierung kaum möglich, aber eine Vermutung möchte ich doch nicht unterdrücken. Nichts hindert uns Hocyuka zu lesen, das entweder der Name selbst oder eine adjektivische Ableitung von Hocyu sein könnte, wie eine solche z. B. auch in Kauceyanarendra (oben S. 534f.) vorliegt. Dieses Hocyuka oder Hocyu aber würde sich ohne Schwierigkeiten dem Namen gleichsetzen lassen, den die sonst als Idüqut-Šährī, Qaraχōğa, chines. Kao-čang, bekannte Hauptstadt des späteren Uigurenreiches in den alten uigurischen Texten führt, nämlich Xočo¹). Es würde dann dem Bharukarāja im Westen der Hocyukarāja als der König des östlichen Nachbarstaates von Kuci gegenüberstehen.\*

Es bleibt endlich noch der Gairampeikagausura, was entweder 'der gausura von Gairampeika', oder, wenn Gairampeika adjektivische Ableitung wie das obenerwähnte Kauceya sein sollte, 'der gausura von Girampei' oder 'Gerampei' oder 'Gairampei' bedeutet. Ich weiß diesen Namen nicht zu lokalisieren²).

Der Gairampeikagausura wird nur als der erste aller gausuramahātmans erwähnt (54 V. 3 = Nr. IX, Z. 6). Ihre Bezeichnung als die gausura-Edlen, ihre Zusammenfassung zu einer ganzen Gruppe und ihre Anführung hinter den drei rājans beweist, daß die gausuras an Rang erheblich hinter dem rājan zurückstanden. Wir können den Titel bis in die ersten nachchristlichen Jahrhunderte zurückverfolgen. In der Form gusura findet er sich bereits in den von Stein in Niya gefundenen Kharoṣṭhī-Dokumenten (Kharoṣṭhī Inscriptions, Part I, Nr. 187. 320. 328. 401). Sogar die Verbindung mit mahātman kehrt dort wieder: gusura mahatvana Nr. 216. 295; gusura mahatva Nr. 4153). Der Titel war also sowohl im Norden wie im Süden Turkestans im Gebrauch.

Vielleicht war er sogar in Indien bekannt. In Sānci ist auf einer Steinsäule der Anfang einer Inschrift erhalten, die aus paläographischen Gründen etwa ins 5. Jahrhundert gesetzt werden muß (Fleet, Gupta In-

<sup>1)</sup> Siehe z.B. F. W. K. Müller, Zwei Pfahl-Inschriften aus den Turfan-Funden S. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der Name klingt an Urumtsi an, allein nach Bretschneider, Mediaeval Researches, Vol. II, p. 28, ist Urumtsi ein dsungarischer Name, der in den chinesischen Annalen erst im Jahre 1717 erscheint.

<sup>3)</sup> Auch in Nr. 234 wird . . . ura mahatva zu guśura mahatva herzustellen sein.

scriptions, Nr. 73). Der erhaltene Text lautet: .....¹ vihārasvāmigośūrasiṃhabalaputtrarudra .... Fleet macht den Rudra ..... zu einem Sohn
des Gośūrasiṃhabala, allein man wird zugeben, daß ein aus vier Wortstämmen zusammengesetzter Name ein Unding ist. Aber auch ein Doppelname, Gośūra und Siṃhabala, ist wenig wahrscheinlich; jedenfalls dürfte
ein Name Gośūra in Indien ganz vereinzelt dastehen. So drängt sich die
Vermutung auf, daß gośūra ein Titel ist und zwar das volksetymologisch
leicht umgestaltete guśura oder gauśura, das hier in Verbindung mit vihārasvāmin erscheint, wie es in dem Kharoṣṭhī-Dokument Nr. 187 neben
viharavala steht.

Konow, SBAW. 1916, S. 819, hat guśura mit dem ersten Bestandteil des Namens des Kuşankönigs, der auf Münzen als Kozoulo-Kadphizes, Kozola-Kadaphes, in indischer Sprache Kujulakasa, Kuyulakaphsa oder Kuyulakarakaphsa erscheint, und weiter mit Kusuluka, Kusulua, dem Beinamen der Satrapen Liaka und Patika, zusammenbringen wollen. Die Schwierigkeiten, die die lautlichen Verschiedenheiten dieser Identifizierung entgegensetzen, sind beträchtlich, aber, wie Konow gezeigt hat, nicht unüberwindlich; etwas Mißtrauen erweckt allerdings, daß man zu der Annahme gezwungen ist, daß kein einziger der drei Konsonanten des Wortes seinen ursprünglichen Lautwert gewahrt haben sollte. Allein abgesehen davon glaube ich, daß wir jetzt wenigstens das kujula in Kujulakasa usw. endgültig von gusura trennen müssen. Der Nachfolger des Kozoulo-Kadphizes ist Ooemo-Kadphises, in indischer Sprache V'ima Kathphisa2). Die beiden Namen unterscheiden sich nur in ihrem ersten Bestandteil. Für guśura steht es jetzt fest, daß es ein Titel war. Wer annimmt, daß kujula = guśwra sei, wird notwendigerweise annehmen müssen, daß auch vima ein Titel sei. Daß das im höchsten Maße unwahrscheinlich ist, braucht kaum gesagt zu werden. Noch schwerer wiegt vielleicht ein zweites. Der erste Kadphises bezeichnet sich auf seinen Münzen als Kuşanayavuga, Khuṣana jaŭa 'als Kuṣan yabyu', in späterer Zeit als mahārāja rājarāja oder rājātirāja. Es ist aber doch kaum anzunehmen, daß er noch als unabhängiger Herrscher den dem gusura entsprechenden viel tiefer stehenden Titel gebraucht haben sollte, und auch yabyu ist keineswegs mit guśura identisch, wie die Kharosthi-Urkunde Nr. 401 zeigt, wo ein yapyu Bhimasena neben dem guśura Kuṣanasena erscheint.\* Schließlich möchte ich auch noch darauf hinweisen, daß in den Münzlegenden die Titel stets im Genitiv stehen, kujula aber niemals eine Endung zeigt. Auch das scheint mir zu beweisen, daß kujula mit dem Titel gusura nichts zu tun haben kann. Ob kujula nun mit dem türkischen güjlü 'stark' zusammenhängt, wie Hultzsch glaubt (ZDMG. LXIX, 176), oder mit dem türkischen güzel 'schön', wie Konow annimmt, ist eine Frage, auf die ich nicht eingehen möchte.

<sup>1)</sup> Die ersten drei aksaras, die Fleet a(?)ka . . liest, sind ganz unsicher.

<sup>2)</sup> Rapson, Actes du XIV<sup>e</sup> Congrès International des Orientalistes, Tome I, p. 219.

Ähnliche Bedenken bestehen gegen die Verbindung von gusura mit Kusuluka. In der Taxila-Tafel¹) steht: kṣaharatasa Cukhsasa ca kṣatrapasa Liako Kusuluko nama tasa putro Pa[ti](ko); in der Löwen-Inschrift von Mathurā²): mahakṣatravasa Kusuluasa Patikasa. Nach dem Wortlaut der Taxila-Tafel bildet Kusuluka einen Bestandteil des Namens, und schon dadurch wird eine Gleichsetzung mit dem Titel gusura erschwert. Noch unwahrscheinlicher aber wird diese Identifizierung, wenn wir sehen, daß Liaka daneben den Titel eines Satrapen, Patika sogar den eines Groß-Satrapen führt. Ich möchte es daher vorziehen, wenigstens vorläufig in Kusuluka, Kusulua einen Familiennamen zu sehen.

Was den Ursprung des Wortes gusura—gausura betrifft, so läßt sich mit Sicherheit wohl nur sagen, daß es nicht indisch ist. Herkunft aus dem Türkischen ist von vornherein nicht unmöglich, da die Dokumente, in denen gusura zuerst erscheint, auch den Titel yapyu enthalten, der nach allgemeiner Ansicht aus dem Türkischen stammt. Unter den zahlreichen türkischen Titeln, die uns überliefert sind, zeigt aber höchstens das in den Orkhon-Inschriften<sup>3</sup>) auftretende  $k\ddot{u}l$ - $\check{c}ur$ , mpers.  $q\bar{u}\bar{\imath}l$ - $\check{c}\bar{u}r$ <sup>4</sup>), chines. k' $\check{u}e$ lü-čuo, k'üe-čuo5), einen gewissen Anklang an gusura. Allein die lautliche Übereinstimmung zwischen den beiden Wörtern ist doch nicht groß genug, als daß ihre Identität ernstlich in Frage kommen könnte. So ist die Herleitung aus dem Iranischen schließlich das wahrscheinlichste. Lautlich würde av. gaosăra gut zu guśura—gauśura stimmen, aber gaosăra kommt nur als Beiwort von nmāna vor und man sieht nicht ein, wie ein Wort mit der Bedeutung 'reich an Rindern' zu einem Titel hätte werden können. So bleibt mir wenigstens der Ursprung und die Etymologie von gusuragausura dunkel.\*

# Zur Geschichte des lim Altindischen.

Durch seine Altindische Grammatik hat sich Jakob Wackernagel um die indische Philologie ein Verdienst erworben, für das die Vertreter dieser Wissenschaft ihre Dankbarkeit, wie ich meine, nicht besser bezeugen können als dadurch, daß sie aus dem Gebiet ihrer engeren Studien Steine zum Ausbau des großen Werkes beitragen, so klein auch die Zahl der Lücken ist, die der Meister gelassen. Möge der verehrte Mann, als dessen Schüler ich mich betrachte, obwohl ich nicht zu seinen Füßen gesessen, den folgenden bescheidenen Beitrag in diesem Sinne freundlich entgegennehmen.

<sup>1)</sup> Konow, Khar. Inscr. S. 28. 2) Ebd. S. 48.

<sup>3)</sup> Thomsen, Inscriptions de l'Orkhon déchiffrées, S. 130, 155.
4) F. W. K. Müller, Ein Doppelblatt aus einem manichäischen Hymnenbuch (Mahrnāmag), S. 14.

<sup>5)</sup> Chavannes, Documents sur les Tou-kiue (Turcs) occidentaux, Index, S. 339f.

ImPali geht bekanntlich d. dh im Inlant zwischen Vokalen in l bzw. 1h über. In den in altprakritischen Dialekten abgefaßten Insehriften des nordlichen Indien sehien das Zeichen für la nur ganz vereinzelt vorzukommen. Ich habe JRAS, 1911. S. 1081ff., gezeigt, daß das ein Irrtum ist, der auf falsehen Lesungen beruht. Das Zeichen für la gehört bereits der ältesten Form der Brähmi au. wie sie in den Inschriften des Asoka vorliegt. Es findet sich in den Asoka-Inschriften zu Delhi-Töprä, Delhi-Mīraţh, Radhia, Mathia, wahrscheinlich auch in der Jaugada-Inschrift, in späterer Zeit ferner in Inschriften zu Mathurā, Sānei, Kudā, Kārlē, Nāsik, Amarāvatī, Bhattiprobi. Das I muß also in fast allen altprakritischen Dialekten vorhanden gewesen sein. Nur in der Sprache des äußersten Nordwestens scheint es zu fehlen; wenigstens ist ein Zeiehen für la in der Kharosthi-Schrift, die in jenem Gebiete his etwa zur Mitte des 3. Jahrhunderts n. Chr. üblich war, bis jetzt nicht nachgewiesen worden. Die Bedingungen, unter denen Lerscheint, sind dieselben wie im Pali. Allerdings findet sieh neben l uberall auch d. So steht z. B. in den Asoka-Inschriften neben duli-, daliauch dudi-, neben duvālasa-, paņnalasa- nuch duvādasa-, paņnadasa-. Allein das d ist in diesem Fall nicht immer ganz sieher. Da sieh das Zeiehen für la nur wenig von dem für da unterscheidet, so bedürfen die Lesungen der Nachprüfung am Steine selbst oder an Abklatschen, ehe man etwas Bestimmtes über die Verteilung von d und I sagen kann. Ein besonderes Zeichen für Iha gibt es nicht. Es wird vielmehr dha geschrieben, doch findet sich gelegentlich auch die Schreibung la, also mit Verlust der Aspiration, so z. B. in den westlichen Höhleninschriften Asalamitasa (10661)) = sk. Aṣāḍhāmitrasya, bhat-Āsālamitcna (1110) neben Asāḍhamitāye (1098). Denselben Übergang eines d in 1 zeigen ferner die literarischen Alt-Prakrits in den Fragmenten der buddhistischen Dramen<sup>2</sup>). Hier erscheint das 1 sowolıl in der Alt-Saurasenī wie in der Alt-Ardhamāgadhī. Schon früh aber wird das laufgegeben oder wenigstens in der Schrift nicht mehr von l geschieden. So findet sich in den westlichen Höhleninschriften auch schon Asālhamitāya (10413)); in einer und derselben Inschrift (1105) erscheint der Name eines Distriktes als Māmāda- und Māmāla-. In einer Inschrift zu Amarāvatī (1248) wird der Name des bekannten Königs Siri-Pulumāvigeschrieben, während er in den Inschriften zu Nāsik (1122-24) Siri-Pulumavi- oder Siri-Pulumäyi- lautet. In den Kupferplatten von Hirahadagalli (1200) und Mayidavolu (1205) erscheint altes t regelmäßig als d, altes d aber als l; so gula- = sk. guda-,  $p\bar{\imath}l\bar{a}$ - ( $pil\bar{a}$ ) = sk.  $p\bar{\imath}d\bar{a}$ -.

Der Weg, der in der Zeit der Alt-Prakrits beschritten ist, wird in den literarischen Mittel-Prakrits fortgesetzt. Die Grammatiker lehren, wie

<sup>1)</sup> Die Zahlen sind die Nummern der Inschriften in meiner 'List of Brahmi Inscriptions'.

<sup>2)</sup> Bruchstücke buddhistischer Dramen, S. 37, 44.

<sup>3)</sup> In derselben Inschrift aber auch podhi.

Pischel, Grammatik der Prakrit-Sprachen § 226, 240, ausführlich auseinandersetzt, den Übergang von d in l und fügen nur eine, übrigens stark variierende, Liste von Wörtern hinzu, in denen angeblich das d erhalten bleibt. Die nordindischen Schreiber kennen aber das Zeichen für la gar nicht mehr; sie schreiben dafür vielmehr la, während die südindischen Handschriften das alte la vielfach bewahrt haben. In den südindischen Handschriften wird sogar umgekehrt das Gebiet des l oft zu ungunsten des l erweitert. So wird z. B. in den Telugu-Handschriften der Vikramorvasī in den Prakrit-Abschnitten überhaupt nur la geschrieben ); auch in den Malayālam-Handschriften des Bhāsa findet sich nur selten einmal ein la.

Die Neigung, das *la* durch *la* zu ersetzen, macht sich übrigens auch in den Pali-Handschriften bemerkbar. Unendlich oft werden Wörter mit *l* geschrieben, für das wir ein *l* erwarten sollten. Daß umgekehrt gelegentlich auch einmal fehlerhaft *l* anstatt *l* erscheint, ist nicht zu leugnen. Wenn Childers nebeneinander daliddo und daliddo anführt, so ist die erste Form sicherlich falsch. Das cela-, neben dem gewöhnlichen cela-, das Müller, Grammar of the Pali language, S. 27 zitiert, wird durch die Übereinstimmung von cela- bei Pāṇini und acelaka- in Handschriften des buddhistischen Sanskrit-Kanons als falsch erwiesen. Von einem weitgehenden Eintreten des *l* für *l* kann aber im Pali so wenig die Rede sein wie in den Alt-Prakrits der Inschriften und Handschriften. Wo hier regelmäßig ein *l* auftritt, läßt es auf das Vorhandensein eines alten *d* schließen.

Man darf die hier nur flüchtig skizzierten Verhältnisse im Prakrit bei der Beurteilung des Auftretens eines l für d im Sanskrit nicht außer acht lassen. In der uns erhaltenen Rezension des Rgveda gilt für d und dh ausnahmslos dasselbe Gesetz wie im Pali. Die übrige vedische Literatur kennt das į nicht; in Pāṇinis Lautsystem hat es keine Stelle. Nun finden wir aber seit dem Atharvaveda anstatt des zu erwartenden d öfter ein l. Wackernagel vergleicht in seiner Grammatik I, 221 mit dem Übergang von d in l den vedischen Übergang von d in l. Ich meine, daß die Entwicklung des l nicht eine Parallelerscheinung, als vielmehr die Fortsetzung des Wandels von d in l ist. Es erscheint mir unmöglich, die Geschichte dieses l im Sanskrit von der vollkommen klaren Geschichte des entsprechenden l im Prakrit zu trennen, zumal zahlreiche Wörter des klassischen Sanskrit, die ein solches l enthalten, sicherlich einfach aus der Volkssprache übernommen sind. Wir dürfen aber auch nicht vergessen, daß die Belege für das aus d entstandene l fast ausschließlich nordindischen Handschriften entstamen, die auf kein hohes Alter Anspruch machen können. Das Bild ändert sich völlig, wenn wir die alten indischen Palmblatthandschriften heranziehen, die uns im Sande von Turkestan erhalten sind. Hier ist das Mittelglied lhäufig genug. Die Reste der oben erwähnten, etwa aus der Mitte des zweiten

<sup>1)</sup> Siehe die Ausgabe von Pischel, Monatsber. BAW. 1875, S. 618ff.

Jahrhunderts n. Chr. herrührenden Dramenhandschrift mit ihrem nicht sehr umfaugreichen Sanskrit-Texte enthalten allerdings nur ein Beispiel: nīļadruma- 'Nestbaum' 1). Höchstens 200 Jahre jünger ist eine Palmblatthandschrift von Kumāralātas Kalpanāmaṇḍitikā, die im nordwestlichen Indien geschrieben sein muß und von der umfangreichere Bruchstücke vorliegen. In dieser Handschrift wird stets dh geschrieben: bādham, gādham, vimūdha-, āḍhya-, ebenso d in Verbindung mit y: pīdyate 39²), kudyāntargato 46, tādyata 214. Für d aber erscheint häufig l; so stehen nebeneinander badišam 37, vikrīdita- 105, kadebara- 106, 108, 205, nādī- 128, vrīdam 163, abhipīditah 232, und talākam 123, vilulitam 153, ayoguļān 166, kalātrāṇām³) 188, nalinī- 235; tādanajam 188, aber tālitas, tālita- 214.

Die Praxis des Schreibers dieser Handschrift stimmt genau zu der der Inschriften bis in den Anfang der Gupta-Periode. In der Felsen-Inschrift des Rudradāman zu Junāgadh4), wahrscheinlich aus dem Jahr 151 oder 152 n. Chr., finden sich drdha- 1, drdhatara- 16, avagādhena 8, mīdha 3, apīdayitvā 15, tadākam 1, vaidūrya- 14, pranādyā 9, aber -ppranālī- 2, pranālībhir 9, -pālīkatvāt 1, vyāla- 10; in der Säulen-Inschrift des Samudragupta zu Allahābād<sup>5</sup>) (um 360 n. Chr.): virūdhā- 18, krīdatā 14, vrīdita- 27, vyālulitena 8, Kaurālaka-19, Saimhalakādibhis 23, lalitair 27, lalita-30, in der kaum viel späteren kurzen Felsen-Inschrift zu Tusām<sup>6</sup>) -ālinā (ali-) 1. Keine der drei Inschriften enthält ein l, das auf l zurückgeführt werden müßte. Fleets Annahme?), daß das Zeichen für la dem südlichen Alphabet entlehnt sei, ist durch den Nachweis des la in den Asoka-Inschriften hinfällig geworden. Es ist indessen leicht begreiflich, wie Fleet zu seiner Ansicht gelangen konnte. Während das la im nördlichen Indien nach dem Ende des 4. Jahrhunderts verschwindet, ist es in den Sanskrit-Inschriften des Südens immer gebräuchlich geblieben. Wie es in der älteren Zeit verwendet wurde, möge die Inschrift Pulikeśins II. zu Aihole<sup>8</sup>) (634/35 n. Chr.) zeigen. Hier erscheint das lin den Eigennamen Kālidāsa-18, Ālupa-9, Cola- 15, Colānām 14, Kerala 15, Nala- 4, Mālava- 11, Kaunālam 13, und den Wörtern -antaralam 13, ali-8, avali-9, kalaratrih 4, pulina-12, vigalita-11. Die meisten dieser Schreibungen sind richtig oder können wenigstens richtig sein. Bedenklich ist Mālava-, da der Name in der Inschrift des Samudragupta mit l geschrieben wird. Sicher falsch ist kālarātri-, denn die Todesnacht ist eigentlich die Nacht der alles vernichtenden Zeit; kālaaber begegnet schon im RV. 10, 42, 9, hat also sicherlich altes l<sup>9</sup>). Der Fehler könnte allerdings in diesem Fall auf volksetymologischer Um-

<sup>1)</sup> Oben S. 195. -

<sup>2)</sup> Die Zahlen beziehen sich auf die Seiten der Handschrift.

<sup>3)</sup> Lies kalatrānām. 4) Ep. Ind. VIII, 42ff.

<sup>5)</sup> Corp. Inser. Ind. III, 6ff. 6) Ebd. S. 270. 7) Ebd. S. 4.

<sup>8)</sup> Ep. Ind. VI, 4ff.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Auch in der Inschrift selbst steht kāle in Zeile 16.

deutung beruhen. Man könnte den Ausdruck als 'die schwarze Nacht' verstanden haben; dann wäre die Schreibung, wie wir sehen werden, richtig. Nun bietet die Inschrift aber auch schon in drei Wörtern ein l, für das l zu erwarten wäre: in mauli- 1, lalanā- 6, vilola- 14. Es zeigt sich also, daß man über die Verteilung der beiden l-Laute schon nicht mehr recht im klaren war. Diese Unsicherheit nimmt im Lauf der Zeit immer mehr zu. Als Beispiel möge das die sorgfältig in kanarcsischer Schrift geschriebene Praśasti auf Mallisena zu Śravana-Belgola¹) (um 1150 n. Chr.) veranschaulichen. Wenn hier kuliśa- 10, kalā- 45, sakala- 32, 144, 162, 167, 171, 213, bala-28. 125 geschrieben wird, so kann hier kein auf d zurückgehendes l vorliegen, da schon im Rgveda kulisa-, kalā-, bala- erscheint. Ebenso unmöglich kann lauf dzurückgehen, wo es sich um ein erst sekundär in den Inlaut getretenes l handelt wie in trailokya- 111. 195, vilasat- 45, vilāsa-118, nilaya- 125. Anderseits wird für ein sicher altes l gerade wieder l geschrieben in mauli- 46. 145. Die völlige Unzuverlässigkeit der Inschrift ergibt sich vielleicht am allerdeutlichsteu aus ihrem Schwanken in der Schreibung; neben akhila- 66. 164. 195, nikhila- 57 steht akhila- 135; neben sakala- sakala 62; neben alam 28 alamkrta- 142. 168, alamalam 171; neben bala bala 134; neben mala- 191. 194, vimala- 65, 71, 145, nirmmala-3. 139 mala- 187. 190. 205; neben kamala- 137. 140. 210 kamala- 146. Dasselbe Durcheinander herrscht, soweit meine Kenntnis reicht, auch in den jüngeren südindischen Handschriften. Es wird vermutlich gelingen, mit Hilfe der Inschriften den Zeitpunkt genauer zu bestimmen, wann diese anscheinende Regellosigkeit eingesetzt hat, und ebenso das Gebiet ihres Auftretens schärfer zu umgrenzen; unter Heranziehung der dravidischen Sprachen wird man vielleicht auch die Gründe der Verwirrung ermitteln. Vorläufig aber wird man gut tun, die südindischen Schreibungen für alle sprachlichen Fragen beiseite zu lassen.

Wenn nun, wie wir gesehen, das l im Sanskrit im Norden noch bis gegen das Ende des 4. Jahrhunderts gebraucht wurde, so fällt es einem schwer zu glauben, daß es bereits in vedischen Texten durch l verdrängt sein sollte. Wenn in der Kāṇva-Rezension der Vājasaneyisamhitā regelmäßig l, lh an Stelle von d, dh erscheint, so halte ich es für höchst wahrscheinlich, daß ursprünglich in der Schule der Kāṇvas dasselbe Gesetz galt wie im Rgveda und daß erst in unseren Handschriften l, lh durch l, lh ersetzt wurde. Ebenso wird auch im Sāṅkhāyana-Śrautasūtra in den Mantras l für altes l geschrieben. Es läßt sich, wie ich glaube, sogar zeigen, daß zur Zeit der Abfassung des Vājasaneyi-Prātiśākhya in der Schule der Kāṇvas noch l und lh gesprochen wurde. Das mag zunächst paradox klingen, da das Prātiśākhya in 4, 143 gerade den Übergang von d, dh in l, lh 'nach der Meinung einiger' lehrt: dadhau lalhāv ekesām. In 8, 45 heißt es aber, nachdem vorher das ganze Lautsystem (varnasamgraha) ausein-

<sup>1)</sup> Ep. Ind. III, 189ff.

andergesetzt ist: tasmin lalhajihvāmūliyopadhmāniyanāsikyā na santi Mādkyandinānām. In dieser Form ist das Sūtra sinnlos, denn natürlich ist das I in der Mädhyandina-Rezension ganz gewöhnlich, und zufällig kommt auch th in upa rathāmasi (VS. 23, 51) vor. Es können selbstverständlich, wie auch der Kommentator bemerkt, nur die aus d, dh entstandenen l-Laute gemeint sein. Ist das aber der Fall, so müssen diese Laute in dem Sütra sieh in der Aussprache von dem gewöhnlichen lunterschieden haben und bei der Niederschrift des Prätisäkhya auch durch besondere Zeichen ausgedrückt gewesen sein. Erst spätere Schreiber wußten offenbar mit diesen Zeichen nichts mehr anzufangen und haben sie durch la, lha ersetzt. Die Verlegenheit der Schreiber zeigt sieh zum Teil auch noch in den Lesarten der Handschriften; nach Weber, Ind. Stud. 4, 327 schreibt A tasminn rlha-, B tasmin lla-, Ist aber in 8,45 ursprüngliches lalha- durch lalha- verdrängt worden, so dürfen wir dasselbe auch für 4, 143 annehmen. So tritt die Form, in der das Sütra 8, 45 auftritt, entschieden für die Annahme ein, daß zur Zeit der Abfassung des Prātiśākhya auch in der Känya-Schule noch I, Ih galt. Sollte dies Sütra, wie Weber vermutet, ein späterer Einschub in dem Werk sein, so würde das die vorgetragene Argumentation natürlich durchaus nicht entkräften; im Gegenteil, das Sütra würde dann nur zeigen, daß auch nach der Abfassung der Prätiśäkhya noch I, Ih gesprochen wurde.

Eine ähnliche Erklärung gilt offenbar auch für sal iti und phál iti in AV. 20, 135, 2, 3. Da soust phat als schallnachalmendes Wort erscheint, so ist sicherlich phál íti auf phál íti (für phát íti) und wahrscheinlich auch sål iti auf sål iti zurückzuführen. Die Worte gehören aber den Kuntapasüktas an, die bekanntlich erst später dem AV, angefügt sind, und es ist ganz verständlich, daß ein ursprüngliches I in ihnen durch I ersetzt wurde, da dem AV. das I fremd ist. Alles was sonst aus den Samhitās für ein auf d zurückgehendes l angeführt wird, seheint mir sehr zweifelhafter Natur zu sein. Mehrere Male (1, 3, 1-5, 6-9; 18, 2, 22) findet sich im AV. ein schallnachahmendes bal iti. Gewiß liegt es zunächst nahe, dies nach Analogie der oben angeführten Wörter als bal iti aufzufassen. Allein belegt ist ein bat nirgends1). Auch der Padapatha weiß nichts davon; er betrachtet bál als Grundform. Ebenso steht bál in der Wiederholung des Pāda bahis te (TS. bahis te) astu bál iti in K. 13, 9 und im Samhitā- und Padapātha in TS. 3, 3, 10, 2, obwohl hier bād stehen müßte, wenn bāt die Grundform wäre. So werden wir also doch wohl ein lautmalendes bāl anerkennen müssen. AV. 8, 6, 2 kommt als Name eines Dämons pramīlinvor, das von pramīla- gebildet sein und etwa der 'Einschläfernde' bedeuten wird. Von der Wurzel mīl- findet sich aber auch schon im RV. 1, 161, 12 sammīlya. KZ. XXVIII, 298 wollte v. Bradke mīl- auf \*mīd-, \*mižd- zurückführen und mit mis- 'mit den Augen zwinkern' in Verbindung bringen

<sup>1)</sup> Das im RV. gebrauchte bát hat eine ganz andere Bedeutung.

und fragte, ob sich damit auch midam 'leise' in KS. 29, 2 vereinigen ließe. Bartholomae, IF. III, 184, und Wackernagel haben v. Bradkes Erklärung gebilligt, mir erscheint sie unannehmbar, da ich es für gänzlich ausgeschlossen halte, daß schon im RV. d zu l geworden sein sollte, noch dazu in der Verbindung mit y, und nirgends eine Spur von dem vorauszusetzenden l erscheint; auch die Inschrift von Junagadh bietet unmilita-. Auf midam ist gar nichts zu geben. So liest allerdings die Handschrift des Kāthaka, die Kap. S. aber hat nīdam, was v. Schroeder in den Text aufgenommen hat, und da das Wort den Gegensatz zu uccaih 'laut' bildet. so dürfte selbst Bloomfields Konjektur nīcam nicht ganz von der Hand zu weisen sein. Aber selbst in dem Fall, daß midam die richtige Lesart sein sollte, steht es doch der Bedeutung wegen mil- so fern, daß der Gedanke eines Zusammenhanges der Wörter nicht einleuchtet. Vom AV. an findet sich ferner il- 'stille halten'. RV. 1, 191, 6 liest die Müllersche Ausgabe tişihateláyatā sú kam, während die Aufrechtsche iláyatā bietet1). Im AV., wo der Vers 1, 17, 4 erscheint, zeigt der Text in allen Handschriften das dentale l. An keiner anderen Stelle der vedischen Literatur habe ich die Schreibung mit l gefunden; Pānini 3, 1, 51 spricht, vorausgesetzt daß er dieselbe Wurzel im Auge hat2), von elayati. Ich kann unter diesen Umständen iláyata im RV. 1, 191, 6 nur als falsche Lesart betrachten3), und damit fällt auch jeder Grund dahin, ilayati von id- 'Labung' abzuleiten, das meines Erachtens auch wiederum der Bedeutung nach mit il- kaum zu vereinigen ist. In den Yajuḥsamhitās findet sich endlich ilāmda- 'Nahrung gewährend' (MS. 4, 2, 1. 7; TS. 7, 5, 9, 1) und schon im zehnten Buch des RV. (94, 10) steht in Aufrechts Ausgabe ilāvantaķ, während die Müllersche Ausgabe iļāvantaļı liest. Wackernagel sieht in ilā- eine Nebenform von idā-. Mir scheint ilā- vielmehr eine Nebenform von irā- zu sein, das als selbständiges Wort und in den Ableitungen írāvant-, ánirā-, anirá- bereits im RV. erscheint und das jedenfalls nicht aus idā- entstanden ist4). Daß die Inder selbst ilā- so aufgefaßt haben, scheint mir aus der angeführten Stelle der TS. hervorzugehen: tābhya Ilāmdenérām lūtām ávārundāha. ilāfür älteres irā- ist zu beurteilen wie mluc-, labh-, loman-, lohita- usw. im zehnten Buch des RV. gegenüber den Formen mit r in den älteren Büchern $^{5}$ ).

<sup>1)</sup> Im PW. wird ausdrücklich bemerkt, daß mehrere Handschriften so lesen.

<sup>2)</sup> Nach der Kāśikā ist ila preraņe gemeint.

<sup>3)</sup> Auch RV. 7, 97, 6 schwanken die Handschriften zwischen nilavat und nilavat. Richtig ist auch hier nilavat; siehe Oldenberg, Rgveda, zur Stelle.

²) Auf die Frage des Bedeutungsunterschiedes zwischen irā-, ilā- und iḍā, ilākann ich hier nicht eingehen. Daß in späterer Zeit auch iḍā- zu ilā- geworden ist, soll natürlich nicht geleugnet werden, siehe z. B. Amara 3, 3, 42 gobhūvācas tv iḍā ilāḥ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Siehe Wackernagel a. a. O. I, 215. Wackernagel führt auch VS. 10, 22 (so zu lesen) turāṣāl áyuktāsah an. Daß das mißverstanden werden kann, zeigt die Fassung, in der Wackernagels Worte bei Macdonell, Vedic Grammar, S. 45 wiedergegeben werden. Selbstverständlich steht turāṣāl der Regel gemäß nur in der Kāṇva-Rezension, die Mādhyandina-Rezension hat turāṣāḍ.

Ich glaube, daß wir unter diesen Umständen nicht das Recht haben, den Übergang eines aus d entstandenen l in l schon für die vedische Zeit anzunehmen.

Für die nachvedische Zeit müssen wir l aus l erklären, wenn im Sanskrit oder im Prakrit daneben ein d erscheint oder wenn durch alte nördliche Inschriften oder Handschriften in Sanskrit oder in Prakrit oder durch das Pali die Schreibung mit l gesichert ist. Ich brauche indessen nach dem, was ich bereits oben bemerkt habe, kaum zu betonen, daß aus dem Auftreten eines l für l in einem Sanskrit-Texte nicht etwa zu folgern ist, daß dieser Text erst nach dem Ende des l. Jahrhunderts entstanden sein müsse. Für Aśvaghoṣa steht der Gebrauch des l durch die alten Handschriften fest; in unsern Handschriften des Buddhacarita oder des Saundarananda aber findet sich kein l. Die Schreiber haben also das l durch l, zum Teil vielleicht auch in puristischer Weise durch l ersetzt. Gewisse Fälle verlangen aber auch noch, wie ich im folgenden an einem Beispiel zeigen möchte, eine besondere Erklärung.

Das in nachvedischer Zeit gebräuchliche Wort für 'Zeit', kāla-, kommt im RV. nur an einer einzigen Stelle vor (10, 42, 9). Im AV. wird es häufiger; in der Sprache der Brähmanas verdrängt es, wie schon im PW. bemerkt wird, das alte Wort rtu- mehr und mehr. Das gleichlautende Adjektiv kāla- 'schwarz' ist der vedischen Sprache vollkommen fremd. Es findet sich zuerst bei Pāṇini und dann unendlich häufig in der epischen und klassischen Literatur. Im Pali sind beide Wörter vorhanden; kāla- 'Zeit' wird stets mit l, kāļa- 'schwarz' im allgemeinen mit l geschrieben. Man hat diese Schreibung für die Etymologie von kāla- 'schwarz' bisher gänzlich unbeachtet gelassen, wohl weil man annahm, daß kāļa- eine willkürliche Erfindung der Schreiber sei, bestimmt, das Wort von kāla- 'Zeit' zu unterscheiden. Nun liest aber auch eine sehr alte turkestanische Papierhandschrift des Prātimokṣasūtra der Sarvāstivādins, die den Text noch in ganz prakritischer Form enthält, in Nihs. 13 kāļa-(suddhiya kāļa eļakalomā). Die späteren Handschriften bieten dafür sämtlich kāḍa-1), während das Wort für 'Zeit' auch hier überall in der Form kāla- erscheint. Man brauchte auf diese Schreibungen vielleicht nicht allzuviel zu geben, wenn diese buddhistischen Texte auf Texte in der Pali-Sprache zurückgingen. läßt sich aber mit völliger Sicherheit nachweisen, daß sie, soweit sie Übersetzungen sind, direkt auf den Schriften in der östlichen Volkssprache beruhen. Auch in dieser muß also kāļa- 'schwarz' neben kāla- 'Zeit' gegolten haben, und wir können in Sk. kāla- 'schwarz' nur eine Entlehnung aus der Volkssprache sehen mit der gewöhnlichen Ersetzung des ! durch l. Das hat weiter zur Folge, daß die Vergleichung mit gr. zazie, lat. caligo, ksl. kalŭ usw.2) aufgegeben werden muß. Ich fürchte allerdings, daß man

<sup>1)</sup> Vgl. JA. XI, 2, 496.

<sup>2)</sup> Bechtel, Hauptprobleme, S. 304f.; Leumann, Etym. Wtb.

sich schwer entschließen wird, auf eine Gleichung zu verzichten, die zum festen Bestand der vergleichenden Grammatik zu gehören schien, und daß sie sich daher auch noch weiterhin ihres Daseins erfreuen wird ähnlich wie die Gleichung  $danda = \delta \acute{e}r\delta \varrho o r$ , die immer wieder auftaucht, obwohl Lidén, Studien zur altind. und vergl. Sprachgeschichte 80 danda- richtig zur Wurzel dal- gestellt hat 1).

So sicher mir aber auch die Zurückführung von kāla- 'schwarz' auf kāda- zu sein scheint, so kann ich doch nicht die Berechtigung der Frage bestreiten, wie es denn kommt, daß Pāṇini an zwei Stellen (4, 1, 42; 5, 4, 33) kāla- gebraucht. Daß erst im Lauf der späteren Überlieferung ein ursprüngliches kāda- durch kāla- ersetzt sein sollte, ist bei einem Text wie der Aştādhyāyī wenig wahrscheinlich. Ebenso unwahrscheinlich ist aber auch die Annahme, daß in den Sütras ursprünglich kāļa- gestanden haben sollte, für das dann später kāla- eingetreten wäre, da Pānini, wie schon bemerkt, das l in seinem Lautsystem nicht anerkennt und es daher auch in seiner Sprache nicht verwendet haben wird. Wir werden also zu dem Schlusse gedrängt, daß Pāṇini, dessen Zeit niemand bis in das 4. Jahrhundert n. Chr. hinabrücken wird, bereits kāla- sprach. Nun gehört Pāṇini dem äußersten Nordwesten Indiens an; Hüen-tsang berichtet uns, daß sein Geburtsort Salātura in Gandhāra lag. Ich habe schon oben darauf hingewiesen, daß sich in diesem Gebiet das l nicht nachweisen läßt²). Wenn also ein Wort mit laus einem der südlichen oder östlichen Dialekte in die Sprache von Gandhāra aufgenommen wurde<sup>3</sup>), so konnte das kaum anders als unter Ersetzung des l durch l erfolgen. Alles aber spricht dafür, daß das dem ganzen Veda unbekannte kāla- aus der Volkssprache stammt; da es in der Literatur zuerst in den buddhistischen Texten erscheint, so ist es jedenfalls nicht unwahrscheinlich, daß es sich von der Māgadhī des östlichen Indien aus ausgebreitet hat. In die Sprache von Gandhara wurde es als kāla- übernommen, und in dieser Form erscheint es daher auch bei Pāṇini. Die Übersetzer des buddhistischen Kanons anderseits haben, ohnè sich um die paṇineische Wortform zu kümmern,  $k\bar{a}la$ - durch  $k\bar{a}da$ - wiedergegeben, da sie gewohnt waren, jedes l der östlichen Sprache zu d zu sanskritisieren.

<sup>1)</sup> Vielleicht ist es nicht überflüssig, zur Stütze von Lidéns Auffassung darauf hinzuweisen, daß Manu 8, 299 venudala- der 'Bambusstock' ist; siehe auch Gaut. 2, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Soweit ich sehe, kennen auch die modernen indischen Sprachen dieses Gebietes kein *l.* Bemerkenswert ist, daß nach den Angaben Sir George Griersons, Ling. Surv. VIII, 1, 246 auch im Lahndā das *l.*, das in der Schrift übrigens nicht von *l* geschieden wird, im Norden in der Nachbarschaft der dardischen Sprachen verschwindet. In Hazara oder im Cibhāl-Lande hört man es nicht. Im übrigen ist die Verteilung der beiden *l*-Laute in den neuindischen Sprachen, die sie besitzen, eine andere als in den Alt- und Mittelprakrits mit Ausnahme der Paiśācī. Vgl. Konow, ZDMG. LXIV, 116f.

<sup>3)</sup> Derartige Entlehnungen aus einer Sprache oder Mundart in die andere sind auch in neuerer Zeit ganz gewöhnlich.

Für l, dessen Herkunft aus l durch ein im Sanskrit daneben erscheinendes d bewiesen wird, hat Wackernagel bereits ein reiches Material beigebracht. Ich möchte im folgenden an einigen Beispielen zeigen, wie mit Nutzen auch die Schreibungen mit l im Sanskrit oder Prakrit für die Feststellung der Herkunft des l herangezogen werden können.

Daß nachved. nala-'Rohr' auf ved. und nachved. nadá- zurückgeht, hat man längst erkannt, da in RV. 8, 1, 33 naļāh erscheint. Zu nada- gehört natürlich auch AV. und später (auch in der Handschrift der Kalp.) nādī-'Röhre', nachved. nāla- 'Röhre', ŚB. praṇāḍī-, nachved. praṇālī- 'Abzugsröhre', wofür die Junagadh-Inschrift wiederum das Mittelglied nāļī-, praņāļībietet. Zu beachten ist, daß in der Inschrift neben praņāļī-, praņāļībhir praņādyā erscheint; das zeigt, daß das im Rgveda den Wechsel zwischen d und l regelnde Gesetz auch in der späteren Zeit noch gilt1). Eine Ableitung von nada-ist ferner auch nachved. nalina-'Wasserrose', gebildet wie phalina-, barhina-, also eigentlich 'mit hohlem Stengel versehen'; die alte Schreibung naļinī- ist in der Kalp. erhalten. 'Rohr' bedeutet sicherlich auch der alte Königsname Nala-, der SB. 2, 3, 2, 1. 2 noch Nada- lautet; man mag damit Namen wie Venu- usw. vergleichen. Das Pali hat in der ganzen Gruppe die richtige Schreibung noch vielfach bewahrt: nala- 'Rohr', nāļī- 'Röhre', Naļinī-, Naļinikā- Nom. pr. (Jāt. 545, 235; 526, 1); daneben finden sich freilich überall auch die Schreibungen mit l, wie aus Childers Wörterbuch zu ersehen ist. Zusammenhang mit nālīka- 'Art Pfeil' ist möglich, aber unwahrscheinlich. Mit nalada- 'Narde' hat nada- kaum etwas zu tun. Ganz fern zu halten ist nārāca- 'Art Pfeil', da altes d im Sanskrit niemals zu r werden kann.

Die Schreibung  $p\bar{a}l\bar{i}$ - in der Junägadh-Inschrift beweist, daß nachved.  $p\bar{a}l\bar{i}$ - zum mindesten in der Bedeutung 'Damm' einen alten Zerebral enthält.

Im Epos und in der späteren Literatur erscheint häufig die Wurzel lal- 'tändeln', mit dem Kausativ lālayati in der Bedeutung 'hätscheln'. Für das Pali gibt Childers lalati an. In der Inschrift des Samudragupta steht aber zweimal lalita-, was auf lad- als ursprüngliche Form der Wurzel weist. Genau in dieser Form erscheint die Wurzel in Pāṇinis Dhātupāṭha (9, 76): laḍa vilāse. Erst Spätere haben, wie Westergaard bemerkt, lala īpsāyām hinzugefügt, was Kṣīrasvāmin, Puruṣakāra und andere ḍalayor ekatvāt für überflüssig halten. Unter den Wurzeln der zehnten Klasse (32, 7) führt der Dhātupāṭha ferner laḍa (lāḍayati) upasevāyām an. Der Dhātupāṭha kennt also lalati, lālayati unzweifelhaft in der Form laḍati; lāḍayati; wie es mit der Wurzel lal īpsāyām (auch 33, 14) steht, braucht uns hier nicht zu beschäftigen. Die Formen des Dhātupāṭha sind aber auch genau diejenigen, die wir bei Pāṇini, der das l ignoriert, erwarten müssen. Sie sind auch in der Literatur belegt. Nach dem kleineren PW. findet sich

<sup>1)</sup> Ein Abglanz der alten Verhältnisse zeigt sich z. B. auch noch Raghuv. 18, 4, wo in derselben Strophe nadvala, Nala-, nalina- nebeneinander stehen.

laḍat- Rājat. 7, 927; R. Schmidt führt ZDMG. LXXI, 37 laḍita, vilaḍita- aus dem Śrikaṇṭhacarita an. Wichtiger noch ist, daß auch im Prātimokṣasūtra der Sarvāstivādins (V, 57) upalāḍayet erscheint¹). Die Entwicklungsreihe laḍati, laṭati, laṭati scheint mir damit völlig gesichert zu sein; die Zusammenstellungen von latati mit bulg. lelêm, lelêjka, russ. lelējatī (Uhlenbeck) müssen aufgegeben werden²).

Im Cāṇakyaśataka wird die Erziehungsregel gegeben:

lālane bahavo doṣās tāḍane bahavo guṇāḥ |

tasmāt putraṃ ca śiṣyaṃ ca tāḍayen na tu lālayet ||

lālayet pañca varṣāṇi daśa varṣāṇi tāḍayet |

prāpte tu ṣoḍaśe varṣe putraṃ mitravad ācaret ||

Daß lālane, lālayet und tādane, tādayet hier durch den Reim gebunden sind, ist unverkennbar. Manche Handschriften suchen ihn dadurch herzustellen, daß sie lädane (-näd), lädayet lesen3). Das kann richtig sein; wahrscheinlicher ist es zwar, da es sich schwerlich um einen alten Spruch handelt, daß ursprünglich lalane, lalayet und talane, talayet gebraucht war. Daß diese Formen einst wirklich existierten, zeigt die Handschrift der Kalp. Allerdings bietet die Handschrift auch tādana-. Warum sich in der Flexion von tādayati das alte d schließlich behauptet hat, vermag ich nicht zu sagen. Übrigens hat sich in einer Ableitung von tad- auch das l später durchgesetzt: in tāla- 'Händeklatschen', 'Takt', das auch im Pali die Form tāla-zeigt (Jāt. 374, 3), während für 'schlagen' tāļeti gilt. Das PW. schwankt, ob tāla- von tad- oder von tala- 'Handfläche' abzuleiten sei; Uhlenbeck hat sich für das letztere entschieden. Wie tāla- von tala- gebildet sein sollte, weiß ich nicht zu sagen; das schon VS. 30, 20 vorkommende pāṇighna-'Händeklatscher', bei Pāṇ. 3, 2, 55 pāṇigha- und tāḍagha- als Bezeichnung von Gewerbetreibenden, ghantātāda- 'die Glocke schlagend' bei Manu 10, 33, p. hatthatālana- 'das Händeklatschen beim Tanze', Jāt. II, 37, 2, und der Umstand, daß tāla- häufig auch vom Klatschen der Ohrlappen der Elefanten gebraucht wird, lassen es mir als sicher erscheinen, daß tāla- aus tāda- hervorgegangen ist, das in der Bedeutung 'Schlag' schon AV. 19, 32, 2 (nórasi tádam á ghnate) belegt ist, wenn auch die Zwischenstufe tāļabisher noch fehlt.

Im nachvedischen Sanskrit steht eine Wurzel lul- 'sich hin- und herbewegen', im Kausativ 'hin- und herbewegen', 'in Verwirrung bringen' neben einer Wurzel lud-, die im Kausativ in der Bedeutung 'hin- und herbewegen', 'in Unruhe versetzen' usw. erscheint. Uhlenbeck vermutet Zusammenhang von lodayati mit lunthati, hält dagegen den Zusammenhang

3) Siehe Böhtlingk, Ind. Spr. 2 5847f.; Weber, Monatsber. BAW. 1864, S. 412.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) JA. XI, 2, 516. Varianten sind ullapayet und upalāpayet, das dem upalāpeyya der Pali-Regel genauer entspricht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Den Zusammenhang von *lad*- und *lal*- hatte schon Benfey, Gött. Abh. XVI, 37 richtig erkannt; seine Etymologie von *lad*- ist freilich unmöglich.

t lolati für unwahrscheinlich. Genau das Gegenteil ist richtig. Lodayati d lolayati sind einfach identisch; lodayati ist die eehte Sanskritform, nyati steht für lolayati. Das vyāluļita- der Inschrift des Samudragupta, s viluļita- der Handschrift der Kalp., zeigt wiederum die zu erwartende ttelstufe. Damit werden alle von Uhlenbeck angestellten Vergleiche mit örtern der slavischen Sprachen hinfällig. Der paņineische Dhātupāṭha 27) scheint übrigens ursprünglich nur luṭ- anerkannt zu haben; sieherlich luṭ-, wahrscheinlich aber auch luḍ- erst später hinzugefügt. Für die age der Entstehung des ḍ, auf die hier nicht näher eingegangen werden l, ist das nicht ohne Bedentung.

Das Saimhalaka- der Inschrift des Samudragupta zeigt, daß in Simla-, dem alten Namen der Insel Ceylon, ein ursprüngliches Suffix -da-ekt. Auch im Pali hat sich die echte Schreibung Sihala noch an einigen ellen erhalten.).

Nachved. kalatra- 'Ehefran' usw. wird Unadis. 3, 106 von der Wurzel dabgeleitet. Das ist untürlich unsinnig, läßt aber darauf sehließen, daß r Verfasser über den Ursprung des lans d noch unterrichtet war. Die stätigung liefert die Handschrift der Kalp. mit ihrem kalatra-2).

Kalama- ist im nachved. Sanskrit eine Art Reis. In der Alt-Ardhamā-dhī der Dramen<sup>3</sup>) steht kaļamodanākam. Sk. kalama- geht also auf lama-, kaḍama- zurück und hängt daher wahrscheinlich mit kardama-sammen, das sieh bei Suśruta als Name einer bestimmten Körnerfrucht det. Mit kalama- 'Schreibrohr', das erst im Trikāṇḍaśeṣa erscheint und her nicht direkt auf das gr. κάλαμος oder das lat. calamus, sondern erst f das daraus entlehnte arab. qalam zurückgehen wird, ist kalama- 'Reis' türlich nur äußerlich zusammengefallen.

Durch das laraļī- und (pa)vratāļim in der Alt-Šaurasenī der Dramen<sup>4</sup>) rd auch die Herleitung von nachved. lavalī- 'averrhoa acida' und āli-eihe' aus laradī- und ādi- gesichert.

In der epischen und klassischen Literatur findet sich dädima- Granatdel'. Für das Pali gibt Childers dälima- an, das gelegentlich auch im anskrit, z. B. in der Bengali-Rezension des Amarus. (15)<sup>5</sup>) erscheint. Daß lima- nur schlechte Schreibung für dälima- ist, zeigt wiederum die Alt-

<sup>1)</sup> Siehe Konow-Andersen, JPTS. 1910, S.177. Wegen des vyāļa- in der Junā-Oh-Inschrift und des aļi- in der Tusūm-Inschrift verweise ich auf meine Behandlung r Wörter oben S. 429; 433.

<sup>2)</sup> Bisweilen ist die Handschrift übrigens auch durch ihre Schreibungen mit d n Wert. So verrät kadebara-, das sich auch Divy. 39 findet, die Natur des l in chved. kalebara- 'Leiche', 'Körper', während das Pali nur die spätere Schreibung t l zu haben scheint.

<sup>3)</sup> Bruchstücke, S. 37. 4) Bruchstücke, S. 43, 54.

b) Hrsg. von Simon, S. 63. Auch in dem Kommentar des Maheśvara zu Am. 4, 64 wird dālima- und dādimba- als Nebenform von dādima- angeführt. Vgl. ferner V. s. v.

Saurasenī der Dramen 1). Ohne die Sanskritform zu berücksichtigen, hat Charpentier, IF. XXIX, 389 p. dālima- als eine Bildung von \*dāli- 'Ast', 'Zweig' mit dem Suffix -mant erklärt. Daß man den Umstand, daß der Granatapfelbaum Zweige hat, als so charakteristisch für ihn empfunden haben sollte, daß man ihm danach den Namen gab, will mir nicht einleuchten. Meines Erachtens ist es überhaupt von vornherein wahrscheinlicher, daß man den Granatapfel nach einer Eigenschaft der Frucht benannt habe. Aufgefallen sind dem Inder die zahlreichen Kerne der Frucht, die ihn au Zähne erinnern. So heißt es in einer im PW. angeführten Stelle des Mbh. dantapūrņaiķ sarudhirair vaktrair dādimasaņnibhaik, und dantabīja-, dantabijaka- ist, wie die Anführungen aus medizinischen Wörterbüchern im PW. zeigen, geradezu ein Name des Granatapfels geworden. Gestützt auf diese Tatsache und in der wohl sicheren Annahme, daß dādima- kein altes Sanskritwort, sondern aus einem mittelindischen Dialekt entlehnt ist, wage ich es, auch dādima- als 'mit Zähnen versehen' zu erklären. Im Pali werden vielfach von a-Stämmen mit dem Suffix -imant possessive Adjektive gebildet, die vom Nom. Sing. aus dann mit Verlust des -nt- in die a-Flexion übergeführt werden2); so z. B. pāpimant- (häufig), puttimant-(SN. 33. 34), phalimant-, Akk. Sing. m. phaliman (Jat. 429, 7. 8). Das Suffix -ima-, das sich so ergibt, möchte ich auch in dadima- sehen. Der erste Bestandteil läßt sich ohne Schwierigkeit auf damsträ- zurückführen, das im Pali als dāṭhā-, in den Mittel-Prakrits als dāḍhā- erscheint³) und in dieser Form auch in die Sanskrit-Kosas aufgenommen ist. An dem Verlust der Aspiration darf man keinen Anstoß nehmen. In der Sprache des Volkes ist dh schon im Alt-Prakrit zu d geworden; so wird z. B. in den Inschriften zu Sānci und Bharaut der Name Aṣāḍha-, Aṣāḍhā- konsequent Asāḍa-(306. 396), Asaḍā- (697) geschrieben, ähnlich wie in den westlichen Höhleninschriften Asāļa- neben Asālha- erscheint4). Auch AMg. sandeya- ist daher nicht einfach als falsche Lesart für sandheya- zu bezeichnen, wie Pischel, Gramm. der Pr. § 213, es tut. Im PW. wird sogar dāḍaka- selbst in der Bedeutung 'Zahn' aus dem Sabdärthakalpataru angeführt. Auch von seiten der Bedeutung läßt sich gegen die Herleitung von damstrakaum etwas einwenden. Damstra- wird keineswegs nur vom Fangzahn von Tieren oder Dämonen gebraucht; es ist auch die genauere Bezeichnung der Schneide- oder Vorderzähne des Menschen. So werden SBr. 11, 4, 1, 5 die damstrāķ von den jambhyāķ, den Backenzähnen, unterschieden; Rām. 5, 35, 19 wird unter den Merkmalen des Rāma erwähnt, daß er caturdamstrah sei; Jāt. IV, 245 ist von einem Mann die Rede, der nikkhantadāṭho ist, 'vorstehende Zähne' hat.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bruchstücke, S. 43. <sup>2</sup>) Siehe Geiger, Pali § 96.

<sup>3)</sup> Pischel, Grammatik der Prakrit-Sprachen, § 76, 304.

<sup>4)</sup> Siehe oben S. 547.

IF. IV, 101 hat Sütterlin darauf hingewiesen, daß got. mawilo 'Mädchen', ags. meówle, an. meyla eine ganz genaue Entsprechung in nachved. mahilā- 'Frau' habe. Man wird den Bedeutungsunterschied nicht dagegen ins Feld führen können. Bedenken erweckt eher die Nebenform mahelā-, die in späteren Werken belegt ist; das PW. führt auch mahīlā- auf. Diese Formen finden durch den Vergleich mit mawilo keine rechte Erklärung. Uhlenbeck will mahilā- lieber gr. μεγάλη gleichsetzen. Daß beide Gleichungen aufzugeben sind, zeigt das neunte Felsenedikt des Aśoka zu Girnār, wo mahidāyo 'Frauen' an Stelle des ithī, striyaka, abakajaniyo, balika janika der übrigen Versionen erscheint; mahilā- steht also für mahilā-.

Für cola- 'Frauenjacke' lehren Lexikographen (Hem. An. 2, 116; Med.) auch coḍa-. Uhlenbeck fragt, ob l hier aus ḍ entstanden oder coḍa-nur eine unrichtige Schreibweise sei. Die Frage wird durch das Pali entschieden, wo wir allerdings auch schon cola-, colaka-, aber auch noch coḷa-, coḷaka- finden¹). Daß coḍa- die echte alte Form ist, zeigt nicht nur das Sanskrit des Saddharmapuṇḍarīka (4, 11 paryeṣate bhakta tathāpi coḍam; 4, 13 bhaktaṃ ca coḍaṃ ca gaveṣamāṇaḥ; 4, 19 kim adya coḍena tha bho-janena vā), sondern auch das der Handschriften des buddhistischen Kanons. Hier steht z. B. im Śikhālakasūtra (= Sigālovādasutta) ebenfalls bhakta-coḍānupradānena. Ob coḍa-, coḷa- wirklich auf die im Dhātupāṭha 28, 98 angeführte Wurzel cuḍa saṃvaraṇe zurückgeht oder ob diese Wurzel nur um coḍa- willen erfunden ist²), mag dahingestellt sein; jedenfalls spricht die Form der Wurzel dafür, daß den Grammatikern die Form coḍa- bekannt war.

Für ep. und kl. kavala- 'Mundvoll', 'Bissen', haben die Pali-Handschriften gewöhnlich kabala, gelegentlich kabala-³); die zentralasiatischen Handschriften des Prātimokṣasūtra lesen kabaḍa- und kapaḍa-⁴); die Mahāvyutpatti 263, 62 hat kavaḍa-, das in der Bedeutung 'Gurgelwasser' auch bei Suśruta erscheint. Über die Herkunft des l kann also kein Zweifel bestehen. Übrigens spricht die Pali-Form dafür, daß das Wort altes b enthält. Die von Uhlenbeck angeführten Vergleichungen werden dadurch noch unwahrscheinlicher.

Eine systematische Durchforschung des gesamten Materials wird voraussichtlich zeigen, daß das Gebiet des aus l hervorgegangenen l im Sanskrit weit umfangreicher ist als die hier angeführten Fälle erkennen lassen. Ich will die Zahl der Beispiele aber jetzt nicht vermehren, sondern möchte zum Schlusse nur noch kurz auf die Frage eingehen, ob und unter welchen Umständen ein aus l entstandenes l mit r wechseln kann. Sk.

<sup>1)</sup> Siehe E. Müller, Grammar of the Pali Language, S. 27. Im Pali hat colaimmer die allgemeinere Bedeutung 'Zeug'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Analog ist das Verhältnis von nachved. sthula- 'Zelt' zu sthuḍa saṃvaraṇe in Dhātup. 28, 94 zu beurteilen.

<sup>3)</sup> Müller a. a. O.; kabaļa- Pāt. Sekkh. 39. 41. 43. 45 im Suttavibh.

<sup>4)</sup> Das p ist Hypersanskritismus oder Einfluß des Tocharischen.

vaidūrya-1), der Name des bekannten Edelsteines, lautet im Pali veluriya-. Die Prakrit-Formen verzeichnet Pischel a. a. O. § 241. Bh. 4, 33 hat veluria-, Deśin. 7, 77 velulia-. Damit sind, wie Pischel richtig bemerkt. veluria- bzw. velulia- gemeint; die letzte Form stammt offenbar aus einem östlichen l-Dialekt. Hem. 2, 133 bemerkt, daß sich auch vedujja- finde. Für gewöhnlich aber lautet das Wort AMg. JM. veruliya-. M.S. veruliawas zu dem gr. βήρυλλος, lat. berullus stimmt. Nach Pischel ist in diesem Fall d zu r geworden. Ich halte das schon deshalb für nicht richtig, weil es zu der Annahme zwingt, daß außerdem auch noch das ursprüngliche r zu l geworden sei, was jedenfalls für M.S. ganz unwahrscheinlich ist. Wir haben hier offenbar nicht Übergang von d in r, sondern ein Umspringen von l und r anzunehmen; veruli(y)a- ist spätere Schreibung für veruli(y)a-. Daraus wird sich auch das doppelte l in der griechischen Form erklären; es soll augenscheinlich das zerebrale l wiedergeben.

Das Umspringen von l und r läßt sich noch öfter beobachten. Der Lehrer des Buddha heißt im Pali Alāra Kālāma (Mv. 1, 6, 1ff. usw.), in den buddhistischen Sanskrit-Texten Ārāḍa Kālāma (Divy. 392, 1ff.; Buddhac. 12, 1ff.2)) oder Ārāḍa Kālāpa (Lal. 239, 6ff.). Das Wort für 'Koch' lautet im Pali ālārika-, im nachved. Sk. ārālika- (für ārālika-). 'Gebogen' ist im Pali aļāra-, im nachved. Sk. arāla- (für arāļa-). Die Etymologie dieser Worte ist unklar, und so läßt sich die Möglichkeit, daß die Metathesis im Pali erfolgte, nicht bestreiten, wenn ich das auch aus Gründen, auf die ich hier nicht näher eingehen kann, für unwahrscheinlich halte. Jedenfalls ist aber nach dem Verhältnis von pr. veruli(y)a- und p. veluriya- dasjenige von pr. (AMg. JM. A.) birāla- 'Katze' zu p. bilāra-3) zu beurteilen. Auch hier liegt nicht Übergang von d in r vor, sondern  $bir\bar{a}la$ - ist spätere Schreibung für birāļa- aus biļāra-. Die Lautverhältnisse sind hier nur deswegen nicht ganz so durchsichtig, weil das Sanskrit, wo das Wort seit Pāṇini (6, 2, 72) erscheint, nicht bidara-, sondern bidala- bietet. Diese Form kehrt unverändert auch in der Saurasenī wieder4), die sich somit auch in diesem Fall als dem Sanskrit am nächsten verwandt erweist. Warum im Sanskrit das la-Suffix anstatt des ra-Suffixes gebraucht ist, ist schwer zu sagen. Das Nebeneinanderstehen der beiden Formen bidara- und bidala- wird aber auch, wie mir scheint, durch die neuindischen Sprachen bewiesen, wo das betreffende Wort bald auf die eine, bald auf die andere Form zurückzu-

<sup>1)</sup> Daneben vaidūrya-, von vidūra- abgeleitet, nach Pān. 4, 3, 84, doch zeigen die Kasmir-Handschriften auch an dieser Stelle die Schreibung mit d, siehe Kielhorn in der Ausgabe des Mahābh. II, 475 und Ep. Ind. VIII, 39.

²) Arāda wird Fehler für Ārāda- sein.

<sup>3)</sup> biļāra-, biļārī-, biļārikā- sind die im Pali gewöhnlichen Formen; siehe z.B. Jāt. I, 478ff.; III, 265ff.; Majjh. Nik. I, 334. Childers führt aus Abh. auch biļālaan, das einfach Palisierung des Sanskritwortes sein wird.

<sup>4)</sup> Dabei ist freilich vorausgesetzt, daß biḍāla- wirklich die richtige Form ist. Die Zahl der Lesarten ist, wie aus Pischel a. a. O. zu ersehen, sehr groß.

führen ist. Ich glaube daher auch nicht, daß man von einer Dissimilation sprechen darf, wenn, übrigens in ganz modernen Werken, birāla- neben bilāla- als Sanskritwort angeführt wird; birāla- ist nichts weiter als das Prakritwort, das sich durch Metathesis aus biļāra- erklärt.

## Vedisch grh-.

Zweimal finden sich im RV. Formen von einer Wurzel grh-, deren Bedeutung bestritten ist; 5, 32, 12:

evá hí tvám rtuthá yātáyantam maghá víprebhyo dádatam śrnómi | kím te brahmáno grhate sákhāyo yé tvāyá nidadhúh kámam indra || 8, 21, 15. 16:

má te amājúro yathā mūrása indra sakhyé tvávataḥ | ní ṣadāma śacā suté ||

má te godatra nír arāma rádhasa índra má te grhāmahi | drlhá cid aryáh prá mrśābhy á bhara ná te dāmána ādábhe ||

Bei der Ähnlichkeit des Gedankens in beiden Stellen ist an der Zusammengehörigkeit der beiden Formen nicht zu zweifeln, wenn auch die eine unthematische, die andere thematische Bildungsweise zeigt. Die unthematische Bildung findet sich wieder in dem grhe, grhīta der Maitr. Samh., die schon L. v. Schroeder mit den rgvedischen Formen zusammengestellt hat. Die Stellen lauten: 1, 9, 5 cákṣuṣe kám darsapūrṇamāsā ijyete | ná cákṣuṣo grhe yá evám véda | śrótrāya kám cāturmāsyānījyante | ná śrótrasya grhe yá evám véda | vācé cātmáne ca kám saumyò 'dhvará ijyate | ná vācó nátmáno grhe yá evám véda; 2, 5, 2 sārasvatīm meṣīm álabheta yó vācó grhītá | vāg vaí sárasvatī vācaívāsya vācam bhiṣajyati. Kāṭh. 9, 13 ist in der Maitr. Saṃh. 1, 9, 5 entsprechenden Stelle grhe durch grhaye ersetzt: cakṣuṣe kam pūrṇamā ijyate | na cakṣuṣo grhaye ya evam veda | śrotrāya kam amāvasye-jyate | na śrotrasya grhaye ya evam veda | vāce cātmane ca kam saumyo 'dhvara ijyate | na vāco nātmano grhaye ya evam veda. Delbrück will grhaye, wie v. Schroeder bemerkt, als Infinitiv fassen wie ved. tujaye.

Sāyaṇas Erklärung lautet zu 5, 32, 12: brahmāṇo bṛhantas te tvadīyāḥ sakhāyaḥ stotāraḥ kiṃ gṛhate | tvattaḥ kiṃ gṛḥṇate¹) | ṛṣiḥ svakīyābhilāṣa-prāptivilambanād evam uktavān ity arthaḥ, zu 8, 21, 16 kiṃ ca te tava sva-bhūtā vayaṃ dhanaṃ prayacchāma | kasmāccin mā gṛhāmahi | tasmād anyan na gṛhṇīmaḥ | api tu tvatta eva dhanaṃ gṛhṇīma ity arthaḥ. Sāyaṇa leitet also gṛhate und gṛhāmahi von grabh-, grah- 'nehmen' ab, und ihm sind alle europäischen Übersetzer außer Gaedicke und teilweise auch Geldner gefolgt. Ludwig faßt gṛhate und gṛhāmahi aktivisch: 'was bekommen von dir die Brāhmaṇa, deine Freunde'; 'mögen wir nicht²), o Schenker von Rindern, kommen um deine Gewährung, Indra, noch dir entziehen [was

<sup>1)</sup> Text grhnamte.

<sup>2)</sup> Siehe Bd. 5, S. 148.

dir gebührt]'. Auch Geldner übersetzt 5, 32, 12 Ved. Stud. 3, 17: 'was bekommen denn deine Freunde, die Brahmanen', und danach wird Glossar, S. 57, die Stelle unter grabh- 'erlangen, empfangen, bekommen' aufgeführt. Komm., S. 82, 229 hat Geldner aber selbst Zweifel an der Richtigkeit dieser Deutung geäußert, und in der Tat scheint es mir unmöglich zu sein. grhate in diesem Sinne zu nehmen, da die aktivische Bedeutung für das grhāmahi und das grhe der anderen Stellen geradezu ausgeschlossen ist. Niemand wird wohl geneigt sein, sich die Auffassung Sāyanas oder Ludwigs in 8, 21. 16 zu eigen zu machen. Graßmann nahm die rgvedischen Formen in passivischem Sinne; in 5, 32, 12 soll grabh- 'annehmen als, halten für' bedeuten (Übers. 'was nimmst du sonst die Beter zu Genossen'), in 8, 21, 16 'ergreifen, sich bemächtigen' (Übers. 'o Indra, uns ergreife nicht'). Einheitliche Auffassung der gleichartigen Stellen fehlt also auch hier. Erst Oldenberg, Rgveda I 329 hat diesen Fehler vermieden; er will auch in 5, 32, 12 im Sinne von 'sie werden erfaßt' nehmen: 'Was werden dir die Brahmanen, deine Freunde, (vom Bösen) erfaßt?' Ebenso hatte schon Delbrück, Altind. Syntax 161, 265, 275 das grhe und grhita der Maitr. Saml. gefaßt: 'er wird nicht am Auge ergriffen, hat nicht daran zu leiden', 'wer etwa an der Stimme leidet'.

Nun erheben sich aber gegen diese Deutung eine Reihe zum Teil schwerer Bedenken. Formen von grabh mit h finden sich häufiger erst im zehnten Mandala; das einzige sichere Beispiel in den ersten neun Büchern ist ní gṛḥṇātu in 4, 57, 7, einer Strophe, die sicherlich zu den nachträglichen Einschüben gehört. Weder 5, 32, 12 noch 8, 21, 16 unterliegen aber dem Verdacht, sekundär zu sein oder auch nur einer jüngeren Zeit anzugehören. So spricht das h von grhate und grhamahi entschieden gegen die Herleitung von grabh-. Mit der Bildungsweise könnte man sich abfinden, wenn auch sonst im Rgveda nur Formen nach der neunten Präsensklasse vorkommen 1), zumal da später Formen wie  $m\bar{a}$  grhīthāḥ Mbh. 8, 2353 = 49, 53, agrhītām²) Rām. 1, 4, 4, grhīṣva Whitney, Wurzeln, S. 40 aus einem Brāhmaṇa, vorkommen. Auffallen muß es aber doch, daß die medialen Formen nicht nur im Rgveda, sondern auch noch in den Yajus-Texten im passivischen Sinne gebraucht sein sollten. Aus der altindischen Prosa verzeichnet Delbrück a. a. O. S. 265 das grhe, grhītá der Maitr. Samh. als den einzigen, angeblich sicheren Beleg für den passivischen Sinn einer medialen Präsensform. Die Zweifel, daß es sich in unserem Fall überhaupt um Formen von der Wurzel grabh- handle, werden dadurch erheblich verstärkt. Höchst merkwürdig ist auch die Konstruktion. Grah- wird allerdings sowohl in der Sprache der Brāhmaṇas wie im klassischen Sanskrit gelegentlich mit dem Genitiv verbunden, aber in der alten Sprache ist es der Genitiv der Sache, von der man etwas nimmt: yó vā brāhmaņó bahuyāji tásya kúm-

<sup>1)</sup> Abgesehen von Bildungen wie grbhāyati, grbhayati.

<sup>2)</sup> Im PW. als 3. Dual. Aor. gefaßt.

bhyanam grhniyat TS, 6, 4, 2, 2; maşan me pacata na va eteşam havir grhnanti SB. 1, 1, 1, 10 (Delbrück, AS, 160), in der späteren Sprache ist es der Genitiv der Person, von der man etwas annimmt: candālasya na arhnanti Ram. Gorr. 6, 62, 40; yo rājūah matigrhnāti lubdhasyocchāstravartinah Manu 4, 87; prasastānām svakarmasu dvijātīnām brāhmano bhuñijīta | pratigrhniyāc ca Gant. 17, 1, 2 (Speyer, S.S. § 126). Für den Genitiv, wie er hier gebraucht sein müßte, bietet auch der Genitiv des karman keine Parallele, der nach Pan. 2, 3, 54, 56 bei ruj- und seinen Synonymen, hanmit ni und pra, jas- im Kausativ und anderen Verben mit dem Begriff des Verletzens oder Schädigens oder bei spys- steht. Immer steht hier, wie die Beispiele der Käsikä und die Belege aus der Literatur zeigen, nur die Person oder das Tier, das das karman der Handlung bildet, also das Ganze im Genitiv, nicht aber das einzelne Glied, das verletzt oder beschädigt oder berührt wird: caurasya rujati rogah, caurasyamayaty amayah, caurasyojjasayati usw.; brāhmanasyanihatya AV. 12, 3, 44; súnas caturaksásya prá hanti TB, 3, 8, 4, 1 (Delbrück, A.S. 161); gavām spršatu pādena Rām. 2, 75, 31; prāninah kasya nāpadah samspršanty agnivat 3, 66, 6 (Speyer, S.S. § 121). Man sollte schließlich aber doch auch glauben, daß das te der rgyedischen Stellen ein ebensolcher Genitiv wäre wie das caksusah, śrotrasya usw. der Yajus-Texte; anstatt dessen muß man annehmen, daß te auf einer ganz anderen Stufe steht und, wie die Oldenbergsche Übersetzung zeigt, eine Art von ethischem Dativ ist, der hier völlig überflüssig erscheint. Gegen die Herleitung von grabh- spricht ferner, daß in keinem Fall das Subjekt des Ergreifens genannt ist; mir ist aber keine Stelle aus der Literatur bekannt, wo grhyate ohne weiteren Zusatz die Bedeutung hätte 'er wird vom Bösen erfaßt. Dazu kommt weiter, daß Indra sonst niehts mit dem 'Ergreisen' in dem Sinne, wie es hier gemeint sein müßte, zu tun hat; der einzige unter den großen Göttern, dem das Ergreifen zukommt, ist Varuna. Endlich aber — und das scheint mir das Ausschlaggebende zu sein — paßt doch die Bitte, vom Bösen oder von Krankheit verschont zu bleiben, in den beiden rgvedischen Stellen absolut nieht in den Zusammenhang. In 5, 32, 12 wird unmittelbar vorher betont, daß Indra als pünktlicher Geber bekannt sei; in 8, 21, 16 geht unmittelbar voraus die Bitte, der Gott möge seinen Verehrern seine Gaben nicht vorenthalten. Wie sollte da der Gedankengang zweier voneinander unabhängiger Dichter auf die ganz fern liegende Vorstellung von dem Ergriffenwerden abirren? Meines Erachtens muß unter diesen Umständen der Gedanke an den Zusammenhang unserer Formen mit grabh- endgültig aufgegeben werden.

Gaedieke, Akkus. 114 hat denn auch grhate und grhāmahi von grabhganz trennen und zusammen mit dem jagrhe von 10, 12, 5 kim svin no rājā jagrhe zu garh- stellen wollen. 10, 12, 5 ist indessen auf jeden Fall fern zu halten; die Vorstellung von dem Varuṇagrāha ist dort, wie schon Oldenberg bemerkt hat, unverkennbar. Garh- erscheint im Rgveda nur in

4, 3, 5 kathá ha tád váruṇāya tvám agne kathá divé garhase kán na ágaḥ, 'In welcher Weise wirst du das, o Agni, dem Varuṇa klagen, in welcher Weise dem Himmel? Was ist unsere Sünde?' Später wird garh- in der Bedeutung 'anklagen, tadeln' mit dem Akkusativ der Person, seltener der Sache gebraucht. Gaedicke wollte daher grhate und grhāmahi im passivischen Sinne als 'getadelt werden, tadelnswert sein' nehmen. Geldner, Komm., S. 229, faßte grh- in 8, 21, 16 aktivisch als 'klagen, Vorwürfe machen' und hält es für möglich, daß auch grhate in 5, 32, 12 hierher gehöre. Nun würde ja allerdings die Übersetzung 'Warum machen dir die Brahmanen Vorwürfe, deine Freunde, die vor dir ihren Wunsch niedergelegt haben?', 'mögen wir dir nicht Vorwürfe machen' einen ganz guten Sinn ergeben, aber richtig kann auch diese Erklärung nicht sein, da sie mit dem grhe der Maitr. Samh. unvereinbar ist.

Befriedigen kann meiner Ansicht nach nur ein Bedeutungsansatz für grh-, der an allen Stellen paßt. Nun führen aber die rgvedischen Stellen, wenn man sie ohne jede Rücksicht auf etymologische Spekulationen prüft, wie mir scheint, mit Notwendigkeit für grh- auf die Bedeutung 'vergeblich verlangen': 'So höre ich nämlich von dir, daß du zur rechten Zeit zu zahlen veranlaßt, daß du den Sehern Gaben schenkest. Warum verlangen denn vergeblich nach dir die Brahmanen, deine Freunde, die vor dir ihren Wunsch niedergelegt haben?' 'Mögen wir nicht, o Rinderschenker, deiner Gaben entbehren, mögen wir nicht vergeblich nach dir verlangen. Auch auf die verschlossenen Schätze des Reichen lege deine Hand, schaffe sie her; deine Gaben sind nicht zu vereiteln.' 'Vergeblich verlangen', 'ermangeln' paßt aber auch für die Stellen aus der Maitr. Samh.: 'Nicht ermangelt der des Auges' usw. Um zu zeigen, was mit dem yó vācó grhītá gemeint sei, hat schon Oldenberg auf Stellen verwiesen wie Kāth. 12, 13: sārasvatīm meṣīm ālabheta yásmād rág apakrámed vág vai sárasvatī sárasvaty etásmād ápakrāmati yásmād vág apakrámati; Taitt. S. 2, 1, 2, 6: sārasvatím meṣim á labheta yá īśvaró vācó váditoh sán vácam ná váded vág vaí sárasvatī sárasvatīm evá svéna bhāgadhéyenópa dhāvati saívásmin vácam dadhāti pravaditá vācó bhavati. Die Rede ist also davongelaufen; der Opferer entbehrt ihrer.

Wir kommen so auf eine Wurzel grh- 'vergeblich verlangen, ermangeln'. Mit grabh- oder garh- ist sie nicht zu vereinigen, wohl aber läßt sie sich mit grdh- 'gierig sein' identifizieren, von dem im RV. nur Perf. jagrdhúh, Aor. ágrdhat, Part. grdhyantam belegt ist. Formell ist gegen diese Identifizierung nichts einzuwenden. Die Annahme, daß grdh- sein Präsens außer nach der vierten Klasse im Medium auch nach der zweiten Klasse bildete, ist um so leichter, als auch eine Schattierung der Bedeutung damit verbunden ist; jedenfalls ist sie nicht schwerer als die Annahme, daß grabh- neben grbhnāti oder garh- neben garhate grhe gebildet habe. Der Übergang von dh zu h ist für die älteste Sprachperiode genügend bezeugt. Er trifft nach Wackernagel I, § 218 ein dh zwischen Vokalen und wahrscheinlich nur

hinter unbetontem Vokal; es wäre also regelrecht grhé neben grahyati zu erwarten. Tatsächlich kommt aber das h auch in einer Ableitung von grdhvor; RV. 10, 117, 3 sá id bhojó yó grháve dádāty ánnakāmāya cárate kṛśáya 'der ist freigebig, der dem grhu spendet, dem nach Speise verlangenden, umherwandernden, mageren'. Gewiß wird im PW. grhú- richtig als Bettler erklärt, aber ebenso sicher ist die dort gegebene Ableitung von grabhfalsch. und grhú-gehört, wie Geldner, Komm. 229 gesehen hat, zu grdh-; der Bettelnde ist nicht der Ergreifende, sondern der Begehrende. Grhämahi möchte ich als die regelrechte Injunktivform des a-Aoristes betrachten, der im Aktiv das seit dem RV. geltende ágrdhat, mit Erhaltung oder Wiedereinführung des dh, entspricht1). Der Genitiv bei grh- ist derselbe Genitiv, der sich im RV. bei i- findet (ucchánti yá krnósi mamhánā mahi . . . tásyās te ratnabhája īmahe 7, 81, 4; etávatas ta īmaha índra sumnásya gómatah Vāl. 1, 9; tám īmaha indram asya rāyāh puruvirasya nrvátah puruksóh 6, 22, 3; śrávac chrútkarna īyate vásūnām 7, 32, 5), bei īd- (agním vah pūrvyám girá devám īle vásūnām 8, 31, 14), bei bhikṣ- (pitró bhikṣeta vayúnāni vidván 1, 152, 6; sá bhíkṣamāṇo amṛtasya cáruṇaḥ 9, 70, 2; árvanto ná śrávaso bhíkṣamāṇāh 7, 90,7), später bei nāth- (Pāņ. 2, 3, 55; sarpiṣo nāthate madhuno nāthate Vārtt. zu Pāņ. 1, 3, 21; nāthantah sarvakāmānām nāstikā bhinnacetasah Mbh. 3, 183, 73), bei sprh- (sprhayāmāsa tāsām ca sparšasya lalitasya ca Rām. Gorr. 1, 9, 39; na cāsya vanavāsasya spṛhayisyasi Rām. 3, 47, 30 = Rām. Gorr. 3, 53, 392); krīdantam salile drstvā sabhāryam padmamālinam | rddhimantam tatas tasya sprhayāmāsa renukā Mbh. 3, 116, 7; na kasyacit sprhayate nāvajānāti kimcana Mbh. 14, 19, 5; na kimcid vişayam bhuktvā sprhayet tasya vai punah Mbh. 14, 46, 35), bei ākānkş- (amṛtasyeva cākānkṣed avamānasya sarvadā Manu 2, 162), utkanth-(api bhavān utkanthate madayantikāyāh3) Mālat. IV); vgl. Delbrück, Aind. Synt., S. 158f.; Speyer, Ved. u. Sanskr. Synt., S. 19.

Was die Bedeutung betrifft, so müssen wir annehmen, daß grdh- im Medium im emphatischen Sinne gebraucht wurde: 'gieren, so daß es bei der Gier bleibt und sie keine Erfüllung findet'. Daß grdh- diese Bedeutung hatte, ist aber mehr als eine bloße Vermutung. Pāṇini lehrt 1, 3, 69 das Ātmanepada für das Kausativ von grdh- pralambhane 'wenn es sich um eine Täuschung handelt', während im gewöhnlichen Sinne das Parasmaipada gebraucht wird. Die Kāśikā gibt als Beispiele śvānam gardhayati, aber māṇavakam gardhayate 'er veranlaßt den Brahmanenknaben gierig zu sein, ohne sein Verlangen zu befriedigen, er hält ihn hin, er täuscht ihn'. Hier ist also grdh- in der geforderten Bedeutung tatsächlich bezeugt. Vielleicht erklärt sich der sonst schwer begreifliche Gebrauch des Mediums in

<sup>1)</sup> Auf die älteren Erklärungen der Form bei Delbrück, Aind. Verb., S. 138; Bartholomae, Studien 2, 122f. usw. gehe ich nicht ein, da sie alle von der Voraussetzung ausgehen, daß grhāmahi zu grabh- gehöre.

<sup>2)</sup> G na cāsyāranyavāsasya.

<sup>3)</sup> Mit der Lesart madayantikāyām.

dem Kausativ gerade dadurch, daß das Simplex im emphatischen Sinne im Medium gebraucht wurde.

Gṛhaye im Kāṭh. ist sicherlich eine jüngere Bildung als das gṛhe der Maitr. Saṃh. Daß gṛhaye ein Infinitiv ist, glaube ich nicht, ich möchte es eher als 3. Sing. Präs. betrachten, wobei die Endung e mit Rücksicht auf das ältere gṛhe gewählt wurde. Daß das unthematische Präsens von gṛh- mit seinen zahlreichen die Wurzel verdunkelnden Formen frühzeitig beseitigt wurde, ist begreiflich. Gṛhayate ist wahrscheinlich unter dem Einfluß des sinnverwandten spṛhayati, spṛhayate entstanden.\*

## Pali bondi- und Verwandtes.

Die Abhidhanappadipika 549 verzeichnet ein Wort bunda-, m. mit der Bedeutung 'Baumwurzel'. Childers führte dies bunda- auf sk. budhnazurück, und ihm sind alle Späteren gefolgt; vgl. Kuhn, Beitr. 41; Müller, Simpl. Gr. 47; Geiger, Pali § 62, 2. Vom Standpunkt der Bedeutung läßt sich gegen die Ableitung nichts einwenden, zumal budhna- von den Lexikographen ausdrücklich im Sinne von 'Wurzel' oder 'Baumwurzel' aufgeführt wird: Am. 2, 4, 12 mūlam budhno 'mghrināmakah; Hal. 2, 26 avāgbhāgo bhaved budhnah; Vaij. 46, 24 mūlam budhno 'mghrināma; Viśv. na 13 budhnah siphāyām rudre ca; Hem. Abh. 1121 mūlam budhno 'mhrināma ca; An. 2, 272 budhno girisamūlayoh; Med. na 20 budhno nā mūlarudrayoh. Für die Metathese kann man sich auf Marāthī bundha, n. 'the stock or lower end (of trees or plants); the foot, base, lower portion gen.', bundhā, m. 'the portion (of a tree or of an article) near the foot, bottom or end; also the root figuratively, the source, spring, fountain, origin' (Molesworth) berufen. An der Identität des m. Wortes mit sk. budhna- ist angesichts der genauen Bedeutungsübereinstimmung kaum zu zweifeln. Allein das m. Wort zeigt nicht den Verlust der Aspiration wie p. bunda-, und so kann meines Erachtens die Identität des letzteren mit sk. budhna- keineswegs als sicher bezeichnet werden. Die Unsicherheit ist um so größer als das Pali-Wort, soviel ich weiß, bis jetzt in der Literatur überhaupt nicht belegt ist, wir also auch über die genaue Bedeutung nicht genügend unterrichtet sind.

Wie es aber auch um die Etymologie von bunda- stehen mag, jedenfalls müssen, wie ich glaube, zwei andere Wörter, die man damit zusammengebracht hat, von ihm und damit auch von sk. budhna- getrennt werden. Kuhn a. a. O. hat mit bunda- auch p. bundikābaddha-; das eine besondere Art Bettstelle oder Stuhl charakterisiert (mañca-, pīṭha- Cv. 6, 2, 3; Suttav. Pāc. 14. 87. 88; Abh. 310), zusammengestellt. Buddhaghosa zu Pāc. 14 erklärt das Wort: aṭanīhi mañcapāde ḍaṃsāpetvā pallaṅkasaṃkhepena kato, und Rhys Davids und Oldenberg bemerken dazu, SBE. XX, 164, bundika-könne hier 'a small bolt' bedeuten. Das ist sehr wahrscheinlich. In dem Fall gehört aber bundika-, oder besser wohl bundikā-, offenbar zu bundá-,

das RV. S, 45, 4; 77, 6. 11 erscheint und nach dem Zusammenhang eine Art Pfeil bezeichnen muß. Dazu würde die erschlossene Bedeutung von bundikä- gut passen; auch das englische bolt und unser 'Bolzen' vereinigen in sich die Bedeutungen 'Pfeil' und 'Pflock' oder 'Keil'.

Mit noch größerer Bestimmtheit läßt sich bondi- 'Körper', das seit Childers, Kulm a. a. O., Andersen, Pali Reader, Gloss. s. v., Geiger a. a. O. auf budhna- zurückgeführt wird, von diesem Worte trennen. Das hat schon Morris. JPTS. 1889, S. 207, getan. Aber seine Ableitung von einer Wurzel bundh- 'binden' und sein Vergleich mit engl. body wird kaum Anklang finden. Abgesehen von den lautlichen Schwierigkeiten, ist es kaum ratsam, für die Etymologie eine Wurzel heranzuziehen, die erst von Bopadeva als Variante des gewöhnlichen bandh- in den Dhätupätha (32, 14) eingeführt ist.

P. bondi- (Abh. 151) gilt als Maskulinum. In den Belegstellen läßt sich das Geschlecht zum Teil nicht erkennen; so Jät. 148, 1 hatthibondim pavekkhāmi: Petav. 4, 3, 32:

yathā gehato nikkhamma aññam geham pavisati | evam evam pi so jīvo aññam bondim pavisati ||

In der Gāthā des Suṃsumārajāt. (208, 2) aber ist das Wort Feminium:

mahatī vata te bondi na ca paññā tadūpikā |

suṃsumāra vañcito me si gaccha dāni yathāsukhaṃ ||

Der späteren Sprache war das Wort offenbar nicht mehr geläufig; in der Prosa der Jāt. wird es durch sarīra- ersetzt: puna hatthisarīram nāma na pavisissāmi 1, 503, 17; bondīti sarīram, tadūpikā ti paññā pana te tadūpikā tassa sarīrassa anucchavikā n'atthi 2, 160, 15. Das Wort kehrt auch im AMg. wieder; Kalpasūtra 14 wird Sakka bhāsurabomdī¹) 'mit glänzendem Körper versehen' genannt.

Nun findet sich das Sumsumāra-Jātaka unter dem Namen Markaṭa-Jātaka auch im Mahāvastu II, 246ff. Die G. 2 entsprechende Strophe lautet hier:

vaṭṭo ca vṛddho ca hosi prajñā ca te na vidyate | na tuvaṃ bāla jānāsi nāsti ahṛdayo kvaci ||

Allein der erste Pāda beruht so, wie er hier gegeben wird, gänzlich auf den Konjekturen Senarts; die Handschriften lesen statt dessen vaddā ca vṛndi. Der ursprüngliche Text läßt sich darnach kaum wieder herstellen; vaddā wird wahrscheinlich einem sk. vṛddhā 'groß', vielleicht sk. vṛttā 'rund' entsprechen. In vṛndi aber haben wir deutlich die Entsprechung von p. bondi und damit auch die Etymologie des Wortes. Für bondi ist in der p. Gāthā offenbar bondī zu lesen, ebenso wie in der Gāthā des Mahāvastu vṛndī für vṛndī; vṛndī- verhält sich zu vṛnda- wie das sinnverwandte p. pɨṇḍī 'Klumpen', 'Büschel' (häufiger in ambupiṇḍī-, z. B. Jāt. II, 88, 5. 6. 27 [Handschriften -pɨṇḍaṃ]; 89, 8. 10. 24. 26) zu dem gewöhnlichen sk. p. pɨṇḍa-. Aus dem Fem. bondī- ist dann später ein Mask. bondi- geworden.

<sup>1)</sup> Handschriftliche Lesarten -bodī, -bumdī, -bamdī.

Das o sehe ich als aus u vor Doppelkonsonanz entstanden an; analog hat sich e aus sekundärem i entwickelt in pr. venta-, tālaventa- aus vrnta-, tālavrnta-, woneben übrigens auch vonta-, tālavonta- erscheint (Pischel § 53). Das b ist offenbar sekundär aus v entstanden, wofür p. buddha- 'alt' neben vuddha- aus vrddha- eine Parallele bietet. Jedenfalls ist die Schreibung mit v für vrnda- das gewöhnliche. In der späteren Zeit findet sich allerdings gelegentlich auch brnda-; so z. B. zweimal (Z. 9. 70) in dem sorgfältig geschriebenen Epitaph des Mallisena zu Sravana-Belgola (Ep. Ind. III, 189ff.). Allein hier wird auch braja- (Z. 29), bratin- (Z. 205) geschrieben, und da r sicherlich wie ri gesprochen wurde, so ist aus diesen Schreibungen wohl nur zu folgern, daß im Kannada-Gebiet die Neigung bestand, ein sk. v vor r wie b zu sprechen¹). Von seiten der Bedeutung ist gegen die Vereinigung von bondi- und vrnda- nichts einzuwenden. Vrnda-, n. bedeutet 'Menge, Masse, Schar, Herde, Büschel, Traube', m. als medizinischer Ausdruck eine Geschwulst in der Kehle. Das stimmt vortrefflich zu bondi-, das von dem gewaltigen Körper eines Elefanten, eines sumsumāra, eines Gottes gebraucht wird. Die Grundbedeutung ist offenbar 'Masse, Klumpen'. Auch ist vrnda- ein altes Wort, wenn es in der Literatur auch erst im Epos und bei den klassischen Dichtern belegt ist. Es wird bereits Naigh. 4, 3 verzeichnet2). Sein Alter wird aber auch durch die Ableitung vrndāraka-, die Sat. Br. 14, 6, 11, 1 (vrndāraka ādhyah san) erscheint, durch Pānini und Kātyāyana bezeugt. Pāņ. 2, 1, 62 lehrt die Anfügung von vṛndāraka-, wenn etwas geehrt werden soll, Pan. 6, 4, 157 die Steigerung vrndiyas-, vṛndiṣṭha-, Vārtt. 3 zu P. 5, 2, 122 die Bildung vṛndāraka- von vṛnda-, Vārtt. 10 zu P. 7, 3, 45 das Femininum vṛndārakā- oder vṛndārikā-.

Vṛnda- ist dann auch in die Prakrit-Dialekte übernommen worden; moravuṃdāṇaṃ, mit den handschriftlichen Lesarten -buṃdāṇaṃ, -vaṃdāṇaṃ, -viṃdāṇa, steht Hāla 560, pūsaviṃdammi, mit den Lesarten -vaṃdammi, -buṃdammi (Weber, Glossar), Hāla 263. Also auch hier tritt das b auf, wenn der Ersatzvokal des ṛ labial gefärbt ist. Im Apabhraṃśa gilt vinda-; siehe die Glossare in Jacobis Ausgabe der Bhavisatta Kaha und des Sanatkumāracarita.

Hierher gehört endlich auch das merkwürdige pr. vamdra-, vumdraoder bamdra-, bumdra-, n., das Hemacandra in seiner Prakrit-Grammatik I,
53; II, 79 lehrt³) und auch Deśīnāmam. 7, 32 erwähnt. Als Bedeutung
wird an der letztgenannten Stelle vindam angegeben; in der Grammatik
wird das Wort durch samūhah glossiert. Belegt ist es in der Bedeutung
'Schar, Menge' in JM. bei Jacobi, Ausgew. Erzähl. 26, 3 (vijjāharavandra-).
Nach Hemacandra ist vandra- direkt dem Sanskrit entnommen. Tat-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Im übrigen vgl. für den Austausch von b und v die Bemerkungen Wackernagels, Altind. Gr. I, § 161.

<sup>2)</sup> Vgl. Nir. 6, 34.

<sup>3)</sup> Über die Schreibungen siehe Pischel zu Hem. 1, 53.

sächlich lehrt er auch Unadiganasütra 387 ein vandra- mit der Bedeutung samüha-; in der Literatur hat sich das Wort bisher nicht gefunden. Bedeutung und Form lassen meines Erachtens keinen Zweifel darüber, daß vandra-, vundra- aus vrnda- entstanden sind. Mir scheint, daß vrnda- zunächst zu vranda-, vrunda- geworden und dann weiter zu vandra-, vundraumgestaltet ist. Eine genaue Parallele für den Umtritt des r fehlt allerdings, doch ist der Umtritt gerade bei r, l nicht selten (Pischel § 354).

## Zu den Aśoka-Inschriften.

Im Jahr 1877 gab Alexander Cunningham die bis dahin bekannten Inschriften des Asoka zum ersten Male vereinigt als ersten Band des Corpus Inscriptionum Indicarum heraus. Im vorigen Jahre ist die von Hultzsch bearbeitete neue Ausgabe dieses Bandes erschienen. Der oberflächlichste Vergleich der beiden Werke genügt, um die ungeheuren Fortschritte zu erkennen, die die Lesung und das Verständnis jener einzigartigen Dokumente des indischen Altertums im Laufe von 48 Jahren gemacht haben. Seit 1837, da James Prinsep die Inschrift der Säule von Delhi-Toprā entzifferte, haben Generationen von Indologen an den Aśoka-Inschriften gearbeitet. Hultzsch gebührt der Dank, die Ergebnisse ihrer Forschungen aufs sorgfältigste gesammelt, mit feinsinniger Kritik gesichtet und in vielen Fällen bereichert zu haben. Die neue Ausgabe mit ihren Indices, Konkordanzen und vortrefflichen Tafeln, bereichert durch vier Abhandlungen über den Autor der Inschriften, Asokas Reich, seine Bekehrung und seinen Dharma und die grammatische Darstellung der verschiedenen Dialekte, ist ein geradezu mustergültiges Werk und die glänzende Krönung der jahrzehntelangen, unendlich verdienstvollen epigraphischen Tätigkeit des Herausgebers. Ich kann nur hoffen, daß auch das heranwachsende Geschlecht das Studium dieser geschichtlich wie sprachlich gleich wichtigen Denkmäler nicht außer acht lassen wird. Es ist trotz der vorzüglichen Leistungen der Früheren im Einzelnen noch manches zu tun, und so möge der im folgenden unternommene Versuch, ein paar noch unklare Stellen aufzuhellen, von dem Herausgeber freundlich als ein Zeichen des Interesses genommen werden, das gerade sein Werk jedem, dem die indische Altertumskunde am Herzen liegt, einflößen muß.

In dem dritten Säulenedikt stehen die Sätze kayānaṃmeva (All. kayānameva) dekhati (Ar. Nand. Rām. dekhaṃti) iyaṃ me kayāne kaṭe ti no mina (Mīr. minā) pāpaṃ (All. pāpakaṃ) dekhati (Ar. Nand. Rām. dekhaṃti) iyaṃ me pāpe (All. pāpake) kaṭe ti iyaṃ vā (Tōp., alle anderen va) āsinave nāmā ti und esa bāḍhaṃ (Tōp. bāḍha) dekhiye iyaṃ me hidatikāye iyaṃmana (mana fehlt in Mīr.) me pālatikāye ti (fehlt in Tōp. Mīr.). Sie machen wegen des no mina und des iyaṃmana Schwierigkeiten. Diese Worte sind sicherlich auch heute noch nicht richtig gedeutet, und das ist

um so merkwürdiger als meines Erachtens die Lösung des Rätsels schon vor fast 50 Jahren gefunden war.

Bühler, ZDMG. XLV, 158; Ep. Ind. II, 251, hatte mina, minā ebenso wie mana als Vertreter von sk. manāk, p. manā¹) gefaßt und übersetzt: 'durchaus nicht sieht man auf (seine) bösen Taten' und 'dies (gereicht) mir zum Heile in dieser Welt, dies wenigstens zum Heile in jener Welt'. Während Bühlers Übersetzung an der ersten Stelle einen ganz guten Sinn ergibt, befriedigt die Übersetzung der zweiten Stelle durchaus nicht. Bühler meint, die Klausel sei wohl so zu verstehen; 'Wenn diese oder jene Handlung keinen Vorteil in dieser Welt bringt, so bringt sie doch wenigstens Heil im Jenseits'. Ich glaube nicht, daß der König einen solchen Gedanken geäußert haben würde; ich kann aber auch nicht zugeben, daß manāk jemals soviel wie 'wenigstens' sein kann. Das Wort bedeutet im Sanskrit wie im Pali doch nur 'ein wenig, in geringem Maße, in kurzem, beinahe'2), aber diese Bedeutung paßt nicht oder doch nur höchst gezwungen in den Zusammenhang.

Gegen die Bühlersche Auffassung hatte Michelson, IF. XXIII, 236ff., Einwendungen gemacht, aber nicht wegen der von Bühler angenommenen Bedeutung der Wörter, sondern wegen ihrer Form. Er erklärt, es sei wissenschaftlich unmöglich, daß mina und mana beide sk. manāk entsprechen könnten, da sie in denselben Dialekten auftreten. Ich kann diesen Einwand keineswegs als begründet anerkennen; warum sollte es an und für sich unmöglich sein, daß sich ein mana in der engen Verbindung mit no weiter zu mina wandelte? Michelson führt dann die Vermutung Burnoufs an, daß no mină auf no iminā 'non par celui-ci', zurückgehe, aber nur um sie abzulehnen, wie das schon Senart getan hatte, da 'durch dies' keinen Sinn in dem Satze ergibt. Michelson bemerkt überdies mit Recht, daß auch lautlich die Erklärung nicht einwandfrei sei. Die Erklärung, die er selbst für no mină gibt, weicht aber von der Burnoufschen gar nicht weit ab. Er führt no minä auf no und aminā zurück, das im Pali in dem öfter wiederkehrenden Satze tad aminā pi jānātha erscheint, indem er sich für den Sandhi auf no pi aus no api im fünften Säulenedikt beruft. Natürlich kann dieses no pi nichts für den Ausfall eines a nach o beweisen, da die Sandhiform pi in dem östlichen Dialekt fest geworden ist und sich überall durchgesetzt hat; in sämtlichen Asoka-Inschriften begegnet api überhaupt nur einmal in evamapi in G. II, 3. Aber selbst wenn man die Möglichkeit der Entstehung des no mină aus no aminā zugeben will, bleibt Michelsons

<sup>1)</sup> P. manā ist nur Postulat; in Wirklichkeit kommt im Pali nur manam vor-Auch die Verbindung man' amhi läßt sich natürlich ohne weiteres aus manam amhi erklären.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Im PW. wird auch 'bloß, nur,  $\mu \acute{o}vov$ ' als Bedeutung gegeben, allein an den drei dafür angeführten Stellen steht  $man\ddot{a}k$ , so weit ich sehe, in seiner gewöhnlichen Bedeutung.

Erklärung noch immer völlig unbefriedigend. Michelson schreibt dem mină die Bedeutung 'auch' zu. Der Sinn des Satzes soll sein: 'One does not also see an evil deed', und er bemerkt dazu: 'Whatever the original value of aminā may have been, it certainly had become a mere particle in Pāli.' Wie man zu einer solchen Behauptung kommen kann, ist mir unbegreiflich. Michelson selbst führt an, daß nach Kuhn, Beitr. S. 88, der Bālāvatāro aminā mit iminā gleichsetze, und fügt hinzu, daß in diesem Fall die Etymologie klar sei; aminā sei Kontamination von iminā und amunā, dem Instr. Sg. m. oder n. von ayam bzw. asu. Man mag über die sprachliche Erklärung der Form denken wie man will, das eine ist jedenfalls sicher, daß die einheimische Grammatik völlig im Recht ist, wenn sie aminā als Nebenform von iminā betrachtet. Aminā heißt niemals etwas anderes als 'durch dieses' oder 'hierdurch'. In Versen wird die Phrase tad amināpi jānātha gebraucht, um Beispiele oder Argumente einzuleiten, durch die eine aufgestellte Behauptung erhärtet werden soll. So wird S. N. 136 behauptet, man sei nicht durch seine Geburt, sondern durch seine Handlungen ein Pariah oder ein Brahmane. Dann fährt der Text fort: tad amināpi jānātha yathā me 'dam nidassanam, und nun wird zum Beweis die Geschichte des Candāla Mātanga erzählt. Ähnlich heißt es Itiv. 89, 1:

mā jātu koci lokasmiņ pāpiccho upapajjatha tad aminā pi jānātha pāpicchānam yathā gati,

worauf der Hinweis auf das traurige Ende des Devadatta folgt. Man kann in diesen Fällen die Phrase übersetzen: 'Das erkennet auch hierdurch': tad kann aber auch hier adverbiell gebraucht sein wie in dem Satze, der D. 3, 83, 21; S. 1, 88, 18 Behauptungen einleitet, die dann in längerer Ausführung bewiesen werden: tad aminā p'etam Vāseṭṭha (oder Ānanda) pariyāyena veditabbam yathā . . 'nun ist dies auch auf diese Weise zu wissen, daß . . . 'Am Schluß der Ausführung wird der Satz in beiden Stellen mit iminā kho an Stelle von tad aminā pi wiederholt. Das zeigt eigentlich schon zur Genüge, daß aminā und iminā die gleiche Bedeutung haben. wechseln daher auch hinter tad; M. 2, 239, 9. 15 heißt die einleitende Phrase tad aminā p'etam āyasmanto jānātha yathā . . ., aber bei den Wiederholungen von Z. 23 ab steht iminā für aminā im Text. Ich kann auch nicht zugeben, daß tad aminā eine unlösbare Einheit bildet und mit 'dadurch', 'daher' zu übersetzen ist, wie Geiger, Pāli, S. 98, angibt. D. 2, 57, 4ff. lautet die Einleitungsphrase tad Ananda iminā p'etam pariyāyena veditabbam yathā. Sollte also no minā auf no aminā zurückgehen, so könnte es nur 'nicht hierdurch' bedeuten. Das hat aber Michelson selbst als sinnlos abgelehnt; es erübrigt sich daher, auf seine Erklärung der Kürze des Auslauts von mina in Top. und All., die den von ihm aufgestellten Regeln widerspricht, näher einzugehen.

Die Bühlersche Erklärung von mana aus sk. manāk wird nach Michelson durch die Kürze im Auslaut des Wortes in Top. unmöglich gemacht; auch

in Ar. Nand. und Rām. wäre vor dem enklitischen me manā zu erwarten. Aber Bühler war nach Michelsons Ansicht doch auf der richtigen Spur: 'There is a Sanskrit word manānák; its Indic prototype may have lost the syllable -nā- by haplology; from \*manak the mana of DS. R. M. comes perfectly regularly.' Wir erfahren dann weiter, daß auch sk. manäk aus dem vedischen manānák entstanden ist, wiederum durch Haplologie, nur daß in diesem Fall nicht -nā-, sondern -na- geschwunden ist, und in einer Note wird auch noch eine andere Erklärung von mana gegeben, die ich übergehe, da Michelson selbst gesteht, daß die im Text vorgetragene einfacher und daher vorzuziehen sei. Ich habe schon bei anderen Gelegenheiten erklärt, daß ich mir keinen Nutzen von einer Sprachforschung versprechen kann, die, losgelöst von aller philologischen Textinterpretation, lediglich mit den Lauten jongliert. Man darf doch nicht übersehen, daß manānák ἄπαξ λεγόμενον in RV. 10, 61, einem der dunkelsten Lieder der Sammlung, ist. Was manānág réto jahatur viyántā in V. 6 heißt, ist vorläufig gänzlich unklar. Im PW. ist die Gleichsetzung von manānák mit manāk nur als Vermutung bezeichnet; sie ist ganz unwahrscheinlich. Andere Erklärungsversuche von manānák gehen in ganz andere Richtung. Ludwig wollte es von manu ableiten: 'bis zum Menschen hernieder'; Oldenberg, Rgveda 2, 265, vermutet als Bedeutung 'sich der Aufmerksamkeit entziehend', hält aber auch 'die Erregung verschwinden lassend' für möglich; Edgerton, JAOS. XXXI, 108, meint, das Wort sähe aus, als ob es eine Form der Wurzel anas-, nas- enthielte. Daß ein seiner Bedeutung und Herkunft nach so vollkommen dunkles Wort nicht zur Grundlage der Erklärung von mana oder manäk gemacht werden kann, dürfte wohl kaum bestritten werden.

Hultzsch hat denn auch Michelsons Deutungen abgelehnt. Für no mina kommt er auf Bühlers Erklärung zurück, indem er für den Übergang des a von manāk in i auf Pischel, Gr. d. Pr. § 101—103 verweist. Iyammana möchte er auf sk. idam anyat zurückführen: 'this (action conduces) to my (happiness) in this (world), that other (action) to my (happiness) in the other (world)'. Ich kann mich auch dieser Erklärung nicht anschließen. Schon die Schreibung ana, die in allen vier Versionen, die das Wort überhaupt enthalten, wiederkehrt, ist der Herleitung von anyat nicht günstig. Es ist richtig, daß wir in K. XII, 34, XIII, 37 ane; X, 28 anata; VI, 21, X, 27 anatā; XII, 33 amnamanasā finden, aber die Sprache und Schreibung von K. steht der der Säulenedikte ferner. In diesen wird ebenso wie in den Felsenedikten von Dh. J. stets amna- geschrieben: amnāye, amne, amnāni, amnānam, amnesu, amnata; nur einmal, im Separatedikt I von J., Z. 5, liest Hultzsch jetzt anye. Aber auch in K. selbst ist die Schreibung mit dem Anusvära die häufigere. Weiter ist es mir aber auch nicht wahrscheinlich, daß anyat einfach das auslautende t eingebüßt haben sollte, ohne die gewöhnliche neutrale Endung des Nominativs anzunehmen. In

dem Edikt der Königin in Allahābād steht, wie zu erwarten, e vā pi amne kichi, in F. IX in K. amne cā hedise dhammamagale nāmā, in Dh. amne ca ... dhammamamgale nāma. Drittens wäre der Sandhi zwischen iyam und ana sehr auffällig. Allerdings ist in dem östlichen Dialekt öfter ein im Wortauslaut stehendes m vor folgendem Vokal erhalten, so in kayānameva All. 3, Z. 1, etameva Top. 7, Z. 23, Sar. Z. 8, 9, hedisameva Sar. Z. 7, und zwölfmal hemevā (aus hevamevā). Öfter wird ein solches m sogar verdoppelt. Hultzsch verweist auf kayānammeva in Säulenedikt 3 in allen Versionen außer All., sukhammeva Separatedikt 2, Dh. Z.5, J. Z.6, hevammevä All. 6, Z. 2; Dh. Separatedikt 1, Z. 13; J. Separatedikt 2, Z. 4; Calcutta-Bairāt Z. 8; man kann noch hemmeva in All. 1, Z. 4 hinzufügen. Diese Belege zeigen aber mit aller Deutlichkeit, daß die Erhaltung und Verdoppelung des auslautenden m an die Stellung vor eva, also einem Enklitikon, gebunden ist. Dazu stimmt, daß auch in den Inschriften in Dialekten, die die Verdoppelung nicht kennen, auslautendes m nur vor eva und api erscheint (katavyameva, evamapi in G.; evameva, paratrikameva in Sh. M.; tameva, tānamevā, evamevā, hevamevā, pālamtikyameve(va) in K., hemeva in den Mysore-Edikten). Die Beschränkung der Verdoppelung auf ein m, dem ein Enklitikon folgt, wird auch noch durch eine andere Beobachtung bestätigt. Pischel, Gr. d. Prakr. § 68, zeigt, daß in AMg. oft vor eva, gelegentlich auch vor avi, auslautendes -am als -ām erscheint; so evām eva, khippām eva, kisām avi. Zweifellos steht diese Erscheinung mit der Verdoppelung des m in dem östlichen Dialekt im Zusammenhang; ich bin sogar überzeugt, daß das -ām die direkte Fortsetzung des -amm ist1). Tritt aber die Verdoppelung des m nur vor enklitischen Wörtern ein, so kann iyammana nicht auf idam anyat zurückgehen, da anyat auf keinen Fall enklitisch ist; idam anyat hätte in diesem Dialekt kaum etwas anderes werden können als iyam amne.

Von älteren Erklärungen braucht die Senarts, Inscr. de Piy. II, 18ff., nicht angeführt zu werden, da sie auf Änderungen des Textes beruht, mit denen man heute nicht mehr rechnen kann. Wohl aber verdient eine Bemerkung beachtet zu werden, die Kern schon 1880 in einem Aufsatz über die Separatedikte von Dhauli und Jaugada, JRAS. N. S. XII, 379ff., gemacht hat. In einer Anmerkung auf S. 389 führt er die Worte no mina pāpam dekhati an und übersetzt sie ins Sanskrit: na punah pāpam drakṣyati. Meines Erachtens hat Kern hier intuitiv das Richtige erkannt; das einzige Wort, das in den Zusammenhang paßt, ist 'aber'. Das Gleiche gilt aber auch für den Satz iyammana me pālatikāye; auch mana muß 'aber' bedeuten.

Bedeutet mana 'aber', so muß es zunächst auf pana zurückgehen, und wir müssen annehmen, daß in dem östlichen Dialekt genau wie im Pali punar in der Bedeutung 'aber' zu pana geworden sei. Daß pana tatsächlich

<sup>1)</sup> Ich gedenke an anderer Stelle auf diese Sandhi-Erscheinung genauer einzugehen.

in diesem Dialekt vorhanden war, ergibt sich aus Dh. J. VI, Z. 5 tasa ca pana iyam mūle uthāne ca athasamtīlanā ca. Es ist die einzige Stelle, wo in dieser Version der Felsenedikte das Äquivalent von punar überhaupt erscheint. In G. findet sich für punar in der abgeschwächten Bedeutung stets puna (4 mal), in K. stets punā oder puna (7 mal), und puna ist auch die gewöhnliche Form in dem Nordwestdialekt von Sh. (5 mal1) und M. (7 mal), aber je einmal begegnet doch auch hier pana: Sh. VI, 14. 152) ye va pana mahamatranam (-na) acayikam (-ka) aropitam bhoti; M. IX, 7 siya va tam athram nivateya siya pana no. Wir dürfen aus dieser Schreibung schließen, daß pana auch in dem Nordwestdialekt bestand. Meines Erachtens soll die Schreibung pana die flüchtige Aussprache des Vokals in der ersten Silbe des Wortes, wenn es enklitisch ist, zum Ausdruck bringen. Man ist sich aber sicherlich der Identität des enklitischen Wortes mit dem vollen puna immer bewußt geblieben, und man wird daher auch für das enklitische Wort zunächst noch vielfach puna geschrieben haben; erst in dem literarischen Pali wird die Orthographie geregelt sein, wenn es auch hier Fälle gibt, wo man über die Berechtigung der einen oder der anderen Schreibung im Zweifel sein kann. So steht z.B. in der Verbindung mit vā öfter pana; Mahāv. 1, 55 anujānāmi bhikkhave vyattena bhikkhunā paţibalena ekena dve sāmaņere upaţţhāpetum yāvatake vā pana ussahati ovaditum anusāsitum tāvatake upaṭṭhāpetun ti; Dhp. 42; Ud. 4, 3;

diso disam yan tam kayirā verī vā³) pana veriņam micchāpaņihitam cittam pāpiyo nam tato kare.

Dhp. 271 aber heißt es in der Aufzählung der Dinge, die nicht genügen, um die Erlösung zu erlangen:

na sīlabbatamattena bāhusaccena vā puna athavā samādhilābhena viviccasayanena vā4).

Diese Strophe findet sich nun auch in dem von Senart, JA. IX, 12, 193ff. herausgegebenen Teil des Kharoṣṭhī- Manuskripts des Dharmapada (B 24; S. 240):

na silavadamatrena bahoşukena va mano adha samadhilabhena vivitasayanena va<sup>5</sup>).

Hier entspricht also maņo p. puna, sk. punar wie in demselben Dialekt pramuņi p. pāpune, sk. prāpnuyāt, nama sk. nāvam, viñamaņi p. viñnā-

<sup>1)</sup> Nach den Lesungen von Hultzsch. Bühler las in IX, 19. 20 pana.

<sup>2)</sup> Die Stelle ist aus Versehen zweimal eingemeißelt.

<sup>3)</sup> Daß dies die richtige Lesung ist, zeigt die Sanskritfassung der Strophe, Udānav. 31, 9:

na dveşī dveşiņah kuryād vairī vā vairiņo hi tam (lies tat) mithyāpraņihitam cittam yat kuryād ātmanātmanah.

<sup>4)</sup> Udānav. 32, 31 entspricht:

na šīlavratamātreņa bāhuśrutyena vā punah tathā samādhilābhena viviktašayanena vā.

<sup>5)</sup> Meine Umschrift weicht von der Senarts etwas ab.

panim, sk.  $vijnapanim^1$ ). Der Übergang eines inlautenden p und v über  $\tilde{v}$ in m ist auch in den späteren Prakrits nicht selten; siehe Pischel, Gr. d. Pr. 8 248, 261. Die Belege für p stammen fast sämtlich aus der AMg. Man wird danach die Berechtigung, auch das mana der Asoka-Inschrift aus pana herzuleiten, nicht bestreiten können. Da der Übergang eines inlautenden p oder v zu m sonst nur nach reinem Vokal bezeugt ist, so wird vielleicht auch das enklitische pana zunächst nach Wörtern mit reinvokalischem Auslaut zu mana geworden sein und dieses mana dann auch in die Stellung nach Nasalvokal, wie in iyammana, übertragen sein2); ein sicheres Urteil ist indessen nicht möglich, da das vorliegende Material allzu beschränkt ist. Man darf gegen die vorgeschlagene Erklärung von mana auch nicht einwenden, daß in Dh. J. ja doch pana überliefert sei. Ich hoffe zeigen zu können, daß in den Edikten tatsächlich auch mana vorkommt. Allein auch davon abgesehen darf meiner Ansieht nach nicht außer acht gelassen werden, daß die in der Kanzlei Aśokas verwendete Sprache eine Art Hochsprache ist, während die wirklich gesprochene Sprache bereits viel weiter entwickelt und, wofür ich hier freilich den Beweis nicht erbringen kann, im wesentlichen schon auf dem Standpunkt der literarischen Prakrits stand. Wir dürsen uns daher nicht wundern. wenn gelegentlich Formen aus der gesprochenen Sprache in den Edikten erscheinen wie z. B. das bekannte adhigicya für adhikrtya in der Calcutta-Bairāt-Inschrift. Zu solchen Formen rechne ich auch mana und no mina. Der Beweis, daß das letztere aus no mana entstanden ist, läßt sich vorläufig allerdings nicht führen. Der Übergang eines a in i ist aber in den Prakrits, wie Pischel, Gr. d. Pr. § 101-103, zeigt, häufig genug, und no mina für no mana scheint mir nicht auffallender zu sein als Ardhamägadhī-Formen wie kunima für sk. kunapa, phusiya für sk. prsata oder muinga für sk. mrdanga.

Die Herleitung des mana aus pana verhilft nun auch, wie ich meine, zur Erklärung eines bisher gänzlich mißverstandenen Satzes in dem ersten Separatedikt von Dh. J. Er lautet in der Lesung von Hultzsch in Dh. duähale hi imasa kammasa me kute manoatileke, in J. duähale etasa kammasa sa me kute manoatileke.

Kern, dem für seine Ausgabe der Separatedikte, JRAS., N. S. XII, 379ff., nur Cunninghams unvollkommene Faksimiles zu Gebote standen, restituierte den Text in Dh. zu duāhale hi imasi kamme samakate manam atileke, in J. zu duāhale etasi kamasi same... und übersetzte das: 'dvyāharo

<sup>1)</sup> Die Stellen sind gesammelt von Konow, Festschr. f. Windisch, S. 93f. Das angebliche bhamensu ist nicht mit p. bhavassu gleichzusetzen; vadamada für sk. vratavantah ist unsicher, da schließlich hier das Suffix -mat vorliegen könnte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich glaube nicht, daß man *iyaṃmana* direkt auf *iyaṃ pana* zurückführen darf. Aus Gründen, auf die ich hier nicht näher eingehen kann, halte ich es für möglich, daß *iyaṃ pana* zu *iyaṃbana* hätte werden können, aber kaum zu *iyaṃ mana*.

hy asmin (etasmin) karmaņi śramakaraņe (śramah) manāgatirekah', 'for a little abundance of painstaking in this work yields a twofold gain'. Senart, dem Abklatsche der Inschriften vorlagen, konnte JA. XIX, 84ff. die Lesung berichtigen. Sein Text unterscheidet sich von dem bei Hultzsch gegebenen nur dadurch, daß er in Dh. manaatileke las, mit der Bemerkung, daß auch manoatileke möglich sei, in J. kamasa und auf die Lesung der letzten fünf Silben verzichtete. Das kamasa sa in J. sieht Senart als einen Fehler für kamasa an; von Kern übernimmt er die Erklärung von duāhale, faßt aber manaatileke als manotirekah 'excess of thought, preoccupation'. Seine Übersetzung des Satzes, die mehr eine Paraphrase ist, lautet: 'verily, if I specially direct my attention to these duties [which are entrusted to you], it is because they bestow a twofold advantage'. Bühler, ZDMG. XLI, 4; ASSI. J, 127 las in J. kammasa und im übrigen den Satz ebenso wie Senart bis auf das letzte Wort; in Dh hielt er maneatileke für wahrscheinlicher als manaatileke, gab aber die Möglichkeit der Lesung manoatileke zu, während er in J. [ma]ne(a) ... las. Die Übersetzung lautet bei ihm: 'Denn ich habe es so eingerichtet, daß Eifer für diese Sache zwiefache (Frucht) bringt', 'dvyāharo hy asya karmaņo mayā krto manotirekah'. Die Lesart kammasa sa in J. hielt auch er für einen Fehler. Es ist zuzugeben, daß die hier überall zutage tretende Auffassung des duāhale an und für sich möglich ist; dupada für dvipada begegnet im zweiten Säulenedikt und in der Unterschrift des Girnār-Ediktes finden wir sarvalokasukhāharo 'der ganzen Welt Freude bringend'. Dagegen befriedigen die Erklärungen von mana-, mane- oder manoatileke in keinem Fall. Daß Senarts Auffassung unmöglich ist, zeigt sich sofort, wenn man den Satz wörtlich übersetzt. Das manaatileke geht bei ihm auf den König. Von dem manaatileke des Königs kann aber doch nicht gesagt sein, daß er doppelten Vorteil bringe, da dem ganzen Zusammenhang nach der eine dieser Vorteile zweifellos die Gunst des Königs ist. Aber auch Bühlers Übersetzung von maneatileke ist viel zu gezwungen, um Glauben zu verdienen, und Kerns Erklärung des Wortes paßt nicht in den Zusammenhang, selbst wenn man versuchen wollte, sie mit den richtigen Lesarten in Einklang zu bringen. Geradezu unmöglich gemacht werden aber Senarts und Bühlers Übersetzungen des Satzes dadurch, daß sie in kute das Äquivalent von sk. kṛtaḥ sehen; auch Kern hätte sein kate nicht von kr ableiten dürfen, denn krta ist in dem östlichen Dialekt stets durch kata vertreten. Bühler selbst hat auf diese seiner Erklärung widersprechende Tatsache aufmerksam gemacht; das Verdienst, in sk. kutas die richtige Entsprechung von kute erkannt zu haben, gebührt Franke, GN. 1895, S. 537f. Franke hat auch auf die Möglichkeit hingewiesen, duāhale auf durāharah zurückzuführen. Der Schwund des s von dus in der Komposition ist, wie die Beispiele bei Pischel, Gr. d. Pr. § 340, zeigen, in den späteren Prakrits sehr häufig. Er kommt aber auch im Pali vor und hier gerade auch vor vokalischem Anlaut: sväkäre

dvākārc suviñnāpaye duviñnāpaye Mahāv. 1, 5, 10; Childers führt duphasso, duvupasanto an. Sicherlich hat Pischel recht, wenn er bemerkt, daß zu diesem Gebrauch des du im Kompositum in erster Linie die oft direkt daneben stehenden Komposita mit su geführt haben.

Es wird also lediglich von dem Sinne abhängen, ob man duāhale auf dryāharah oder durāharah zurückführen muß; den Sinn aber, den Franke selbst in dem Satze sucht, kann ich, wie ich schon oben S. 334, Anm. 1 bemerkt habe, nicht für richtig halten. Er übersetzt: 'Denn woher sollte mir eine Vorliebe kommen für einen. der diese Aufgabe schlecht ausführt'. Natürlich kann āhala in duāhala nominal in jeder Bedeutung gebraucht sein, die āhalati zukommt; daß man aber im Sk. karmāharati oder im östlichen Dialekt kammam ähalati jemals im Sinne von 'er führt eine Aufgabe aus' gebraucht haben sollte, halte ich schlechterdings für ausgeschlossen. Weiter aber kann duähale nicht Lokativ sein, da dieser im östlichen Dialekt stets auf -asi ausgeht, und endlich kann ich auch nicht glauben, daß manoatileke, oder wie man das Wort sonst lesen mag, 'Vorliebe' bedeuten könnte. Hultzsch. der in Dh. mansolatileke. in J. [ma]nsoatilleske] liest, ist in der Übersetzung Franke gefolgt: 'For how (could) my mind be pleased if one badly fulfils this duty?' Er will aber duāhale als absoluten Nominativ fassen. So oft aber auch absolute Konstruktionen in dieser Sprache erscheinen, ich wüßte nicht, daß sonst ein bloßes Substantiv im Nominativ ohne Zusatz eines Partizips wie samtam absolut gebraucht wäre.

Wir können nach alledem wohl sagen, daß der Satz bis jetzt nicht befriedigend erklärt ist. Eine völlig siehere Entscheidung, ob mana, mane oder mano zu lesen ist, ist, wie auch die Phototypie zeigt, kaum möglich. Nehmen wir zunächst einmal an, daß mana die richtige Lesung ist, so würde der Satz lauten: duāhale hi (fehlt in J.) imasa (J. etasa) kammasa me (J. same) kute mana atileke. Da wir mana als Vertreter von sk. punar erkannt haben, würde der Satz, wenn wir von dem me in Dh., dem same in J. vorläufig absehen, ins Sankrit übersetzt durāharo hy asya (oder -ra etasya) karmanah ... kutah punar atirekah sein, denn schwer herbeizuführen ist dieses Werkes ..., geschweige denn ein Überschuß'. Es ergibt sich, daß das Geringere, dem atileke gegenübergestellt ist, in dem me von Dh., dem same von J. ausgedrückt sein muß. Mit me ist natürlich nichts anzufangen; same, sk. samam, läßt sich aber ohne weiteres als 'Gleichmaß, gewöhnliches Maß, Norm' verstehen, was den genauen Gegensatz zu atileka 'Überschuß, Übermaß' bilden würde. Auch im Sanskrit wird das Neutrum sama, wie die Belege im PW. zeigen, oft genug substantivisch gebraucht. Ich übersetze also den ganzen Satz: Denn schwer herbeizuführen ist dieses Werkes Gleichmaß, geschweige denn ein Überschuß'. Mit dem kamma ist die Ausführung der Befehle des Königs in bezug auf die Rechtspflege gemeint; vgl. am kichi dakhāmi hakam tam ichāmi kimti kam kamana paţipātayeham duvālate ca ālabheham im Anfang des Ediktes von J.

Meine Erklärung nötigt zu der Annahme, daß in diesem Falle die richtige Lesung ausnahmsweise in J., nicht in dem im allgemeinen viel sorgfältiger eingemeißelten Dh. erhalten ist. In J. sind öfter Silben ausgelassen worden; in Dh. findet sich sonst nur läjine yam für läjine iyam in IV, 8. Aber gerade in den Separatedikten sind auch in Dh. dreimal Silben erst nachträglich eingefügt: II, 5 das sa von khamisati, II, 7 das nam von atānam, II, 10 das erste si von khanasi khanasi. Ich sehe daher keine Schwierigkeit in der Annahme, daß auch in unserem Fall der Steinmetz das sa, zumal es unmittelbar auf ein sa folgt, vergessen und auch bei der Revision den Fehler übersehen haben sollte.

Ich bin bei meiner Interpretation des Satzes von der Lesung mana ausgegangen. Ich halte sie für die wahrscheinlichste, aber ich möchte doch darauf hinweisen, daß man sich auch mit der Lesung mano abfinden kann. Schließlich ist ja mano gerade die im Kharoṣṭhī-Dharmapada bezeugte Form, und sie hat ihre Parallele in puno, das, wie Pischel, Gr. d. Pr. § 342, zeigt, in der Bedeutung 'wiederum' in sämtlichen Prakrits, auch AMg. und Mg., in der Bedeutung 'aber' auch in M. erscheint. Auch das Pali kennt puno neben puna. Man kann unter diesen Umständen das Bestehen eines mano in dem Dialekt von Dh. J. gewiß nicht für unmöglich erklären.

Es läßt sich endlich, wie ich meine, zeigen, daß sich der Satz in der neuen Interpretation auch gut in den Gesamtzusammenhang einfügt. 'Die volle Berücksichtigung dieses (meines Erlasses)', sagt der König, 'bringt großen Vorteil, nicht volle Berücksichtigung großen Nachteil¹). Wenn man nämlich diesen (Erlaß) ungenügend berücksichtigt²), gewinnt man nicht den Himmel, gewinnt man nicht den König'. Daran knüpft sich dann unser Satz, der zum Ausdruck bringen soll, daß die ungenügende Berücksichtigung leicht eintreten kann, weil auch die bloß normale Durchführung der Absichten des Königs große Schwierigkeiten bereitet: 'Schwer herbeizuführen ist ja (schon) das gewöhnliche Maß dieses Werkes, geschweige

<sup>1)</sup> Nach Dh.; dem Sinne nach ebenso in J. Sampatipāda scheint dem asampatipati in kausativem Sinne gegenüberzustehen wie sampatipātayamtam dem asampatipati in J. Derselbe Unterschied zeigt sich im Folgenden in vipatipādayamīne (Dh.), vipatipātayamtam (J.) gegenüber sampatipajamīne. Der Grund dieses eigentümlichen Wechsels ist mir nicht klar; ich habe ihn daher in der Übersetzung — vielleicht mit Unrecht — nicht hervortreten lassen. Die eigentliche Bedeutung von sampatipadund seinen Ableitungen ist nicht leicht zu fassen. In dāsabhatakasi sammyāpatipati (Dh.) in Felsenedikt IX, dāṣabhaṭakaṣi ṣamyāpaṭipati (K.) in Felsenedikt XI ist aber sammyāpaṭipati sicherlich dasselbe wie sampaṭipati in nātisu sampaṭipati samanabābhanesu sampaṭipati (Dh.) in Felsenedikt IV und bedeutet etwa 'volle Rücksichtnahme', jedenfalls mehr als 'proper courtesy'. Ich möchte daher sampaṭipad- überall als 'volle Rücksicht auf etwas nehmen' fassen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nach Dh.; dem Sinne nach ebenso in J. Das vi- von vipaṭipādayamīne, vipaṭipādayamtaṃ entspricht genau dem asaṃ-, negiert also nicht den im Verbum ent-haltenen Begriff überhaupt, sondern nur das 'vollkommen'. Eine Nichtberücksichtigung seiner Befehle dürfte der König auch wohl für ausgeschlossen gehalten haben.

denn ein Überschuß.' Die Wiederholung des zuerst negativ ausgesprochenen Gedankens in positiver Form beschließt dann den Abschnitt: Wenn (ihr) aber diesen (Erlaß) voll berücksichtigt, werdet ihr den Himmel gewinnen und eurer Schuld gegen mich ledig werden 1).2

## Medizinische Sanskrit-Texte aus Turkestan.

Die archäologische Durchforschung Ostturkestans hat für die Geschichte der indischen Medizin bereits wertvolles Material geliefert. Auch die Berliner Sammlung enthält ein paar medizinische Texte, die sieh an Umfang zwar mit solchen Funden wie dem Bower-Manuscript nicht messen können, aber doch aus mehr als einem Grund von Interesse sein dürften.

Das erste Bruchstück, das ich hier vorlegen kann, ist ein Blatt aus einer Papierhandschrift, das aus Tuyoq stammt, von derselben Stelle, wo auch die Bruchstücke der späteren Handschrift der Kalpanāmanditikā gefunden sind2). Das Blatt ist 28,4 cm lang, 8,6 cm hoch und hat zehn Zeilen auf der Seite. 8,8 em vom linken Rande findet sich ein kleines Loch für die Schnur. Leider ist das Blatt nicht ganz vollständig. Aus der Mitte ist ein Stück herausgerissen, wodurch auf der Vorderseite die ersten 6 Zeilen, auf der Rückseite die letzten 5 Zeilen verstümmelt sind. Im ganzen sind dadurch gegen 100 aksaras verloren gegangen, etwa ein Zehntel des ganzen Blattes. Auf der Rückseite, aber gegen alle Gewohnheit am rechten Rande, steht eine zweizifferige Zahl, auf deren Deutung ich allerdings vorläufig verzichten möchte. Die Schrift ist nicht zentralasiatisch, sondern dieselbe indische Schrift wie in der Handschrift der Kalpanāmanditikā, die zusammen mit dem Blatt gefunden ist. Es gilt daher für den Ursprung der Handschrift, der das Blatt angehörte, dasselbe, was ich Bruchstücke der Kalp. S. 194 über die Herkunft der Handschrift der Kalpanamanditika bemerkt habe; auch sie muß etwa im 9. Jahrhundert von einem indischen Schreiber geschrieben sein, aber wahrscheinlich in Turkestan, da in Indien in dieser Zcit Papier wohl kaum schon als Schreibmaterial verwendet wurde.

Nach dem Kolophon in Z. 7 der Vorderseite stammt das Blatt aus einer Handschrift der Bheda-Samhitā. Über eine in Telugu-Charakteren geschriebene Handschrift der Samhitā des Bheda oder Bhela, richtiger Bhela, wie der Name später gewöhnlich lautet, hatte zuerst Burnell in seinem Classified Index to the Sanskrit Manuscripts in the Palace at Tanjore, S. 63bff. berichtet. Die Handschrift ist nach Burnell um 1650 geschrieben, aber leider unvollständig. Anfang und Ende fehlen und auch im Innern zeigen sich zahlreiche Lücken. Schreibfehler begegnen auf Schritt und Tritt. Offenbar war schon die Vorlage in gänzlich verwahrlostem Zustand.

<sup>1)</sup> So in Dh.; in J. mit Umstellung der Glieder des Hauptsatzes.
2) Die Fundstelle hat v. Le Coq, SBAW. 1909, S.1048f. genauer beschrieben; siehe auch Bruchstücke der Kalpanāmanditikā, S.194.

Diese Handschrift ist bisher die einzige geblieben, die von dem Werk bekannt geworden ist¹). Sie ist 1921 von Asutosh Mookerjee mit Unterstützung von Vedantabisharad Ananta Krishna Shastri als Band 6 des Journal of the Department of Letters der Universität Calcutta herausgegeben worden, aber nicht nach dem Original, sondern nach den Abschriften zweier Schreiber. Diese Ausgabe bestätigt durchaus die Angaben Burnells über den traurigen Zustand des Textes; sie beweist zugleich, daß es in Indien noch Sanskritgelehrte gibt, die mit den Elementen der Technik eines Herausgebers nicht vertraut sind. Immerhin müssen wir Herrn Asutosh Mookerjee für seine Arbeit dankbar sein, da sie wenigstens einen Überblick über das Erhaltene gewährt. Zu einem wirklichen Studium des Werkes und zu einer Vergleichung mit der Caraka-Samhitā, die sicherlich nicht resultatlos verlaufen würde, bedürfte man einer genauen Wiedergabe der Handschrift, die uns hoffentlich einmal von kundiger Hand geliefert werden wird.

Es ist begreiflich, daß unter diesen Umständen auch unser kleines Bruchstück einiges bietet, was von kritischem Wert ist, obwohl der Text hier fast noch fehlerhafter ist als in der Telugu-Handschrift. Augenscheinlich hat der Schreiber vielfach seine Vorlage nicht mehr entziffern können; an einer Stelle, in Z. 6 der Rückseite, hat er durch einen Strich ein akṣara des Originals als unleserlich bezeichnet. Ich habe mich bemüht, in den Noten die Schreibfehler zu verbessern; es bleiben aber eine Anzahl von Stellen, wo ich vorläufig den richtigen Text nicht herzustellen vermag.

Der Text des Blattes lautet:

#### Vorderseite.

- 1 sma / jagatīm kha¹ dišas = tathā · udātha vai me hadayam²) a --
  --- (ity = etair = lakṣaṇair = vvidy)ād = apasmāran = tu

  pittajam // sa yadā³ śleṣmalo jantu śleṣmalam bhajate = śanam

  sevate ca di-
- 2 vā svapnam tasya śleṣmā pravarddhate / pravṛddham = ūrddham hṛdayam⁴ gṛ[h](ītvā dhamanīr = daśa ruddhvā cetovaham mārgam) samjñā⁵ bhramśayate nṛnām / sa bhraṣṭasamjña⁶ pataṭi dantān = kaṭakaṭā-yate / utphālayati
- <sup>1</sup> Lies jagatī kham. <sup>2</sup> Sic; lies hṛdayam. Die Ausgabe hat an den Parallelstellen tadordhvam (oder tadhordhvam) evam hṛdayam. <sup>3</sup> Lies yaḥ sadā. <sup>4</sup> Lies pravṛddha ūrddhvam hṛdayād. <sup>5</sup> Es ist wohl saṃjñām zu lesen. <sup>6</sup> Lies -saṃjñaḥ.

<sup>1)</sup> Cordier, Muséon, N.S. IV, 324f., bemerkt, daß er zwei Handschriften des Werkes besitze, eine Abschrift der Tanjore-Handschrift in Telugu-Schrift und eine andere in Devanägarī-Schrift. Man könnte das leicht so verstehen, als ob die Devanägarī-Handschrift auf ein anderes Original zurückginge. Nach der Angabe bei Hoernle, Studies in the Medicine of Ancient India, I, 38, ist aber die Devanägarī-Handschrift nichts weiter als eine Transkription der Telugu-Abschrift in Devanägarī.

- 3 netre ca bhruvāv = uh[kṣ]ipate¹ tathū / sa ce² pratyāgato vrūyāt = tamasaḥ pa(rito gataḥ pratibhānti me) [ś]uklāni jagatī khan = diśas = tathā / udātha vai me hṛdayaṃ³ yac = ca parvv = opadhāvati⁴ ity = clai-
- \* r = lakṣaṇair = vvidyād = apasmāra<sup>5</sup> kaphātmajaṃ / yas = tv = etat = sarvram = aṣnāti ya(thoktaṃ doṣakopanaṃ sa)[nn](i)pātād = apasmāraṃ sarvvaliṃgaṃ samarcchati<sup>6</sup> / evaṃ rasair = ih = āpatthyaiḥ vivṛddheṣv = ani-
- s lādiṣu / ten = ātismarati<sup>†</sup> prāṇī na satvaiḥ parihanya[t]e (/ yadā yad = ābhivard)dhante doṣās = sarvvasv<sup>s</sup> = iv = odadhiḥ tadā tad = āpasmarati n = aiṣa klisyanti<sup>s</sup> santataṃ / jvaraso-
- $\epsilon$  şagulminām c = aiva raktinām = atha kuṣṭhinām pra[m]ehonmādinām c[= aira] ( $tath = \bar{a}pa$ )[s]māriṇām = iha / ity = aṣṭau vai pradiṣṭāni / nidānāni sarīriṇām · vimānāni tu va-
- $\tau$  kṣyāmi yathāvad = anu pūrvvaṣa iti //  $\odot$  // bhcḍasaṇghitāyān  $^{10}$  = nidānāni samāptāny = ādhyāy = āṣṭau $^{11}$  //  $\odot$  // ath = āto rasavimānaṇ vyākhyāsyāmaḥ sarīraṃ dhārayant = īha / ṣaḍ = ra-
- s sā samyag = āhṛtāḥ vaiṣamyās = te vikārās =  $tu^{12}$  janayanti sarīriṇāṃ /  $r\bar{u}$ kṣo laghu sthiraḥ sītaḥ kaṣāyas = tikta eva ca /  $kaṭur = vvikāṣ<math>\bar{\iota}^{13}$  gatimān = uṣṇo [ $r\bar{u}$ ]kṣo nis  $^{14}$  =  $tath\bar{u}$  /  $t\bar{\iota}$ kṣſṇ Jo-
- valya<sup>17</sup> picchilo madhuro rasah kaṣāyatiktakaṭukaḥ śīto rūkṣo = nila smṛtah śītos[nam = a]v(l)a<sup>18</sup> pittam tu katu-
- 10 kam ca pracakṣate / śleṣmā tu rasasagnigdhaḥ 10 śīto maṃda sthiro guru · 20 ity = etā 21 rasadoṣāṇāṃ sahotpannā 22 guṇān = viduḥ tattra vāyuguṇais = tulyāṃ 23 kaṣāyakaṭutiktakān
- 1 Lies utksipate. 2 Lies cet. <sup>3</sup> Sic; siehe Note 2, S. 580. 4 Sic; Ausg. kapho varcopadhāvati. 5 Lies apasmāram. <sup>6</sup> Ausg. richtiger sa rcchatì. <sup>7</sup> Sie; Ausg. nāpasmarayate. 8 Lies dosāh parvvasv; derselbe Fehler in der Ausg. <sup>9</sup> Lies kliśyati. 10 Lies anupūrvvašaļ // iti bhcdasamhitāyān. 11 Lies adhyāyā 12 Lies vaisamyāt te vikārāms tu. 13 Sie; lies vvišosī? 15 Lies tīksņosņāv amlalavaņau. 16 Sie; Ausg. kaļur vāpi višosy atha. 17 Lies 18 Sic; lies tīkṣṇoṣṇam amlaṃ? Ausg. rūkṣoṣṇam amla-. vvalyah (balyah). 19 Lies 20 Lies guruh. 21 Lies etān. 22 Lies -pannān. madhura snigdhah. 23 Lies tulyān.

#### Rückseite.

- 1 kaļvamvlalavaņos = tulyās = tathā pittaguņā $m^1$  viduh madhuram lavanāmvlo $^2$  ca vidyāt = kaphasamān = rase $^3$  / tasmād = abhyasyamānais = tai śleṣmā deha $^4$  pravardhate  $\cdot$  guņasāmyād = vivarddha-
- 2 nte yathāsvam dhātavo nṛṇām / yath = aikatra kṛto rāśi dvau mahāccham = ih = ecchati<sup>5</sup> / rasais = tāmviparītaiś<sup>6</sup> = ca yānty = ete kṣayam = āhṛtai<sup>7</sup> / yath = odakam samāsādya [ś]ā(nt)im gacchati pāva-
- Lies kaţvamlalavaṇais tulyāṃs tathā pittaguṇān.
   Lies lavaṇāmlau.
   Lies rasān.
   Lies dehe.
   Lies rāśir dvau mahattvam iharchatah?
   Lies tadviparītaiś.
   Lies āhṛtaiḥ.

- 3 kaḥ kaṣāyakaṭutiktair = hi · rūkṣo rūkṣa¹ vivardhate / mahata² snigdhabhāvāc = ca tato = nyair = upaśāmyati / kaṭvamlalavaṇaiḥ pittam = uṣṇam = uṣṇair = vivardhate śaityāc = chāmyati śai-
- 4 şais³ = tu guṇānām = anyabhāvataḥ snigdha snigdhaiḥ = kaphac⁴ =  $c = \bar{a}pi \ vardhate \ madhurādibhi⁵ / rasaiś = śāmyati rūkṣaiś = ca kaṣāyakaṭutiktakaiḥ⁶ ekaikaśas = sā[m]ānād = yad¹ = varddhayanti$
- 5 ttrayas = trayaḥ ghnanti c = ānyaguṇatvena rasā doṣāṃ $^8$  śarīriṇāṃ na vāyus = saha tailena snehoṣṇyād $^9$  = avatiṣṭhate / śītatvān = madhuratvāc = ca na pitta $^{10}$  saha sarpiṣā
- 6  $r\bar{u}k$ şyā $h^{11} = ka$ şāyabhāvāc = ca tathā snehaguņā $h = u[te]^{12}$  / na sleş( $m\bar{a}$  madhunā  $s\bar{a}r$ )[d](dha)m dehe pa-vatisthate deta / a $m\bar{a}$ mamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamamama
- 7 tailavan = mārutam ghnamti snehosnyād = gurudbhāvatat 15 śā[kh]-(ādaviskirānām ca) vasāmajjāna eva ca / ghṛtava 16 ghnanti te pittam śītamādhuryabhāvataḥ ka-
- s ṣāyatiktaka[t]ukaṃ yac = ca kiṃcid = ih = auṣadham madhvivan =  $ta(t^{17} = kaphaṃ hanti guṇānyatve)na dehinām / atha n = ātyupa-yuṃjīta pippalī 18 kṣāram = eva ca / lavaṇaṃ c = aiva$
- 9 saṃdadhyād = bhuktaṃ doṣāya kalpyate 19 / śleṣmāṇāṃ v[y]āpa $(y)i(tv\bar{a}^{20})$ tu n= otsahet = āpaka $)r[śi]tuṃ^{21}$  / pippalī pākamadhurā tasmāt = tān = nātibhakṣayet atyāhṛtāṃ $^{22}$  pa-
- 10 ced = dehaṃ tīkṣṇoṣṇagurubhāvataḥ kṣāras = ca lava(ṇaṃ c = aiva bhoktuṃ na yāti kevalaṃ²³ m)āttrāvad = uṣṇa²¹ snigdhaṃ ca sātmyaṃ svāduṃ²⁵ ca bhojanaṃ / avidāhiṃ²⁶ ca yat = pāke jī
- <sup>1</sup> Lies rūkṣair. <sup>2</sup> Lies māruta. 3 Lies sesais. 4 Lies kaphaś. <sup>6</sup> So wohl nachträglich verbessert aus -tiktakai /. <sup>7</sup> Lies sāmānyatvād? Ausg. ekaikam ekasāmānyād. 8 Lies dosān. 9 Lies snehausnyād. 10 Lies pittam. 11 Lies rauksyāt. 12 Lies snehagunād rte. 13 Lies paryava-; Ausg. paryavatisthati. 14 Lies vasāmajjāna eva. 15 Lies snehausņyād gurubhāvatah. 16 Lies ghṛtavad. 17 Lies madhuvat tat oder madhv iva tat. 18 Lies pippalim. 19 Lies kalpate. 23 Er-20 Lies ślesmānam cyāvayitvā. 21 Lies -karsitum. 22 Lies atyāhrtā. 25 Lies gänzt nach Ausg., die aber kṣāraṃ ca und neyāti liest. 24 Lies usnam. 26 Lies avidāhi. svādu.

Der Text des Blattes enthält den Schluß des achten, von der Epilepsie handelnden Adhyāya des zweiten Buches, des Nidānasthāna, und den Anfang des ersten Adhyāya des Vimānasthāna, der die Lehre von den Geschmäcken gibt. Die ersten Strophen bis tamasaḥ pa(rito gataḥ) in V. 3 fehlen in der Tanjore-Handschrift und sind in der Ausgabe, nach dem Muster der vorhergehenden Verse ergänzt, in einer Note gegeben. Die Übereinstimmung des Textes unseres Blattes mit dem der Tanjore-Handschrift beginnt mit den Worten śuklāni jagatī khan dišas tathā, wofür die Ausgabe S. 64, 17 das sinnlose śuklā jagatī khandašas tathā bietet, und bricht mitten im Wort in der Verszeile avidāhi ca yat pāke jī(rne tad upayojayet) auf S. 68, 1 der Ausgabe ab. Trotz aller Verderbnis hat doch

unser Diett an emigen Stellen die richtigen Lesarten gegenüber der Tunjope-Handschrift bewahrt. Ich will hier aber nicht auf Einzelheiten eingel en sondern möchte nur auf zwei Abweichungen hinweisen, die von
alleememerer Besieutung sind.

Det pene Adhyāya wird in der für alle medizinischen Werke typisch gewonieren Perm mit der Phase eingeleitet athäte ras reimänam vyäkhyäsyösisk. Darauf fedgen aber in unverein Blatt nicht wie in der Ausgabe die Weste in der Ausgabe die Weste in der Ausgabe die Weste in der Ausgabe die alte Lehre der Ätzeya Punarvaru, des Lehrer des Bheda, hingestellt werden eilt. Allzuwiel Gewicht möchte ich allenlinge auf diese Verschiedenheit meht legen. Auch in der Caraka-Samhitä, die sich eigentlich als das Werl der Aumzera, der Schülers des Ätzeya, bezeichnet, das von Caraka nur resignert inter werden in der Einleitungsphrase die Worte ift Laus Alla Magneta übergab, wennstens in den Ausgaben, oft fortgelassen, ohne dati sich ein Grund erkennen heibe

Wichtiger ist eine Abweichung in den beiden letzten Strophen des Nelhausthäms, die den Inhalt des Buches angeben und zu dem folgenden Buche, dem Vimänsishäms, überleiten. Nach um erem Blatt sind im Nidänsishäms die nelderer des journs, Jogin, gulmin, raktin, kusthin, prassischer, annaliten und apremären behandelt. Die Ausgabe liest im ersten Sloha.

jorturya korajadviácián kárkalm atha kuztkinám zaamehonmádinám enim tatkápasmärkjám api

Hier ist also, abgeschen von der unzweifelhaften Verderbnis des Textes im ersten Påda, raktinām durch kāsinām ersetzt.

Nun stimmt die Inhalteangabe, wie sie in der Tanjore-Handschrift lautet, in der Tat genau mit dem Text des Nidänasthäna, wie er dort erscheint, überein. Adhyåya 1, der vom Fieber handelte, ist allerdings in der Handschrift ganz verloren gegangen. Adhy, 2 handelt von der Schwindsucht, Adhy, 3 von Schwellungen, Adhy, 4 vom Husten, Adhy, 5 von Hant-Tarankheiten, der erhaltene Anfang von Adhy, 6 von Harnkrankheiten, der erhaltene Schluß von Adhy, 7 von Geisteskrankheiten, Adhy, 8 von der Epilepsie. Trotzdem bin ich überzeugt, daß die Lesung unseres Blattes raktinām, das natürlich aus raktapittinām, der an Blutungen Leidenden, gekürzt ist, die ursprüngliche Lesung ist, denn der Inhalt des Nidänasthäna, wie er in unserem Blatt ungegeben ist, deckt sieh genau mit dem der acht Adhyāyas des Nidānasthāna der Caraka-Sanhitā. Nur die Reihenfolge der acht Krankheiten ist dort eine andere, nämlich jvara, raktapitta, gulma, prameha, kuṣṭha, śoṣa, unmāda, apasmāra. Caraka-Sanhitā und Bheḍa-Sanhitā gehen aber für gewöhnlich genau parallel; wir dürfen daher mit

<sup>1)</sup> So z. B. am Schluß des Sütrnsthäna:

agnivekakṛte tantre carakaparisaṃskṛte |

iyatāvadhinā sarvaṃ sātrasthānaṃ samāpyate ||

ziemlicher Sicherheit annehmen, daß auch in der Bheda-Samhitā Adhy. 4 ursprünglich vom *raktapitta* handelte und erst später durch ein Kapitel über den *kāsa* ersetzt wurde.

Dieser Schluß wird, wie mir scheint, durch eine andere Tatsache bestätigt. In dem Cikitsitasthāna der Bheda-Samhitā wird nach der Ausgabe in den ersten Kapiteln die Behandlung folgender Krankheiten gelehrt: jvara nebst visamajvara, raktapitta, sosa, gulma, kustha, prameha, unmāda, apasmāra. Ob die Reihenfolge ganz die ursprüngliche ist, ist mir einigermaßen zweifelhaft; es scheinen schon in der Vorlage der Handschrift nicht nur Lücken gewesen zu sein, sondern auch Blätter verkehrt gelegen zu haben. Aber wenn hier auch raktapitta vor sosa und gulma erscheint, so ist es doch unverkennbar, daß im Cikitsitasthāna zuerst die Behandlung der acht Krankheiten gelehrt wurde, deren nidana im zweiten Buch auseinandergesetzt war. Zu diesen acht Krankheiten gehört aber nicht der kāsa, dessen Behandlung im Cikitsitasthāna erst viel später, in Adhy. 22 nach der Zählung der Ausgabe, besprochen wird. Ganz ähnlich ist das Verfahren in der Caraka-Samhitā. Hier werden in den beiden ersten Kapiteln des Cikitsitasthāna rasāyana und vājīkaraņa behandelt. Dann folgen in Adhy. 3-8, genau mit der Reihenfolge im Nidanasthana übereinstimmend, jvaracikitsā, raktapittac., gulmac., pramehac., kusthac., rājayakṣmac., was mit śoṣac. identisch ist. In den meisten Ausgaben wird dann in Adhy. 9—13 zunächst arśaśc., atīsārac., visarpac., madātyayac., dvivraņīyac. gelehrt, womit die Inhaltsangabe am Schluß des Sütrasthana übereinstimmt; erst dann folgen in Adhy. 14 und 15 unmädac. und apasmārac. In Gangādharas Text sind allerdings die als 9-13 gezählten Adhyāyas später als Adhy. 14, 19, 21, 24 und 25 eingereiht und unmādac. und apasmārac. schließen sich unmittelbar an rājayakṣmac. an. Diese Anordnung ist gewiß rationeller, aber wahrscheinlich doch sekundär. Wodurch die auffallende Absonderung von unmādac. und apasmārac. veranlaßt wurde, ist schwer zu sagen. Wir wissen, daß Carakas Werk mit dem 15. Adhyāya des Cikitsitasthāna abbrach und erst später von Dṛḍhabala fortgesetzt wurde: Vielleicht dürfen wir vermuten, daß Caraka nicht dazu gekommen war, unmādac. und apasmārac. zu redigieren, wohl aber schon die in Adhy. 9 bis 13 enthaltenen cikitsās bearbeitet hatte, und daß Dṛḍhabala seine Arbeit damit begann, daß er zunächst unmādac. und apasmārac. nachtrug. Wie dem aber auch sein mag, die Tendenz, die acht Krankheiten des Nidanasthāna im Cikitsitasthāna in der gleichen Gruppierung zu behandeln, tritt doch auch in der Caraka-Samhitā deutlich zutage, und die Berechtigung, aus dem Inhalt und der Anordnung des Cikitsitasthana der Bheda-Samhita Schlüsse auf den Inhalt und die Anordnung ihres Nidanasthana zu ziehen, scheint mir daher unbestreitbar. Es spricht also alles dafür, daß die Angabe über den Inhalt des Nidānasthāna, die sich in unserem Blatt findet, richtig ist und daß erst nach dem 9. Jahrhundert das vierte Kapitel über

die Ätiologie der Blutungen durch ein Kapitel über die Ätiologie des Hustens verdrängt wurde.

Zusammen mit dem Blatt ist noch ein kleines Bruchstück gefunden, das dieselbe Schrift zeigt. Die Buchstaben sind aber beträchtlich größer und mit weiterem Abstand voneinander geschrieben, so daß das Bruchstück nicht derselben Handschrift wie das große Blatt angehört haben kann. Der Text lautet:

```
    a 1¹) /// [n](i)[ś]āmya ///
    2 /// (v)yākhyāsyāma ///
    3 /// (sm)[r]tā / tābhyo mūlasirā ///
    4 /// ..m mūlamāṃsātrayābhism. ///
    b 1 /// [tā]śaṃm = aduṣṭaṃ raktam = ucya ///
    2 /// .āśrayam rūkṣa snchāśita ///
    3 /// .ināṃ kṣudh = ārttānāṃ kṣ. ///
    4 /// ṇyaṃ pū[t]i ///
    5 /// [p]. ///
```

Unzweiselhaft stammt der Text aus einem medizinischen Werk. In der Bheda-Samhitä beginnt Adhy. 20 des Sütrasthäna (S. 33, 10ff. der Ausgabe):

athāta ūrdhvadašamūlīyam vyākhyāsyāma iti ha smāha bhagavān ātreyah /

```
ardha ity āha hṛdayaṇ tasmin dhamanayo daśa /
ūrdhvaṇ catasro dve tiryak catasraś cāpy adhaḥ kramāt //
tābhyo mūlasirās tiryag vidyante naikadhā śirāḥ /
```

Mit diesem Text würde sich das auf a Z. 2, 3 des Bruchstückes Erhaltene gut vereinigen lassen; statt des kramāt der Ausgabe könnte in dem Bruchstück sehr wohl smṛtā (für smṛtāḥ) gestanden haben. Damit hört aber auch alle Übereinstimmung auf. Nun ist der Text der Ausgabe allerdings gerade in diesem Abschnitt sehr lückenhaft. Adhy. 20 bricht überhaupt in Śloka 11 ab und der Text beginnt erst wieder in Adhy. 21, und auch am Schluß von Adhy. 19 scheint eine Lücke zu sein. Ich möchte es daher für nicht unwahrscheinlich halten, daß das Bruchstück aus einer zweiten Handschrift der Bheḍa-Saṃhitā stammt; völlige Sicherheit ist aber darüber vorläufig kaum zu erlangen, da sich der Zusammenhang zwischen den erhaltenen Worten nicht erkennen läßt.

Ein Zufall hat es gefügt, daß uns von der Lehre über die Geschmäcke (rasa) und ihr Verhältnis zu den dosas, von der das größere Blatt der Bheda-Samhitā handelt, eine zweite Version wenigstens teilweise in zwei vollständigen Blättern erhalten ist, die in Qyzil gefunden sind. Diese Blätter sind auch für die Geschichte des indischen Buchwesens von höchstem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dies ist die Zahl der Zeile des Bruchstückes, nicht des Blattes. Zeile 4 auf Seite a des Bruchstückes ist die letzte Zeile auf der Blattseite gewesen. Wieviel Zeilen auf der Seite standen, läßt sich nicht feststellen.

Interesse. Es sind zwei zierlich geschnittene Stücke Leder, ungefähr 13 cm lang und 4 cm hoch, mit einem kleinen Schnurloch, 2,5 cm vom linken Rande. Jede Seite hat drei Zeilen. Auf der Rückseite, am linken Rande. stehen die Blattzahlen 67 und 68. Die beiden Blätter sind nicht die einzigen Reste von Lederhandschriften in unserer Sammlung. Es haben sich im ganzen 14 Bruchstücke von acht verschiedenen Lederhandschriften erhalten. Sie alle sind in Gupta-Charakteren geschrieben bis auf unsere beiden Blätter, die die Schrift der Kusana-Periode zeigen. Entscheidend für die Altersbestimmung ist das Zeichen für ma, das hier noch überall die Form der Kusana-Inschriften hat, auch wo es für das vokallose m gebraucht ist, während in der Dramenhandschrift für das letztere schon die spätere abgeschliffene Form erscheint¹). Trotzdem möchte ich die beiden Blätter für etwas jünger als die Dramenhandschrift halten. Manche Zeichen zeigen hier doch schon etwas weiter entwickelte Formen, die aber alle auch schon in den Inschriften der Kuşana-Zeit vorkommen, so das ka, bei dem das rechte Ende der Horizontale hakenförmig herabgezogen wird, das ha, bei dem die Horizontale nach unten bis auf die Grundlinie verlängert wird, das subskribierte ya, dessen rechtes Ende hoch hinaufgezogen wird, das r, das hier schon etwas stärker gekrümmt ist. Gerade das r mit seiner Krümmung nach rechts beweist aber auch, daß in den beiden Blättern nicht etwa eine Vorläuferin der südlichen Schrift vorliegt; in dieser wird bekanntlich die ursprüngliche Gerade umgekehrt nach links gekrümmt. Ist die Dramenhandschrift um 150 n. Chr. entstanden, so dürfen wir die Entstehung der beiden Blätter kaum später als 200 n. Chr. ansetzen, so daß die Handschrift der Kalpanāmaṇḍitikā die drittälteste der bis jetzt bekannt gewordenen Brāhmī-Handschriften sein würde. Ob die Handschrift, der die beiden Blätter angehören, in Turkestan oder im nördlichen Indien geschrieben ist, ist schwer zu entscheiden. Für das südliche Turkestan ist der Gebrauch von Leder als Schreibmaterial durch die Steinschen Funde erwiesen, er kann aber auch wohl im nördlichen Indien bestanden haben. Die Form, die man den Lederhandschriften gegeben hat, ist jedenfalls indisch; das Palmblatt ist das Vorbild gewesen.

Auch der Text der Blätter ist, so wenig umfangreich er ist, nicht ohne Interesse. Er lautet:

#### Blatt 67.

### Vorderseite.

- 1 śṛṇu pṛthaktvaiḥ 6 avyaktamadhurau c = obhau kaṣāyas = tikta eva ca 2 catvāraḥ pittaśamanāḥ prajāpatikṛtā rasāḥ 7 ksārāmbla-
- 3 lavaņavyaktāh = pañcamo madhuro rasah nirmitā mār[u]tasy = aite

<sup>1)</sup> Bruchstücke buddhistischer Dramen, S.6.

## Rückseite1).

- 1 [nigra]hārttham = iti sruti[h] S kaṣāyakaṭukākṣār(ā)s = tikta(ka)[s = ca ra](sa)-
- $z = tath\bar{a} \, slesm\bar{a}nas^1 = saman\bar{a}s = sarve \, prajabhis = saha \, nirmi[t\bar{a}](h \, 9)$
- z vātaghnesu hitan = tailam ghṛtam = pittaharesu ca kaphaghnes =  $\bar{u}$ -

#### Blatt 68.

#### Vorderseite.

- 1 tłamam kṣaudram = pravadanti manīṣibhiḥ² 10 samayen = madhuraḥ pittam
- 2 šlesmāņan = tu virarddhayet pittalah = kaļukas = c = oktah šlesmaņas = ca
- z višosaņah 11 šamayel = lavaņo vātam šlesmāņan = tu vivarddhayet Rückseite.
- ı kaşāyo varddhayed = vātam kapha $\tilde{n}$  = ca samayed = rasah 12 mārutam 2 varddhayet = tiktah pitta $\tilde{n}$  = ca samayen = nrnām āmblas $\tilde{s}$  = ca samayen
- $d = vatam \ pittan = c = api \ vivarddhayet 13 \ avyaktas = samayet = pittam \ kapha$ 
  - <sup>1</sup> Lies sleşmaṇas. <sup>2</sup> Lies manīṣiṇaḥ. <sup>2</sup> Lies aṃblas.

Um die Eigentümlichkeiten dieses Textes zu verstehen, müssen wir uns kurz die orthodoxe Lehre von den rasas und dosas vergegenwärtigen. Allgemein werden in der medizinischen Literatur sechs Arten des Geschmackes unterschieden: süß (madhura), sauer (amla), salzig (lavana), scharf (kaju), bitter (likta), zusammenziehend (kasāya); so Caraka 1, 1, 64; 3, 1, 2; Bheda 3, 1; Suśruta 1, 42. Diese rasas stehen zu den drei dosas, den Grundstoffen des Körpers, Wind (vāta), Galle (pitta), Schleim (ślesman, kapha), in einem bestimmten Verhältnis. Katu, tikta, kasāya verstärken oder erzeugen vāta, madhura, amla, lavaņa schwächen oder beseitigen vāta; katu, amla, lavana verstärken pitta, madhura, tikta, kaṣāya schwächen pitta; madhura, amla, lavaņa verstärken ślesman, kaļu, tikta, kaṣāya schwächen slesman (Car. 3, 1, 4; Suśr. 1, 422). Diese Lehre beruht auf den Anschauungen von den Eigenschaften der rasas und dosas. Sie sind entweder heiß (uṣṇa) oder kalt (śīta), trocken (rūkṣa) oder ölig (snigdha), leicht (laghu) oder schwer (guru) usw. Die rasas verstärken die dosas, mit denen sie alle oder doch die meisten Eigenschaften gemeinsam haben und schwächen diejenigen, deren Eigenschaften den ihrigen sämtlich oder doch größtenteils entgegengesetzt sind. So ist z.B. katu heiß, trocken, leicht, tikta und kasāya kalt, trocken, leicht; diese verstärken daher den vāta, der kalt, trocken und leicht ist, schwächen aber den slesman, der kalt,

<sup>1)</sup> Auf dieser Seite ist die Schrift etwas abgerieben.

<sup>2)</sup> Als vāta, pitta und śleşman verstärkend sind bei Suśr. aber nur kaṣāya bzw. kaṭu und madhura genannt.

ölig und schwer ist, usw. Auf Grund dieser Theorie wird dann auch die Wirkung der Substanzen auf die doṣas bestimmt. Sesamöl (taila) ist heiß, ölig, schwer und unterdrückt daher den vāta, der kalt, trocken und leicht ist. Schmelzbutter (ghṛta, sarpis) ist kalt, süß, milde (manda) und unterdrückt daher das pitta, das heiß, nicht süß und scharf (tīkṣṇa) ist. Honig (madhu, kṣaudra) ist trocken und zusammenziehend und unterdrückt daher den sleṣman, der ölig, schleimig (picchila) und süß ist.

Mit dem allem steht die Lehre, wie sie in den beiden Blättern vorgetragen wird, vollkommen im Einklang. Sie geht aber noch etwas weiter, indem sie nicht sechs, sondern zehn rasas unterscheidet; zu den bekannten kommen hier noch avyakta (V. 7, 14), vyakta (V. 8), kṣāra (V. 8) und akṣāra (V. 9) hinzu und es fragt sich, ob wir in der größeren Zahl der rasas eine Altertümlichkeit oder umgekehrt eine Neuerung zu erblicken haben. Die Frage wird, wie mir scheint, durch einige Angaben in der Caraka-Saṃhitā entschieden.

In I, 26, dem sogenannten Ātreyabhadrakāpyīya Adhyāya, wird erzählt, wie Ātreya Punarvasu mit Bhadrakāpya und anderen Rsis im Caitraratha-Walde ein Gespräch über die Geschmäcke (rasas) und Speisen führte<sup>1</sup>). Bhadrakāpya behauptete, es gebe nur einen rasa, den die Kundigen als ein Objekt der sinnlichen Wahrnehmung und zwar als das zum Bereich der Zunge gehörige betrachten; er sei ferner von dem Wasser nicht verschieden. Der Brahmane Sākunteya wollte zwei rasas unterscheiden, den zur Abschneidung (chedanīya) und den zur Beruhigung geeigneten (upaśamanīya). Pūrņākṣa Maudgalya lehrte drei rasas, indem er den eben genannten noch den für beides geeigneten (sādhārana) hinzufügte. Hiraņyākṣa Kauśika erkannte vier rasas an: den, der angenehm und heilsam ist, den, der angenehm und nicht heilsam ist, den, der nicht angenehm und nicht heilsam ist, und den, der nicht angenehm und heilsam ist. Kumāraśiras Bharadvāja lehrte fünf rasas, die der Reihe nach zu Erde, Wasser, Feuer, Luft und Äther (antariksa) gehören. Sechs rasas stellte der königliche Rsi Varyovida auf; es sind der schwere, der leichte, der kalte, der heiße, der ölige und der trockene. Nimi Vaideha behauptete das Vorhandensein von sieben rasas; zu den bekannten sechs, dem süßen (madhura), sauren (amla), salzigen (lavana), scharfen (katu), bitteren (tikta), zusammenziehenden (kaṣāya), stellte er noch den ksāra. Badiśa Dhāmārgava, der acht rasas lehrte, erweiterte die Reihe noch um den nicht klar hervortretenden, den avyakta. Kānkāyana, der Bāhlīka-Arzt, behauptete, die rasas seien zahllos, weil ihre Grundlagen, Eigenschaften, Wirkungen, Mischungen und Besonderheiten zahllos seien. Allen diesen Ansichten trat Ātreya Punarvasu entgegen, der nur eine Sechszahl von rasas aner-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dieselbe Erzählung stand in der Bhedasamhitā im Anfang von 1, 12. Es haben sich aber nur 5 Ślokas davon erhalten und auch diese sind über die Maßen verderbt.

kennen wollte und zwar die bekannten: madhura, amla, lavaṇa, kaṭu, tikta, kaşāya. Alle anderen Meinungen werden in ausführlicher Erörterung widerlegt. Aus diesem Abschnitt möchte ich nur die Zurückweisung des kṣāra und des avyakta anführen. Kṣāra, heißt es, kommt von kṣar, fließen. Es ist kein rasa, sondern eine Substanz (dravya). Diese hat, weil sie aus mehr als einem rasa entstanden ist, mehr als einen rasa, wobei der scharfe und der salzige vorherrschen, sie ist mit mehr als einem Objekt sinnlicher Wahrnehmung versehen1) und durch ein Tun entstanden. Nach Caraka ist also ksāra nur eine Substanz, wie Salpeter, Potasche und ähnliche. Die Beweisführung ist nicht ganz einwandfrei. Wenn ksära mit den übrigen rasas zusammengeordnet ist, so muß es eben als der Name eines bestimmten rasa gefaßt sein, und in dieser Bedeutung erscheint kṣāra auch, wie das PW. zeigt, in der Literatur. Mbh. 1, 3, 51 werden die Arkablätter ksāratiktakaturūksa genannt. In Pūrnabhadras Rezension des Pañcatantra, 66, 24, beklagt sich der Floh, daß die Blutsorten, die er bisher getrunken habe, kṣāra und schleimig (picchila) gewesen seien2), während in Kosegartens Text an der entsprechenden Stelle (61, 11) die Blutsorten kşārakaţutiktakaṣāyāmlarasāsvādāni genannt werden und ihnen das Blut, das madhura ist, gegenübergestellt wird. Pañcat., Pürnabh. 278, 13 wird von kaṣāyakatutiktakşārāni vykşaphalāni gesprochen, während die Bombayer Ausgabe (IV-V. 57, 4) offenbar schlechter -kṣārarūkṣaphalāni, Kosegartens Text (254, 11) -tiktāmlakṣārāṇi vanaphalāni liest. Nach diesen Stellen scheint man kṣāra später als Synonym von lavaņa gebraucht zu haben. Sicherlich ist das in der Hārīta-Samhitā geschehen, einem jungen Machwerk, wo es z. B. in 1, 6, 2 heißt: madhurah kaṣāyas tiktāmlakas ca kṣārah kaṭuḥ ṣaḍrasanāmadheyam. Wie es die beiden medizinischen Autoritäten, die es neben lavana nennen, von diesem unterschieden haben, läßt sich nicht feststellen.

Was den avyakta betrifft, so bemerkt Caraka, daß dieser Zustand allerdings im Urstoff (prakṛti) eintrete, bei dem Nebengeschmack (anurasa) oder einer mit dem Nebengeschmack versehenen Substanz. Die Ursprungsstätte der rasas ist das Wasser: teṣāṃ ṣaṇṇāṃ rasānāṃ yonir udakam (Car. 1, 26, 15). Caraka meint also, daß die rasas avyakta, unentfaltet, nicht deutlich, nicht klar hervortretend, sind im Wasser und in Verbindungen, in denen sie wegen des Vorherrschens anderer rasas nur als anurasas erscheinen. In Wasser sind sie avyakta aber nur, soweit es sich um die reinen Himmelswasser handelt. Car. 1, 26, 54 wird auseinandergesetzt, daß die Wasser von Somas Art (saumyāḥ), im Himmel entstanden (antarikṣaprabhavāḥ), von Natur kalt, leicht und von unentfaltetem Geschmack (avyaktarasāḥ)

<sup>1)</sup> D. h. man kann sie sehen, riechen, fühlen usw.

<sup>2)</sup> Im Tantrākhy, steht aber an der Stelle (31, 11f.) rūkṣa für kṣāra; in der Bombayer Ausgabe des Pañe., die im übrigen mit Kosegartens Text übereinstimmt (I. 53, 12), fehlt das kṣūra.

seien. Während sie vom Himmel herabfallen und nachdem sie gefallen sind, erfreuen sie, mit den Eigenschaften der Produkte der fünf Elemente versehen, die materiellen Körper der beweglichen und unbeweglichen Wesen. In diesen Körpern werden sie als die sechs rasas intensiv (tāsu mūrtiṣu ṣaḍbhir mūrcchanti rasāḥ). Unter diesen sechs rasas rührt der madhura von dem Überwiegen der Eigenschaften des Soma her, von dem Vorherrschen von Erde und Feuer der amla, von dem Vorherrschen von Wasser und Feuer der lavaṇa, von dem Vorherrschen von Luft und Feuer der kaṭuka, von dem Überwiegen von Luft und Äther der tikta, von dem Überwiegen von Luft und Erde der kaṭaya. Auf diese Weise ist die Sechszahl dieser rasas entstanden.

Suśrutas Auseinandersetzung in 1, 45 weicht in Einzelheiten stark ab, läßt aber doch noch die Gemeinsamkeit des Ausgangspunktes erkennen. Auch Suśruta bemerkt zunächst, daß der Geschmack des Himmelswassers nicht näher zu bestimmen sei (pānīyam āntarikṣam anirdeśyarasam). Auf die Erde gefallen, nimmt es je nach dem Standort den einen oder den anderen Geschmack an. Dieser richtet sich aber nicht, wie einige meinen, nach der Farbe der Erde, mit der das Wasser in Berührung kommt, er beruht vielmehr auf dem Vorherrschen des einen oder des anderen der fünf Elemente in dem Boden, der das Wasser aufnimmt. Hat der Boden wesentlich die Eigenschaften von Erde, so ist das Wasser amla und lavaṇa; madhura ist es, wenn die Eigenschaften des Wassers überwiegen, kaṭuka und tikta, wenn die Eigenschaften des Feuers überwiegen, kaṣāya, wenn die Eigenschaften der Luft überwiegen. Hat der Boden wesentlich die Eigenschaften des Äthers, so ist der Geschmack des Wassers avyakta, denn der Äther ist avyakta (avyaktam hy ākāśam).

Man sieht, daß auch in späterer Zeit noch von einem avyakta rasa gesprochen wurde, und es ist leicht begreiflich, daß man diesen auch einmal den übrigen sechs rasas als gleichwertig beigeordnet hat. Allein dieser und alle älteren Versuche, von einem oder dem anderen Gesichtspunkt aus eine Kategorie von rasas aufzustellen, wurden offenbar durch Ātreya, oder richtiger wohl durch Caraka, endgültig erledigt. Die Lehre von den sechs rasas, wie sie Caraka vertrat, setzte sich allgemein durch.

In unseren beiden Blättern werden aber kṣāra und avyakta neben den bekannten sechs rasas anerkannt; wir finden hier sogar ihre Gegensätze, akṣāra und vyakta, deren Einordnung in die Reihe allerdings schwer zu begreifen ist. Ich möchte es daher auch nicht für unmöglich halten, daß in dem Text unseres Blattes -lavaṇavyaktāḥ in V. 8 und -kaṭukākṣārās in V. 9 nur Schreibfehler für -lavaṇāvyaktāḥ bzw. -kaṭukakṣārās sind und daß hier dieselben acht rasas anerkannt werden, die Baḍiśa Dhāmārgava lehrte. Der Text wird schon durch die Überlieferung als sehr alt erwiesen; die Handschrift ist ja nur etwa ein Jahrhundert nach der mutmaßlichen Lebenszeit Carakas entstanden. So ist meines Erachtens die Vermutung

gerechtfertigt, daß uns in den beiden Blättern ein Bruchstück aus einer der älteren medizinischen Samhitäs erhalten ist, die nicht zum System des Ätreya gehörten und, durch Carakas Werk in den Hintergrund gedrängt, bald völliger Vergessenheit anheimfielen.

#### Vedisch śama-.

In einem Aufsatz in Kulm's Zeitschrift, XL, 257ff, hat Lidén die Beziehungen von ved. säma- zu Wörtern in den übrigen indogermanischen Sprachen untersucht. Er ist dabei von der Ansicht ausgegangen, daß in RV. 1.32.15; indro vāto vasitasva rajā šamasva ca šriigiņo vajrabāhuļi das Wort 'hornlos' bedeute. Das fordert meines Erachtens der Gegensatz, in dem sama- hier zu srigin- steht, mit aller Deutlichkeit. Merkwürdigerweise aber liaben alle Erklärer und Übersetzer mehr oder weniger Bedenken getragen, diesen Schluß zu ziehen. Säyann sagt : samasya santasya sriigarākityena praharaņādāv apravṛttasyāsivagardabhādeh sṛṅgiṇah sṛṅgopetasyograsya mahişabalivardādes ea. Man sieht, daß er das Richtige gefühlt hat, aber die Rücksicht auf die Etymologie hat ihn bei seiner Erklärung des Wortes durch 'ruhig' geleitet und zu einer völlig willkürlichen Klassifizierung der indischen Haustiere verführt. Auch die indischen Kühe haben Hörner, aber wer sie beobachtet hat, wird zugeben, daß sie die ruhigsten Tiere von der Welt sind. Auch im PW. (Nachtr.) wird 'gezähmt, domestiens' als Bedeutung für küma- verzeichnet. Grassmann gibt im Wörterbuch für sama- 'arbeitend, sich anstrengend'; Indra beherrscht 'das arbeitsame Vich und das gehörnte' (Übers.). Er will also sáma- mit samati 'sich mühen' verbinden. Der Gegensatz kommt aber anch dabei nicht heraus; man braucht nur an die zur Arbeit verwendeten Ochsen zu denken. Baunack, der sich KZ. XXXV, 527f. ausführlich über das Wort verbreitet, geht wieder von der Bedeutung 'ruhig' aus; er sucht daraus in höchst künstlicher Weise den Gegensatz zu śrngin- zu entwickeln. Der erste, der śámarichtig übersetzt hat, ist Ludwig, er gibt es in seiner Übersetzung durch 'hornlos' wieder. Daß aber auch er sich noch nicht von etymologischen Rücksichten freimachen kann, zeigt seine Bemerkung im Kommentar: 'çama ist das zame, das niemanden schädigt; vill. auch stumpf'1). Und auch Oldenberg, der Religion des Veda, S. 138 (zweite Aufl. S. 135) sámadurch 'ungehörnt' übersetzt, fügt in der ersten Auflage in einer Anmerkung hinzu, daß die Übersetzung ungewiß sei. Nun scheint mir allerdings Lidén gezeigt zu haben, daß die aus dem Textzusammenhang für sama- erschlossene Bedeutung auch von seiten der Etymologie völlig einwandfrei ist,

<sup>1)</sup> Er verweist auf śamanīcāmeḍhrāḥ T. M. Brāhm. 17, 4, 3; Lāṭy. Śrautas. 8, 6, 4, aber hier ist śama- Substantiv. Sāyaṇa erklärt es apagatayauvanatvena nirvīryaprajananāḥ devasambandhino vrātyāḥ, Agnisvāmin genauer durch śamān (Ausg. śaman) nīcībhūtaṃ meḍhraṃ yeṣāṃ te nivṛttaprajananāḥ.

da aber Geldner in seiner neuesten Übersetzung Indra wieder den König 'über Zahmes und Gehörntes' sein läßt, so mag es nicht überflüssig erscheinen darauf hinzuweisen, daß śáma- auch an der zweiten Stelle, wo es im RV. erscheint, in 1, 33, 15, nur 'hornlos' bedeuten kann. Es heißt da von Indra:

ávali sámam vṛṣabhám túgryāsu kṣetrajeṣé maghavañ chvitryam gám 'Du halfest dem sáma Stier in den tugrischen (Kämpfen?)¹), bei der Landeroberung, du Gabenreicher, dem Śvitrya-Rinde.'

Von diesem Svitrya-Stier ist schon in der vorhergehenden Strophe (14) die Rede:

ávaḥ kútsam indra yásmiñ cākán právo yúdhyantaṃ vṛṣabháṃ dáśadyum | śaphácyuto reṇứr nakṣata dyấm ức chvaitreyó nṛṣāhyāya tasthau || 'Du, Indra, halfest dem Kutsa, an dem du Gefallen fandest, du halfest dem kämpfenden Stier Daśadyu. Von den Hufen aufgewirbelt, drang der Staub zum Himmel. Der Śvaitreya stand aufrecht zur Männerbezwingung.'

Der Stier Daśadyu wird noch einmal in 6, 26, 4 erwähnt: tvám rátham prá bharo yodhám rṣvám ávo yúdhyantam vṛṣabhám dáśadyum | tvám túgram vetasáve sácāhan tvám tújim gṛṇántam indra tūtoḥ || 'Du brachtest den Wagen vorwärts, den hohen Kämpfer. Du halfest dem kämpfenden Stier Daśadyu. Du erschlugst den Tugra für Vetasu, (mit ihm) vereint. Du brachtest den lobpreisenden Tuji zur Macht.'

Der kämpfende Stier Dasadyu ist nach 1, 33, 14 offenbar mit dem Śvaitreya-Stier identisch. Unzweifelhaft ist der Śvitrya-Stier in 1, 33, 15 derselbe wie der Svaitreya in 1, 33, 14. Ist sáma- in 1, 32, 15 'hornlos', so würde sich ergeben, daß der Svaitreya- oder Svitrya-Stier Dasadyu, dem Indra half, ein hornloser Stier war. Dazu stimmt nun vortrefflich eine Legende in den Yajus-Texten, auf die längst Geldner, Gloss. S. 8, hingewiesen hat. Kāthaka 1, 183, 10ff. wird erzählt: devās ca vā asurās ca samyattā āsams te na vyajayanta te 'bruvan brahmaņā no menī vijayetām iti ta ṛṣabhau samavāsṛjañ chvaitreyo 'ruṇas tūparo devānām āsīc chyeneyas syeto 'yaśśṛṅgo 'surāṇāṃ tau samahatāṃ tam śvaitreyas samayābhinat, 'Die Götter fürwahr und die Asuras waren aneinander geraten. Sie konnten keine siegreiche Entscheidung herbeiführen. Sie sagten: "In einer Verzauberung sollen unsere beiden Zornesgeister die Entscheidung herbeiführen. Sie ließen zwei Stiere auf einander los. Svaitreya, der rote, hornlose, gehörte den Göttern, Syeneya, der weiße mit ehernen Hörnern, den Asuras. Die beiden stießen zusammen. Svaitreya brach den (anderen) mitten durch. Ganz ähnlich wird die Geschichte Maitr. Samh. 2, 59, 15ff. erzählt: devās ca vā asurās cāspardhanta te 'bruvan brahmaņi no 'smin vijayethām2) ity aruņas tūparas caitreyo3) devānām āsīñ, syeto 'yaḥṣṛṅgaḥ saineyo4) 'surāṇāṃ te

<sup>1)</sup> Auf das schwierige túgryāsu kann hier nicht eingegangen werden.

<sup>2)</sup> Der Text ist hier verderbt und offenbar nach dem des Kāth. zu verbessern.

<sup>3)</sup> Lies śvaitreyo.

<sup>4)</sup> Lies syeneyo.

'surā utkrodino 'carann arādo 'smākam tūparo 'mīṣām iti tau vai samala-bhētām tasya devāh kṣurapavi śiro 'kurvams tasyāntarā śṛṅge śiro vyava-dhāya viṣrañeam vyarujat 'Die Götter fürwahr und die Asuras stritten sich. Sie sagten: In einer Verzauberung sollen unsere beiden Zornesgeister die Entscheidung herbeiführen.' Der rote, hornlose Śvaitreya gehörte den Göttern, der weiße mit ehernen Hörnern verschene Śveneya den Asuras. Die Asuras gingen frohlockend einher: 'Laughörnig ist unser (Stier), ihrer ist ungehörnt.' Die beiden faßten sich. Dem (eigenen Stiere) machten die Götter einen messerkantigen Kopf. Er schob seinen Kopf dem (anderen Stier) zwischen die Hörner und riß ihn nach beiden Seiten auseinander.'

Ich bin überzengt, daß die Legende, wie sie in den Yajns-Texten erzählt wird, eine spätere Fassung der Geschichte ist, auf die die rgvedischen Dichter anspielen. Aber darauf kommt es hier nicht au. Niemand wird bezweifeln, daß der tūpara Śvaitreya der Yajnrveden mit dem śáma Śvaitreya des Rgveda identisch ist, und damit wird bestätigt, worauf uns schon RV. 1. 32. 15 geführt hatte, daß śáma ein Synonym von tūpara ist, also ungehörnt bedeutet.

Man darf nicht dagegen anführen, daß in 1, 33, 13 von einem Stier die Rede ist, der tigmä- genannt wird:

abhi sidhmò ajigād asya śátrūn vi tigména vṛṣabhéṇā púro 'bhet | sáṃ vájrcṇāsṛjad vṛtrám indraḥ prá svám matim atirac cháśadānaḥ || Erfolgreich ging er auf seine Feinde los, mit dem spitzen Stier brach er die Burgen. Mit seinem vajra brachte Indra den Vṛtra in Berührung. Sich auszeichnend steigerte er sein eigenes Anschen'1).

Tigmásriga- ist ein beliebtes Beiwort des Stiers, und so mag der tigmáStier hier ein spitzhörniger Stier sein. Allein nichts zwingt zu der Annahme,
daß dieser Stier mit dem Svaitreya identisch ist. Es ist mir sogar das
Wahrscheinlichste, daß der Dichter hier eine ganz andere Sage im Sinne
hatte. Schließlich bleibt aber auch noch die Möglichkeit, das tigmá- auf
den messerkantigen Kopf zu beziehen, den die Götter dem Svaitreya nach
der Version der Maitr. Samh. anzaubern. Für die Feststellung der Bedeutung von śáma- scheint mir jedenfalls 1, 33, 13 belanglos.

Mit der Wurzel sam- 'ruhig werden' hat sama- 'ungehörnt', sicherlich nichts zu tun, ebensowenig mit der Wurzel sam- 'sich mühen, arbeiten'.

<sup>1)</sup> Mati ist hier wahrscheinlich das Nomen zu mányate in dem Sinne wie es in RV.1, 33, 9 erscheint: ámanyamānām abhi mányamānair nir brahmábhir adhamo dásyum indra. Geldner übersetzt: 'Da bliesest du die Ahnungslosen durch die Ahnenden, den Dasyu mit den Segensprechern fort, o Indra.' Allein was sollen die Helfer Indras 'ahnen'? Meines Erachtens sind die ámanyamānāḥ 'die (den Indra) nicht achtenden', die mányamānāḥ 'die (ihn) achtenden'. Wie man bahú manyate 'er achtet hoch' sagte (10, 34, 13), so sagte man ná manyate 'er achtet nicht'; dazu ist ámanyamāna- das Partizip. Man wird danach auch ámanyamānān in 2, 12, 10 in demselben Sinne fassen müssen.

Es ist offenbar ein selbständiges altes Wort, das später völlig ausgestorben ist, aber seine Verwandten in anderen Sprachen hat.

Lidén hat unzweifelhaft recht, daß sama- auf ein altes idg. \*kemo-'hornlos' zurückgeht, das mit lit. žemait. szm-úlas 'ohne Hörner', szm-ùlis m., szm-ùle f. 'ein Rind, Ochs, Kuh ohne Hörner' verwandt ist. Ebensowenig läßt sich Lidéns Zusammenstellung mit gr. εεμάς und ahd. hinta usw. bezweifeln. Die Hindin ist die 'Hornlose'. Als Bedeutung von κεμάς gibt Lidén an 'junger Hirsch, im zweiten Jahre, im Alter zwischen νεβρός und ἔλαφος'. Beim Edelhirsch entwickelt sich das Geweih im fünfzehnten, beim Damhirsch schon im siebten Monat, und dieses Erstlingsgeweih ist doch immerhin so bedeutend, daß die deutsche Jägersprache den Hirsch, der es trägt, als 'Spießer' bezeichnet. 'Hornlos' kann man ein solches Tier kaum nennen, und man müßte schon annehmen, daß sich im Griechischen die Bedeutung des Wortes etwas verschoben hätte. Unmöglich ist das nicht, aber schließlich darf man auch nicht außer acht lassen, daß jene genaue Definition des κεμάς auf den unsicheren Angaben der Grammatiker beruht und daß diese nicht einmal übereinstimmen. Der ganze literarische Gebrauch des Wortes geht im Grunde auf die eine Homer-Stelle, Il. 10, 361, zurück:

ώς δ' ὅτε καρχαρόδοντε δύω κύνε εἰδότε θήρης ἢ κεμάδ' ἠὲ λαγωὸν ἐπείγετον ἐμμενὲς αἰεὶ χῶρον ἀν' ὑλήενθ' ὁ δέ τε προθέησι μεμηκώς ὡς τὸν Τυδείδης ἠδὲ πτολίπορθος 'Οδυσσεὺς λαοῦ ἀποτμήξαντε διώκετον ἐμμενὲς αἰεί.

Der verfolgte Dolon ist trotz seines anfänglichen Renommierens ein furchtsamer Mann. Das läßt vermuten, daß die κεμάς ein schwaches Tier aus dem Hirschgeschlecht ist, wozu die Zusammenstellung mit dem Hasen und der Hinweis auf das klägliche Blöken stimmt. Sonst gilt bei Homer öfter der νεβρός als Sinnbild der Verzagtheit; Il. 4, 243; 21, 29; 22, 1. Es liegt nahe zu vermuten, daß diese Übereinstimmung¹) und die etymologische Verbindung des Wortes mit κοιμάομαι²) die Erklärer veranlaßt hat, κεμάς als 'Hirschkalb' oder 'junger Hirsch' zu deuten. Daß ihnen das Wort dunkel war, zeigt ihr Schwanken. So sagt das Etym. Magn. κεμάς ἐστιν ἡ ἐκ νεβροῦ μεταβληθεῖσα ἔλαφος κοιμάς τις οὖσα· ἡ ἡ νεογνὴ ἔλαφος. διαφορὰν δὲ φασιν εἶναι κεμάδος καὶ νεβροῦ. κεμάδα γὰρ εῖναι τὴν ἐπικοιμωμένην τῷ σπηλαίῳ· νεβροὸν δὲ τὸν μείζονα καὶ ἐπὶ βορὰν νεμόμενον³). An und für sich legt das weibliche Geschlecht des Wortes es näher, darin den

<sup>1)</sup> Vgl. auch das Beiwort der Grammatiker, Athenaeus 222: τῆς ξουθῆς δειλότεροι κεμάδος.

<sup>2)</sup> Man beachte auch Od. 4, 336; 17, 127:

ώς δ' όπότ' εν ξυλόχω ελαφος κρατεροίο λέοντος νεβρούς κοιμήσασα νεηγενέας γαλαθηνούς usw.

<sup>3)</sup> Vgl. Suidas κεμάς· έλαφος ό κοιμώμενος εν σπηλαίφ· κοιμάς τις ών.

alten Ausdruck für die Hindin zu sehen. Freilich mahnt zur Vorsicht. daß der Grieche auch Bagos als Gattungsbegriff gern weiblich gebrauchte. Auf keinen Fall läßt sich gegen Lidéns Etymologie geltend machen, daß Spätere wie Callinachus, Artem. 112 oder Apollonius Rhodius 3, 879 κεμάς<sup>1</sup>) im allgemeineren Sinne von den Hirschen vor dem Wagen der Artemis gebrauchen, die für gewöhnlich mit langen Hörnern dargestellt werden. Das veraltete zenāz ist einfach als poetisches Wort für Hirsch in die spätere Dichtersprache übernommen. Schwerer scheint es auf den ersten Blick ins Gewicht zu fallen, wenn Aclian, An. 14, 14 von den libyschen zenádez, die er von den donzádez unterscheidet, ausdrücklich berichtet, daß sie schöne Hörner haben: η γε μής καλουμίτη ύπό τως ποιητώς κεμάς δοσαιείν μέν ωλίστη θυίλλης δίκην, ίδειν δε άρα πυρρόθριξ και λασιωτάτη . . . τὰ κέρατά τε αὐτῆς ἀντία καὶ Θραῖα Θε ἐπιίναι μέν τὴν θήραν, ἐν ταὐτῷ δὲ zai goßeir ana zai βλάπτεσθαι zaλir. Die einleitenden Worte scheinen mir dentlich zu zeigen, daß zenä; auch hier das alte poetische Wort ist, das auf die afrikanischen Gazellen übertragen wurde, als man die Grundbedeutung längst nicht mehr kannte. Hesych hat auch die Bedeutung Gazelle' gebucht; er verzeichnet zenás: reβρός έλαγος: τινές δὲ δορχάς und κυμμάς: Ελαγος rios. Der Bildung nach stimmt κυμάς und δορκάς überein, neben dem δόρκα (Euripides, Herc. Fur. 376) und δόρκος (Oppianus, Cyn. 2, 324f.; 3, 3), auch dogs (Oppianus, Cyn. 2, 315; Lucianus, Amor. 16) erscheint. sama- würde sich zu κεμάς verhalten wie δόρκος zu δορκάς.

Die Zusammenstellung von säma- mit prenß, camstian 'Schaf' und deutsch 'Gemse' hat Lidén abgelehnt. Selbstverständlich erledigen sieh durch Lidéns Ausführungen auch die Vernmtungen, die Charpentier, KZ. XL, 430ff, über den Zusammenhang von zepáş mit sk. camara-, dem Namen des Jak, usw. geäußert hat.

# Weitere Beiträge zur Geschichte und Geographie von Ostturkestan.

Ich habe vor einigen Jahren SBAW. 1922, S. 243ff. (oben S. 526ff.) eine Anzahl von Handschriftenblättern aus Ostturkestan herausgegeben, die für die Geschichte und Geographie des Landes wichtige Angaben enthalten. Diese Veröffentlichung hat Pelliot zu einigen Bemerkungen über die alten Namen von Kučā, Aqsu und Uč-Turfan veranlaßt (T'oung-Pao Bd. 22, S. 126ff.). Ich kann seinen Ausführungen durchaus zustimmen und freue mich insbesondere, daß es ihm gelungen ist, den in der Handschrift verstümmelten Landesnamen H.cyuka wiederherzustellen. Während ich an Hocyuka gedacht und Zusammenhang mit Xočo vermutet hatte, hat Pelliot H.cyuka zu Hecyuka ergänzt, das in der chinesischen

<sup>1)</sup> Aus metrischen Rücksichten auch κεμμάς, Quintus Smyrnaeus 1,587 u.a.

Übersetzung des Candragarbhasūtra<sup>1</sup>) neben P<sup>c</sup>o-lou-kia (Bharuka) in der Form Hi-čou-kia erscheint. Er hat damit unzweifelhaft das Richtige getroffen, und auch seine Identifizierung von Hecyuka mit dem heutigen Uč-Turfan ist völlig überzeugend.

Inzwischen haben sich in unserer Berliner Sammlung noch ein paar Reste von Papierhandschriften gefunden, durch die die früher gewonnenen Ergebnisse erweitert werden. Aus Qyzil hat Professor von Le Coq eine Anzahl Blätter mitgebracht, die zwischen zwei Holzdeckeln lagen. Es sind im ganzen 54 Blätter, von denen zwei unbeschrieben sind. Diese Blätter bilden aber nicht eine zusammenhängende Handschrift. Sie gehören vielmehr 13 verschiedenen Handschriften an, die Sammlungen von Versen, Dhāraṇīs und Formulare für die Ankündigung von Schenkungen an den Orden nach Art der früher unter Nr. III—VI veröffentlichten enthalten. Zu der letzteren Klasse von Schriften gehören die beiden im folgenden abgedruckten Texte.

Die erste kleine Handschrift (Nr. X) umfaßt 9 Blätter, die etwa 22,2 cm lang und 7,5 cm hoch sind. Jede Seite hat 7 Zeilen. Am linken Rande der Rückseite stehen die Blattzahlen 3-11. Auf der Rückseite von Bl. 11 schließt der Text; es fehlen also nur die beiden ersten Blätter. Den frei gebliebenen Raum auf der Rückseite von Bl. 11 hat ein Späterer mit einigen Zeilen in grober Pinselschrift ausgefüllt. Sie scheinen Anrufungen zu enthalten. Im übrigen zeigt die Schrift den späteren Typus der nordturkestanischen Brähmi, doch ist sie ein wenig altertümlicher als die des Blattes Nr. IV, das, wie die Erwähnung des Suvarnapuspa zeigt, aus dem Anfang des 7. Jahrhunderts stammen muß. Das ya zeigt zwar schon die Umbiegung der Spitzen des linken und des mittleren Aufstriches nach rechts, aber sie ist noch nicht so ausgeprägt wie in der späteren Zeit; siehe z. B. die Zeichen in svayam- 5 R 2, -vendriya- 5 R 3, -mandrayate 6 R 6. Bisweilen kann man die Aufstriche fast noch als gerade bezeichnen; siehe z. B. yac 5 R 7, ayam 6 R 2. Auch das ma weicht von der späteren Form gelegentlich noch insofern ab, als die obere Horizontale die rechte Vertikale noch nicht berührt; siehe z. B. aprameya- 5 R 4, tam = ananta- 5 R 5. Öfter ist auch die mittlere Horizontale nicht völlig durchgezogen, z.B. in dem zweiten ma von mahātmā 6 R 2, in madhura- 6 R 5; vielleicht ist auch das als ein älterer Zug zu bewerten. Ich möchte daher aus paläographischen Gründen die Entstehung der Handschrift lieber in das Ende des 6. Jahrhunderts als in den Anfang des 7. Jahrhunderts setzen2), wenn ich auch gern zugeben will,

<sup>1)</sup> B. É. F. E. O. V, 263; 284.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Das gleiche gilt für die früher veröffentlichte Handschrift Nr.VIII. Hier zeigt insbesondere das ma häufig noch altertümlichere Formen, siehe z. B. mahārājão 50 V 2, mahā- 50 V 5, evamādināṃ 54 V 3, sahampatisya 57 V 2, mahārājā- 57 V 3, -kumbhaṇḍa- 57 V 4. Ein altertümliches ya findet sich in yatanena 57 R 4.

daß solche geringfügigen Unterschiede in der Schrift schließlich auch in der Individualität der Schreiber eine Erklärung finden können.

Der Text der Hamlschrift lantet:

## Blatt 3. Vorderseite.

- र [कॅ]रपुरेक्ष्य कोनेकेर्किर्यटी कृष्णुक्यांक्ष्य प्रवित्त हैरवोनेक्ष्युव वैक्टर्यक्रम् अर्थिकेपुर्वेक्षिः दव राजेके रोधानों प्रकारीने प्रकारीनेक्ष्यक
- z สีโดยของหัวของการสีโด้ (สีของหัว ของโดขายู่จักหาของท $^{4}$ างให้สัยูต satata m ส์นักนาย ส่งวิจันิ ราชยุงคุร โยโดยู $^{4}$ าส์นิกร์ ราชโดยน์
- ledzágurávaly száddbásya liátgárál bi A rútjádyegy-iha satkategu? buhudhű dzytára yatbá lakgapán sig-
- ¿ igāti\*-gar-jerlanasya dhūmavisarāķ padmāni sūryodaye satyair-indriganiqzahair-laikuvi.
- : dhair dravyādhir vegsis dathā prājilānām siha sūrayanti manaso lingāni bāhyvir snavsih 2
- ga dukhasp\* narakopapattişu janalı prăpnoti däham mahat tiryayyonigatăh\*\* parasparasıdhasyapăda.
- \[
  \text{fdu]} \left\[ \left\{ \text{holigatiff} \text{ kentarsacyasanof ps} \right\{ \text{ps} \cup \cup \text{supports for pssfy for dufr\( \text{o}\) tmnnn\( \text{f} \) \]
  \[
  \text{whtfs} \left\{ \text{pret\( \text{a}\) for dufr\( \text{o}\) tmnnn\( \text{f} \) \right\{ \text{pret\( \text{a}\) for t\( \text{o}\) for the following points of the following psychology and the following psychology are also follows:
  \[
  \text{Au} \right\{ \text{fdu} \right\{ \text{fary} \text{seffy} \right\{ \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\) for t\( \text{o}\

#### Ruckscite.

- 3 [pra]libhayam lobhasya c-aitat-phala[m] (1) r: yr samudāga[tāḥ kala]balāŝii(v)i[starar $^{31}$ ·l]o  $\psi$  (sa)-
- 2 mṛdhyā ¼ parayă jogaty abhimatā martyeşu ye dehinah dānād ectad savāpyate bahweidhāc chreyortthi-
- z bhih sajjanai sarva<sup>15</sup> hetumzavakşate<sup>14</sup> subhaphalam sasyāni bijamn<sup>15</sup>= yathā 2 ] jalāni sitāni gr-
- the kvapākinām kucir janas etāni vivarjayed yathā tath aiva kīnāšagatam mahāmdhanam 16 [bha]-
- s vaty sakrtyāya paropajīnām 17 1 yathā tu tīrthe suci nirmale jalam sukhopasexyam jagatas strķā-
- e paham tatha h dhanam tyayaratam mahatmanam meanavrtam toyam=iv= opubhujyate 2 || ||
- r rṣṇṣṇ²º yadvat=kṣyatc²¹ sukhārthibhir=vilepanācchādanasodhanakriyā kathaṃ na tīvrā ma[ma]
- 1 Lies -käniksate. <sup>2</sup> Lies dharmam. 3 Lies bhāṣitam. 4 Lies -āva-5 Lies triny. <sup>6</sup> Die andere Handschrift (s. S. 604) liest lingany = amī! Lies mit der anderen Handschrift samskrtesu. 8 Lies srngan. Dies yad = 10 Lies tiryag-. 11 Lies kulabalaśrīvistarair. 12 Lies samrddhyā. dukkham. 13 Lies sajjanailį sarvanį. 14 Lies avcksate. 15 Lies bijam. 16 Lies mahā-17 Lies paropajīvinām. 18 Lies tathā. 10 Lies mahātmanām. 20 Lies vraņcşu. 21 Lies kriyate.

## Blatt 4. Vorderseite.

- 1  $v[e]dan\bar{a}$  bhaved=iti śrayante vividh $\bar{a}m$ =pratikriy $\bar{a}m$  1 vranopamaś=ced= yadi dehasambhavo bhaved=a[n]( $\bar{a}c$ )[ch]( $\bar{a}$ )-
- 2 danapānabhojanam¹ sa tannimittam nanu duḥkham =āpnuyād =viccārya² deyam bhavasaukhyakāmkṣinā 2
- 3 || nirvāhyate yad=bhavanāt=pradīptat³=tat=tasya kāryaṃ kurute na dagdham kālāgnin=aivaṃ jagati pradī-
- 4 pte dadāti yo yat =tad = upāśnute saḥ 1 ataś = ca jānanti višālasatvās = tyaktuñ = ca sa-
- 5 myag=viṣāyāṃś4=ca bhoktum klī[ba]s=tu loke kṣayadoṣadarśī n=aiv= opabhujkte<sup>5</sup> na bhayād=dadāti 2 kāle
- 6 ca pātre ca vimoktum = arttham sauryāc = ca mānāc = ca tath = aiva yoddhum jānāti satvādhika eva n = ānyaḥ satvam
- 7 dadāty=eva ca yuddhyate ca 3 dadat=priyatvam jagati prayāti prāpnoti kīrtim paramām<sup>6</sup> yaśaś=(ca dā)-

### Rückseite.

- 1 t=āstikaś=c=ety=avagamya sadbhiḥ saṃmanyate c=āpy=anigamyate¹ ca 4 viśvāsyatām=eti ta[th]=(ai)[va]
- 2 loke na doṣam=āpno[t]y=api dāruņebhyaḥ kṛtāni puṇyāni may=eti tuṣṭo na trāsam=abhyeti
- s ca mṛtyukāle 5 || sphaḍikamaṇirucakavikaraprasannasaṃpūrṇṇavimala-
- 4 jalasalilā $h^8$  nadyā $^9$  kila susyante pretānām pātukāmānām 1 nūnam na
- ${\tt 5} \ \ dattap \bar{u}rv\bar{a} \ \ salila \tilde{n} jalidak \\ {\tt 5} \dot{n}^{\tt 10} \\ {\tt 2} \ddot{a}pi \ \ tai \\ \dot{h} \ \ krpanai \\ \dot{h} \ \ ye \\ {\tt 3} \ddot{a}m \ \ samabhigat \\ \ddot{a}n\bar{a}m$
- o pūrņņāni sarāṃsi suṣyante 2 pānīyasya tṛṣārttā yattra na sṛṇvanti nāmamāttra[m = a].
- 7 pi varşasahasrair=bahubhiḥ kṛcchrataram=ataḥ paraṃ kiṃ syāt 3 yad= anubhavanti (vya)-
- <sup>1</sup> Lies -bhojanaḥ. <sup>2</sup> Lies vicārya. <sup>3</sup> Lies pradīptāt. <sup>4</sup> Lies viṣayāṃś. <sup>5</sup> Lies -opabhunkte. <sup>6</sup> Die andere Handschrift (siehe S. 604) liest
  besser paramaṃ. <sup>7</sup> Lies abhigamyate. <sup>8</sup> Lies sphaṭika-; -rucakavikara- ist
  offenbar verderbt. <sup>9</sup> Lies nadyaḥ. <sup>10</sup> Lies salilāñjali-.

## Blatt 5. Vorderseite.

- 1 sanam paridahyantas = tṛṣāgninā pretāḥ [sva]pnāntareṣv = api na tat = pānakadātur = bhavati duḥkha[m]
- 2 4 tasmād = udāravarņam manojñagandham [s]uci [p]ranītarasam jinaviņayatantradrṣṭam deyam sa-
- s nghāya rasapānam 5 || iti tadartham=abhisambodhayāmi yad=ayam mahātmā nāsti-
- 4 dattayaştahutasucaritaduścaritamithyāsadgrāhaśalyam¹ = utpāṭya samyag-darśanaba-
  - <sup>1</sup> -yaşta- fehlerhaft für -işta-.

- 5 lam = utpādya hetuphalādhimokṣavyavasāyātmakam śraddhākaram = abhiprasārya mātsaryarajakhila-
- 6 malakāluşyapaṃkam²-apanīya pretyabhāve kathaṃkathāvimatihṛllekhamapāsya saṅghasātta-
- 7 nikāṃ³ guṇaguṇām⁴=ālaṃbanīkṛtya nū[nam]=evaṃ ci[nta]yi[tu]ṃ pravṛtto ganta[v]yaṃ paraloko .āṃ . .

#### Rückseite.

- vipravāso gṛhītavyaṃ<sup>5</sup> pathyayanaṃ<sup>6</sup> pāralau[k]ikam=i[t]y=e[va]m=a[n]u-vicintya [K]u[cīś]varaḥ Kuc[ima](hā)-
- 2 rājā sārdham Svayamprabhayā devyāḥ sārdham tribhūvanavāsibhiḥ prānibhir = yo = sau bhagavacchrāvakasa-
- s ngho = nāsravendriyabalabodhyangamārgāngadhyānavimokṣasamādhisamāpattirasāyana-
- 4 yabhūto 9 lavaņajalavaņad 10 = aprameyaratnaguņagaņasamudra ity = aparimitaguņagaņani-
- 5 dhinicayanidhānabhūtas = tam = anantaguņam bhagavacchrāvakasaṅgham = anena triguṇasa-
- 6 mpannen = āhāreṇa svahastaṃ saṃtarpayituṃ (v)yavasitas = tad = asmād = vipulaphala[ni]rvarttakāt = pra-
- 7 varānavadyād = dānād = yat = puņyam puņyābhiṣya[nda]m¹¹¹ yac = ca kuśalam [ku]śalābhiṣyandam¹² tad = bhavatv = eteṣām
- Lies -rajaḥkhila-?
   Lies -sāntanikān?
   Lies guṇagaṇān.
   Richtig grahītavyaṃ.
   Lies pathyaśanaṃ?
   Lies devyā.
   Lies tribhuvana-.
   Lies -rasāyanabhājanabhūto oder -rasāyanaviṣayabhūto.
   Beide ṇa sind unter der Zeile eingefügt; lies lavaṇajalavad.
   Richtig -ṣyando.
   Richtig -ṣyandas.

#### Blatt 6. Vorderseite.

- ı dānapatīnām dṛṣṭe vai dharme āyurvarṇaba[labh]ogaiśvaryapa[kṣapa]-rivāravivṛddhaye saṃparāy(e)
- 2 ca sugatigamanāy = āvasāne ca nirvāņa prāptaye ita $\dot{s}$  = ca deyadharma parity( $\ddot{a}$ )gāt $^1$  = Maitreyā-
- 3 dīnām bodhisatvānām kṣiprabhijñatāyai² bhavatu tathā Brahma-Śakkrā-dīnām devagaṇānām pū-
- 4 jāyai bhavatu ye c=ābhyatītāḥ kālagatā dāyakā dānapatayaḥ teṣām=upa-
- 5 pattirvišeṣatāyai³ bhavatu || tath = eha rājye rājyadevatā yā nagarasaṅghārā-[ma]-
- s śālacatuśśālasāmīci paryaṇadevatā⁴ bhikṣusaṃghasya pṛṣṭhā[nuba]ddhā yā devatā yā⁵
- r tāsām devatānām pūjāyai bhavaty \*api ca pañcaga[t]i[pary]ā[pan]nānām [sat]vānāñ \*caturā[h]ā-
- Lies -parityāgān.
   Lies kṣiprābhijñatāyai.
   Lies upapattiviśeṣatāyai.
   Richtig -śālā-, aber auch in Nr. XI stets śāla.
   Dies yā ist zu streichen; lies devatās.

### Rückseite.

- 1 raparijnāyai bhavatu || yat=kimci6 dīyate ta[t=sa]rve[bhya](h sa)[mam  $di/yat\bar{a}/m=i/ti$  || iti tada(r)[tha]-
- 2 m=abhisambodhayāmi yad=ayam mahātmā pavanabalavihatajalabhu[jam]gajihvāgajakarna-
- 3 camcalatarebhyo bhogebhyalı sāram = iditsum 7 Kucīśvaram Kucimahārājānam Tottikam<sup>8</sup> sārdham Svayam-
- 4 prabhayā devyā pañcagaticārakāvaruddhaiś9=ca satvair=yo=sau bhagavacchrāvakasa[ngha]10
- 5 śīlādiguņasampannam anena varņagandharasopetena ākālikena madhura $prad\bar{a}$ -
- 6 nen=opanimandrayate11 tad=asmāt12=madhurapradānād=yat=punyam punyābhisyanda[m]13 yac=ca kuśalam14
- 7 k[u]śalābhi[ṣya]ndaṃ15 tad=bhavatv=eteṣāṃ dānapatīnām=āyurvarṇaba-[labho]gasvargaiśvaryasaṃvṛtta[y]e16
- 7 Lies āditsuh. <sup>8</sup> Siehe über diese Stelle die Bemerkungen <sup>6</sup> Lies kimcid. <sup>9</sup> Lies -cārikā-. 10 Lies -sanghas=tam. 11 Lies -opanimantrayate.
- <sup>13</sup> Richtig -syando. <sup>14</sup> Das lam ist über der Zeile eingefügt. 12 Lies asmān.
- 16 kuśa ist in kleinerer Schrift über der Zeile eingefügt; richtig -şyandas. 16 Lies -samvrddhaye.

# Blatt 7. Vorderseite.

- ı itas'-ca deyadharmaparityāgāc Chakra Brahmādīnām devagaņānām pūjāyai bhavatu — abhyatītak(ā)-
- 2 lagatānām ca dānapatīnām upapattivise[ṣa]tāyai bhavatu samāsataḥ pañcagatiparyāpa-
- s nnā[nām] ca satvānām tismām trsnānām vyavacchedāyai¹ bhavatu || dattam bahv=api n=aiva tad=bahupha-
- 4 lam [sa]tpātrahīnam dhanam kṣiptam balpajakanḍakākulatale² kṣettre khile bījavat rāga-
- ь dve[sa]tamomalavyapagate pātre guņānkrte³ dānam svalpam=api prayāti bahutām nyagrodha-
- c [b]īja(m) yathā 1 vyākhyā[ta]m kanakācalendravapuṣā buddhena buddhātmanā puņyena svakrte4 dāna-
- 7 vi[dhin]ā śrīvistaram<sup>5</sup> prāpyate etat=pūrvakrtam tvayā śubhamate [ya]d= bhujyase sāmpratam tad shūyo

- ı =[pi] kuruşva karma kusalam bhüyah = phalam prāptsyase 7 2 || lebhe gām = akhilām = Asokanrpatih pā[nsu]-
- 2 pradānān® = nanu svarggam [st]rī ca jagāma Kāsyapamuner = ācāmadānam=prati dānam hy=alpam=api pra-
- <sup>2</sup> Lies balbajakantakā-. <sup>3</sup> Lies gunālankṛte. <sup>1</sup> Lies vyavacchedāya. <sup>4</sup> Lies <sup>5</sup> Lies śrīvistaraḥ. <sup>6</sup> Lies bhujyate. <sup>7</sup> Lies prāpsyase; die svakṛtena. Schreibung pisya für psya begegnet öfter. 8 Lies pāmsu-.

- 3 sādāvišade vistīryate cetasi šlakṣṇe vāsasi sodake nipatitas tailasya bindur yathā 1 ||
- 4 bahusrutāḥ sīlavantaḥ prajñāḍhyā dhyāyinas = ca ye saṃgham = āyānti te sarve samudraṃ i-
- 5 [va] s[ai]ndhavā¹¹ 1 himavān=auṣadhīnāṃm¹¹=āśrayam=ūrvvī¹² ca sarva-sasyānam¹³ sādhūnāṃ sarveṣāṃ ta-
- 6 th=āsrayam samghah iti viddhih 14 2 tritayam na bhavati samgha 15 tritayasmarane ca tat=phalam=a-
- ı vocat: dīrghasya dīrghadarśī ko vādaļ saṃghasaṃsmaraṇe 3 tasmāt = sarva-gunaughaṃ saṃghaṃ
- Lies prasādavišade.
   Lies saindhavāḥ? Zu erwarten wäre sindhavaḥ.
   Lies himavantam = oṣadhīnāṃ.
   Lies urvīṃ.
   Lies -sasyānām.
   Lies saṃgha iti viddhi.
   Lies saṃghe.

# Blatt 8. Vorderseite.

- ı sarvajñavacanajalamegham satkaty¹≈ārca[ya] bhaktyā yathā ∪ [la]m [so]mya sam[gh]o hi 4 — —
- 2 sādhūnām vargabandho munīnām sainyam śūrā[n]ām māravidrāvaņānām bṛmdam² yo(g)īnām sajja-
- s nānām samūhah sār[th]o vistīrņo mokṣamārggoddhvagānām³ 5 || karaṇīyāni puṇyāni⁴ duḥkhā hy=akṛ-
- ı tapunyatā kṛtapunyāḥ sukham yānti loke hy=asmin=paratra ca 1 iha loke pretya [ca s]u-
- 5 khahetu[bhū]tāṃ puṇyāṃ pratipat<sup>5</sup>=pratipanno mahādānapatir=evannamn[ā]<sup>6</sup> — sārdhaṃ [bh]āryayā kalyāṇā-
- 6 sayapavitrī[k]r[ta]sam ... [t]inā $^7$  samrdham $^8$  sarvair=eva sanghasy=opasthānakar[man]i samprayuktāh $^9$
- ¬ yo≈sau bhagavacchrā[va]kasaṃghaḥ śīlasa[m]ā[dh]iprajñā[v]i[muk]ti-jñānā[darśana]saṃpannaḥ¹⁰

- ı anāsravendriya[balab]odhyāṅgamā(r)[gā]ṅ[gadh]yānavi(m)o[k](ṣasa)[m]-ādhisa[m]ā[pa]tti[h]rasāyana[bh](ā)-
- 2 janabhūto<sup>11</sup> larā[na]ja[la]vad<sup>12</sup>=aprameyagu[na]ratnasamṛddha evam=a-[par]imi(ta)g[u]ṇagaṇani-
- s dhinidhā[na]bhūto bhagavacchrāvakasaṃgha¹³ anena śu[c]irucikalpikānā-[va]dyena¹⁴ āhāra-
- 4 vidhiviseşena bhikşusamgham samtarpayatah 15 evam samparitrptā bhavantu dānapa-
- <sup>1</sup> Lies satkṛty-. <sup>2</sup> Lies bṛndaṃ. <sup>3</sup> Lies -mārggāddhvagānām. <sup>4</sup> ni ist über der Zeile eingefügt. <sup>5</sup> Lies pratipadaṃ. <sup>6</sup> Lies evannāmnā, besser noch evannāmā. <sup>7</sup> Die Konstruktion ist offenbar fehlerhaft. <sup>8</sup> Lies sārdhaṃ. <sup>9</sup> Lies saṃprayuktaiḥ. <sup>10</sup> Lies -jñānadarśana-. <sup>11</sup> Lies -bodhyaṅga-; -samā-pattirasāyana-. <sup>12</sup> Lies lavaṇajala-. <sup>13</sup> Richtiger wäre etwa -bhūtas taṃ bhaga-vacchrāvakasaṃgham. <sup>14</sup> Lies -navadyena. <sup>15</sup> Die Satzkonstruktion verlangt zum mindesten saṃtarpayati.

- 5 tayo naişkramyapra . . . . gopasamaḥsaṃbodhirasaiḥ 16 abhyatītakālagatānāṃ dāyakada-
- 6 napatīnām<sup>17</sup> pūjāyam<sup>18</sup> bhavatu tath = ānena bhojanapradānena ye kecid = iha (grā)manigama-
- 7 nagarasaṃghārāma[sa]ṃnivāsino [d]evā[su]ragaru[ḍa]ga[n](dh)ar[va-k]in[n]aramaho[ra]gā[ḥ] . . . . .
  - <sup>1</sup> Lies-paśamasambodhi-. <sup>2</sup> Lies -dānapatīnām. <sup>3</sup> Lies pūjāyai.

## Blatt 9. Vorderseite.

- 1  $sa[rvaca]turyoni[satvānām nā]nā[bh](\bar{u})[t]ānām caturāhāraparij<math>n$ āy[ai] bhavatu yac >ca ki-
- 2 ñcid=dīyate sarveṣāṃ sa[ma]ṃ dīyatām=iti || tat=tasya dhanaṃ vācyaṃ dattaṃ yad=yena rgavani¹ mudi-
- s te[na] seṣam=upākkrośakaram² mṛtasya yat=pārthivair=hṛyate³ 1 ke mūrkhatarās=tebhyo ye dṛṣṭvā dhana-
- 4 va(tāṃ) vipannānāṃ gṛhavibhavam = atyasaṃsthāṃ 4 na saṃtvarante pradānanavidhau 5 2 yady = api
- 5 bhayāni na syur=vibhavānām nṛpajalāgnicorebhyāḥ<sup>6</sup> deyam tath=āpi dānam sarvam hy=utsṛjya ga-
- 6 [nta]vyam 3 yo=va[ś]yam tyakta[vya]m [na] tya[ja]ti [dha]nam mam= aitad=iti mātvā<sup>7</sup> tya[jat]i sa ta[d=a]py=a[va]śyam na
- 7 [ty]āga[pha]lāni c=āpnoti 4 ta[sm]ā[d]=etad=a[v]ekṣya svayaṃ pradātum=budho=rhati dhanāni tulye

- 1 h[i] parityāg[e] nyāyena varaṃ pari[tyāga](ḥ) 5 || snāttrapradāna[sya]
  na me=sti śaktir=vaktum viśālam
- 2 nikhilam phalam [te] buddhah s[v]ayam [va]kṣyati te bha[v]iṣyan = Maitreyavamɨah [pha]lam = aprameyam = ity = avi-
- s malagātrapratilābhasaṃvartanīyāṃ pratipadaṃ samādāya vartino mahādānapate — snā-
- 4 [trasvā]mina[h]<sup>8</sup> sārdhaṃ sarvair=eva yathābhyāgatair=dātṛbhor<sup>9</sup>=yo=sau bhagavacchrāvakasaṃṅgho<sup>10</sup> [j]ñā-
- 5 [nāmbu]nā prakṣāli[ta]kāyavānmanaḥsamudācāro rāgadveṣamohapravāhitasantati-
- 6 [s=tam=a]nantaguṇam bhaga[vac]chrāvakasamnghaṃ<sup>11</sup> [ya]thopakalpitena pañcānuśansabhṛtasnātra-
- 7  $pra[d\bar{a}]nen^{12}$  =  $opanimantrayase^{13} tad = a[s]m\bar{a}c = chu[carucirapravar\bar{a}[nava] dya[sn]\bar{a}traprad\bar{a}n\bar{a}d^{14} = yat = pun(y)a$ -
- Lies bhavati.
   Lies upakkrośa-.
   Lies hriyate.
   Lies -saṃsthaṃ.
   Lies pradānavidhau.
   Lies -corebhyaḥ.
   Lies matvā.
   Das ḥ scheint Lies -saṅghaṃ.
   Lies -saṅghaṃ.
- später eingefügt zu sein. <sup>9</sup> Lies dātrbhir. <sup>10</sup> Lies -sangho. <sup>11</sup> Lies -sangham. <sup>12</sup> Lies pañcānuśaṃsa. <sup>13</sup> Die Konstruktion ist in Unordnung. Zu upanimantrayasc paßt der Vokativ mahādānapate in Z.3, aber nicht vartino in Z.3 und snātrasvāminah in Z.4. Vielleicht ist vartī und snātrasvāmin zu lesen. Einfacher würde es sein, vartī mahādānapatih snātrasvāmī und upanimantrayate zu lesen. <sup>14</sup> Lies chucirucira.

# Blatt 10. Vorderseite.

- 1 m=upacitam tad=bhavatv=asya mahādānapateḥ sa[pa]ri[ṣa]tkasy=āyurva-[rṇaba]labhogai[ś]varyapakṣav[i]-
- vrddhaye=tas=ca snātrapradānād=Brahmendrādīnām devānām pūjābhinirvrttaye bhavatu ye c=ābhya-
- 3 tītā 1 kālagatā dātāras «teṣām «anena snātra pradānena eyutyupa pattirvišeṣatāyai 2 bhavatu
- 4 samāsataķ pañcagati paryā pannānā iņ satvānā m = asmāt = snātra pradānās³ = trayānā in⁴ [mal].
- s ...[n]ā[m] pravahanāyai\* bhavatu || samammaharantu bhadanta\* ghaṭam grāhayāmi glanānām; pratha-
- e mato ghafam grāhayāmi tatanantaram glana-upasthāyakānām ta[da]nantaram ye vrddhā ta sa[sti]-
- 7 varşikāņām ghaļam grāhayāmi<sup>11</sup> ekonaṣaṣṭi-aṣṭa[pa]ñ[c]āṣa(t)-[sa]p[ta-pañcāṣa[t-ṣatpañcāṣaft]-

### Rückseite.

- 1 pañcapa[ñcā]šat-catu[ṣ]pañcāšat-tr[i]pañcāšat-dvā[pañcā]šat-[ekapañcāša]t-pañcāša[d]rarṣ[āŋ](āṃ)
- 2 ghaṭaṃ grāhayāmi ckonapnīcāśat-aṣṭacatvāriṃśat-saptaca[t]vāriṃśat-ṣat-catvāriṃśat-12
- 3 (pa)ñcacatvāriṃśat-ccatuccatvāriṃśat-tricatvāriṃśad-dvācatvāriṃśat-ekacatvāriṃśat-catvāriṃśadvarsā-
- 4 nām ghaļam grāhayāmi ekonacatvārimsat-aṣṭatrimsat-saptatrimsat-ṣattrim-sat-pañ(c)at(r)im-
- 5 śac-catulrimśat-tretrimśad-dvātrimśat-ekatrimśat-trimśadvarṣāṇāṃ ghaṭaṃ grāhayami ekonatrimt-aṣṭavim-
- sat saptavimsat şadvimsat pañcavimsac catuvimsat trevimsad dvāvimsat ekavimsad vimsadvarṣāṇā(m) gha-
- 7 ļam grāhayāmi ekonavimšat-aṣṭadaśa-saptadaśa-ṣoḍadaśa-pañcadaśa-caturddaśa-trayo-
- ¹ Lies c=ābhyatītāḥ. ² Lies -upapattiviścṣatāyai. ³ nā ist unter der Zeile eingefügt; lies -pradānāt. ⁴ Lies trayāṇāṃ. ⁵ Lies pravāhaṇāyai. ⁶ Lies samanvāharantu bhadantāḥ. ˀ Lies glānānāṃ. ՞ Lies tadanantaraṃ. ՞ Lies glānopa-. ¹⁰ Lies vṛddhāḥ. ¹¹ Die zahlreichen Schreibfehler und Verstöße gegen die Regeln der Grammatiker in der folgenden Aufzählung der Mönche nach ihrem Alter habe ich nicht verbessert. ¹² Vielleicht steht -riṃśatpa- da.

#### Blatt 11. Vorderseite.

- 1 (daśa)-dvādaśa-ekādaśa-daśavarṣāṇāṃ ghaṭaṃ grāhayāmi navaḥvarṣāṇāṃ aṣṭavarṣāṇāṃ sa[p]ta-
- 2 (va)rṣāṇāṃ ṣadvarṣāṇā[ṃ] pañcavarṣāṇāṃ caturvarṣāṇāṃ trevarṣāṇāṃ dvivarṣānām ekavarṣāṇām
- s a[va]rṣikānāṃ ghaṭaṃ grāhayāmi śramaṇerakānāṃ¹ ghaṭaṃ grāhayāmi — samprajana²
  - <sup>1</sup> Lies śrāmaņerakānām. <sup>2</sup> Lies samprajānā.

- 4 [bhada]nta³ snāyata || pradānād⁴=dhi manuṣyāṇāṃ jāyate bhogavistaraḥ bhogebhyo jāyate darpo
- 5 darpād = dharmavyatikramaļ 1 vyatikramya ca saddharmam = avidyāndhaļ.
  pṛthagjanah apāyān = tyanti 5 yatr = eme vā-
- 6 stavyaļi sarvabālišāļi 2 tasmāc = chīlasahāyasya kāryo dānasya saṃgrahaļi tayor = dvayoś = ca nirvāņe
- 7 kartavya 7 pariņāmanā [3] šīlena sugatim yāti dānais \*tatr \*ānugrhyate mokṣāya praṇidhānena duḥ[kh](ā)-

### Rückseite.

- 1 ntam = a(dhi)gacchati 4 || ā . . rat . ḥ sa[nga]gaṇa(ṃ) vika[lp]ya mitrāya-mānaḥ khalu sarvalok(e) [sa](ṃsā)-
- 2 rado[ṣa]m vijugupsamāno mokṣābhilāṣīr  $^9$ =na bhavābhilāṣī 1 pānapradānam triguṇopayuktam nir $[\bar{a}]$ -
- 3 [miṣaṃ] madyaguṇair = apetam saṅghāya yo dānapatir = dadāti kālena satkṛtya ca kalpikañ = ca 2 pha-
- 4 [la]m višistam muninā yathoktam yathestato janmasu tasya bhunkte dharmārthasambodhirasam ca [p]i-
- 5  $[tv]\bar{a}^{10}$  tṛṣṇākṣayāc = chāntim = upaiti paścat 11 3 ||12|
- <sup>3</sup> Lies bhadantā oder bhadantāḥ.
  <sup>4</sup> Lies adānād.
  <sup>5</sup> Lies yanti.
  <sup>6</sup> Lies vāstavyāḥ.
  <sup>7</sup> Lies kartavyā.
  <sup>8</sup> Lies mitrāyamāṇaḥ.
  <sup>9</sup> Lies -bhilāṣī.
  <sup>10</sup> Lies pātvā.
  <sup>11</sup> Lies paścāt.
  <sup>12</sup> Die von späterer Hand hinzugefügten Zeilen sind etwa zu lesen:

ari bhya santatebhya mahāsantatebhya ukusamebhya tikusumebhya mukhajaṃbhanebhya namo prayāśalasya dhu(?)ttu maṇndala(?)da svaha tesa.

Die kleine Handschrift umfaßt vier verschiedene Formulare. Bl. 3 V 1-6 R 1 enthält die Formeln für die Ankündigung einer Schenkung von Speise. Als Einleitung dienen 18 Strophen, in denen die Freigebigkeit gepriesen wird. Sie sind, wie die Numerierung zeigt, in Gruppen zerlegt. Zuerst kommen 4 Gruppen von je 2, dann 2 Gruppen von je 5 Strophen. Die beiden ersten Gruppen sind im Särdülavikridita-, die beiden folgenden im Vamsastha-Metrum; die fünfte Gruppe besteht aus Upajāti-, die sechste aus Āryā-Strophen. Worauf diese Gruppeneinteilung beruht, weiß ich nicht zu sagen. Das Metrum kann nicht das Entscheidende sein, da sogar aufeinanderfolgende Strophen des gleichen Metrums verschiedenen Gruppen zugewiesen werden, anderseits in dem zweiten Formular auch Strophen verschiedenen Metrums zu einer Gruppe vereinigt sind. Jedenfalls ist diese Gruppenteilung ganz fest. In zwei Handschriften aus Qyzil, die Buddhastotras und andere lyrische, auch epische Poesie enthalten, finden sich auch Sammlungen von Versen über die Freigebigkeit. Auch hier sind die Strophen in Gruppen geteilt. In der einen Handschrift¹) kehren die Strophen 3 V 1-5, in der anderen2) die Strophen 4 V 3-R 3 als ge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vorläufige Katalognummer 782. <sup>2</sup>) Vorläufige Katalognummer 828.

schlossene Gruppe wieder. Die eigentliche Ankündigung der Schenkung ist in Prosa abgefaßt und im Anschluß daran werden, wiederum in Prosa, Wünsche für die Wirksamkeit der Gabe zugunsten einer Reihe von menschlichen und göttlichen Wesen ausgesprochen.

Unmittelbar daranf (6 R 1—7 V 3) folgt das Formular für die Ankündigung eines madhurapradāna samt den übliehen Segenswünschen, in den Ansdrücken dem ersten Formular sehr ähnlich, aber kürzer gefaßt. Da eine Einleitung fehlt, ist dieser Text wohl als Substitut für die Prosa des ersten Formulars gedacht für den Fall, daß die Gabe in madhura bestand. Madhura muß hier natürlich irgendwelche süßen Stoffe bezeichnen 1), die, wie es scheint, in den Klöstern Turkestaus besonders zur Herstellung von Getränken benutzt wurden. In einem anderen Formular 2) werden Melasse, Honig, Zuckerrohr, Weintrauben, Kristallzucker, die drei scharfen Stoffe Ingwer, schwarzer und langer Pfeffer, und Tamarinden als Ingredienzien von Getränken, die dem Orden gespendet werden, erwähnt (gudarasamadhum iksfuf(m) mydeikam safrfkarafmf vä tykatukarasam ämmblafmf kalpikäm un dadāti).

Es folgen drei Gruppen von Strophen (7 V 3—8 V 3), bestehend aus zwei Śārdūlavikrīdita-Strophen, einer einzelnen Strophe in demselben Metrum und fünf Strophen, von denen die erste ein Śloka, die nächsten drei Āryās sind und die letzte im Vaiśvadevī-Metrum ist. Die ersten beiden Gruppen dienen wiederum dem Preis der Freigebigkeit, die letzte feiert den Orden. Ich mächte annehmen, daß diese Strophen als Abschluß sowohl des ersten als auch des zweiten fakultativen Formulars aufzufassen sind.

Der folgende Śloka, der die Erwerbung von religiösem Verdienst empfiehlt, bildet offenbar die Einleitung des dritten Formulars, das wiederum die Ankündigung einer Speisespende in der gewöhnlichen Weise enthält (8 V 3—9 V 2). Die nächsten fünf Āryās, die der Verherrlichung des Gebens gewidmet sind (9 V 2—R 1), dürften als Schluß dieses Formulars gedacht sein.

Auf Bl. 9 R 1 beginnt dann das vierte Formular für die Ankündigung einer Schenkung von Badewasser, eingeleitet durch eine Indravajrä-Strophe, in der die unendliche Verdienstlichkeit gerade einer solchen Gabe hervorgehoben wird. Die in Prosa abgefaßte Ankündigung hält sieh in dem üblichen Rahmen. Dann aber folgen noch Formeln für die Übergabe der einzelnen Wasserkrüge: 'Die Ehrwürdigen sollen bedenken<sup>3</sup>):

<sup>1)</sup> Auch in Nr.VI ist danach tad asmān madhurapradānāt zu ergänzen.

<sup>2)</sup> Vorläufige Katalognummer 304.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) samaṃmaharantu bhadanta ist wohl zu samanvāharantu bhadantāḥ zu verbessern; vgl. die einleitende Formel bei feierlichen Erklärungen: samanvāharatv āyuṣmān, z. B. Nr. I V 1 R 3. Allenfalls könnte bhadanta in der Anrede auch für den Plural gebraucht sein; auch in Bl. II V 4 steht es anstatt des zu erwartenden Plurals.

Ich lasse den Krug entgegennehmen. Für die Kranken lasse ich den Krug zuerst entgegennehmen, darauf für die Krankenwärter, darauf für die Alten. Für die 60 jährigen lasse ich den Krug entgegennehmen, für die 59 jährigen, für die 58 jährigen', und so geht es weiter bis zu den 'Einjährigen', den 'Nichtjährigen' — wobei die Jahre sich offenbar auf die Zugehörigkeit zum Orden beziehen —, und schließlich den 'Novizen'. Mit der Aufforderung: 'Ehrwürdige, badet mit Bedacht')!' schließt dieser Abschnitt, und es folgen noch vier Ślokas und drei Upajāti-Strophen, in denen die Gabe und insbesondere die Gabe von Getränk gerühmt wird.

Das Schriftchen ist für die Kenntnis des buddhistischen Rituals von Wert und wegen der vielen Verse, die es enthält, auch für die Geschichte der späteren buddhistischen Dichtung nicht ohne Interesse; ich möchte hier aber nur auf zwei historisch wichtige Stellen näher eingehen. In dem ersten Formular (Bl. 5 R 1ff.) wird angekündigt, daß sich der Herr von Kuci, der Großkönig von Kuci (Kucīśvara, Kucimahārājan) samt der Königin (devī) Svayamprabhā entschlossen habe, mit eigener Hand den Orden der Hörer des Erhabenen mit Speise zu erfreuen. Der Name des Königs findet sich in dem zweiten Formular (Bl. 6 R 3). Die Satzkonstruktion ist hier in Unordnung. Ein Sinn ergibt sich nur, wenn man für die Akkusative in Z. 3 die Nominative einsetzt, so daß die Übersetzung lautet: 'Daher tue ich kund und zu wissen, daß in dem Wunsch aus den Glücksgütern, die unsteter sind als das von des Windes Gewalt gepeitschte Wasser, als die Zunge der Schlange und das Ohr des Elefanten, das Beste zu ziehen, dieser Edle, der Herr von Kuci, der Großkönig von Kuci (Kucīśvara, Kucimahārājan) Tottika samt der Königin (devī) Svayamprabhā und den Wesen, die festgehalten sind in dem Wandel in den fünf Daseinsreichen, den Orden der Hörer des Erhabenen, der durch Moralität und andere Vorzüge ausgezeichnet ist2), zu dieser mit Farbe, Duft und Geschmack versehenen, zu außergewöhnlicher Zeit gereichten Gabe von Süßigkeiten einlädt.'

Wir lernen hier also einen bisher unbekannten König von Kuci kennen, dessen Name recht unindisch klingt<sup>3</sup>), während seine Gemahlin einen rein sanskritischen Namen führt.\* In den chinesischen Quellen habe ich ihn

<sup>1)</sup> samprajana kann kaum für etwas anderes stehen als samprajānā.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wie die Parallelstellen in Nr. X 5 R 2ff., 9 R 4ff., Nr. XI C V 4ff., D R 3ff. zeigen, ist yosau bhagavachrāvakasanghas tam šīlādiguņasampannam zu lesen; die nähere Charakterisierung des Ordens ist hier weggefallen. Die etwas unübersichtliche Satzkonstruktion hat nicht nur hier, sondern auch in Nr. X 8 V 7ff., Nr. XI A R 6ff., Nr. XII V 2 zur Verwirrung des Textes geführt. Jetzt läßt sich leicht erkennen, daß auch in Nr. III die im Nominativ stehenden Beiwörter pravaramatinayavinayaniyamasampanno bis amarair abhyarcito (V 2—4) in Wahrheit auf den Samgha gehen und im Akkusativ stehen sollten. Ebenso in Nr. IV R 2—3, daher hier noch abhyarcitom steht.

<sup>3)</sup> Das PW. verzeichnet allerdings ein tautika 'Perlmuschel, Perle' aus dem Räjanirghanta und Tottāyana, Tottāyanīya, Tauta, Tauttāyana als Namen einer vedischen Schule, aber der Zusammenhang mit diesen Wörtern ist ganz unwahr-

nicht gefunden. Wenn meine Sehätzung des Alters der Handsehrift riehtig ist, wird man ihn in der Zeit vor dem Anfang des 7. Jahrhunderts suehen müssen.

Die zweite kleine Handschrift (Nr. XI) besteht aus 6 Blättern, die ungefähr 22,3 em lang und 7,5 cm hoeh sind. Die Maße sind also fast die gleiehen wie die der Handschrift Nr. X. Eine ganz genaue Messung ist nieht möglich, da der Rand der Blätter etwas abgestoßen ist. Daß die Handschrift aber ursprünglich nieht mit Nr. X vereinigt war, zeigt die versehiedene Form des Schnurloehes. Die Blattzahlen sind bis auf eine durch Beschädigung des linken Blattrandes völlig verloren. Auf Bl. D ist aber deutlich der Rest einer Ziffer sichtbar, die nur eine 4 oder eine 5 gewesen sein kann. Darüber findet sieh der Rest einer anderen Ziffer, der wahrscheinlich die rechte Hälfte einer 10 ist. Bl. D würde danach also Bl. 14 oder 15 gewesen sein; 10 oder 11 Blätter müssen im Anfang fehlen. Das stimmt zu der Tatsache, daß Bl. A mitten im Text beginnt.

An der Handsehrift haben der Reihe nach vier versehiedene Sehreiber geschrieben. Die Vorderseite von Bl. A, die stark gebräunt und an den Rändern abgerieben ist, stammt von dem ältesten Sehreiber. Die Sehrift mit ihren aufrecht stehenden Zeichen weist noch ganz den archaisehen turkestanischen Typus auf. Das ma zeigt noch ältere Formen als in dem Blatt Nr. 1; die Querlinie wird noch nach unten gezogen, und die Grundlinie hat bisweilen noch fast die Form eines spitzen Winkels, ein Zeichen, daß sie noch durch einen Doppelzug der Feder, zuerst von rechts nach links und dann von links nach rechts, zustande kam. Das ya zeigt noch die Aufstriche, von denen der mittlere bisweilen nach rechts geneigt ist; die Schleife des linken Aufstriches fehlt noch.

Ein wenig später ist die Sehrift der Rückseite von Bl. A und des Bl. B. Sie zeigt zwar immer noch durchaus den altertümlichen Charakter, aber die Querlinie des ma verläuft hier horizontal und berührt die rechte Vertikale, und die Grundlinie ist eine einfache Horizontale. Bisweilen findet sich aber auch noch ein älteres ma, z. B. in cāsmiṃ BR 4. Das ya ist noch das alte dreiteilige Zeichen, aber der linke Aufstrich ist verschleift.

Derselben Zeit gehört der dritte Schreiber an, von dem Bl. C—F V 5 stammt. Auch hier begegnet gelegentlich noch einmal die ältere Form des ma, z.B. in -kāma D R 2. Das ya zeigt zwar ebenfalls eine Schleife am linken Aufstrich, unterscheidet sich aber von dem ya des zweiten Schreibers dadurch, daß die Grundlinie nicht gerade, sondern in der Mitte nach oben gezogen ist.

Aus viel späterer Zeit stammt der Schluß der Handschrift F V 6—R 9 Das ma hat im allgemeinen die spätere Form mit dem bis zur Vertikale

scheinlich. Ich möchte übrigens noch darauf hinweisen, daß, wenn auch Tottikam vollkommen deutlich dasteht, bei der häufigen Verwechslung von ta und na in dieser Schrift die wahre Namensform auch Tontika usw. sein könnte.

durchgezogenen oberen Querstrich und dem abgesonderten unteren Querstrich, doch ist die mittlere Querlinie öfter nur halb durchgezogen wie in der Schrift von Nr. X, und in malā- FR 3 berührt auch die obere Querlinie die Vertikale nicht ganz. Auch das ya ist für gewöhnlich das spätere Zeichen, doch kommen auch ältere Formen mit mehr oder weniger geraden Aufstrichen vor; siehe āropayen FV 9, yo R 2, besonders ya R 5, yaś R 5. Dieser Schluß dürfte daher in derselben Zeit geschrieben sein wie die Handschrift Nr. X.

Der Text, in dem besonders der Nachtrag von Schreibfehlern wimmelt, lautet:

# Blatt A. Vorderseite.

- 1 . . . . . . . . ma narak[e] şu ga[n]dh . . . . . . . . . y . [k] şu[m]. pr(e)[t](e) şu m . . . . . . . . . . . . . . [y] . . . . .
- $2 \ldots khais = tath[\bar{a}]gato = rh\bar{a}m^1 samyaksambuddhaih sarvvanārttham pratisiddham sarvvadharmāvabodhabalanervv[\bar{a}]^2 \ldots$
- $\{1,\dots,[l],[p],\ tasya\ nirodhanervvānasya^3\ praptili\ sparšali\ pratilābhāyam^4\ bhavatu\ gandāmi\ śirasā\ pā...$
- 4 . . . . . . sarvvasne[he]na yuṣmāṃ⁵ saṃbodhay[ā]my=aham durllabhaṃ hi manuṣyatvaṃ buddhotpādaṃ sudu[rlla]-
- 5 (bham)<sup>6</sup> . . . . prāpya manuṣyatvaṃ śāsanañ = ca mahāmuneḥ śāsane = bhi-ratis<sup>7</sup> = tasmād = vyayadhyaṃ<sup>8</sup> svahitais = sadā [i]<sup>9</sup> . .
- 6 . . . . [te] = pi ca saddharma asaddharma 10 pravarddhate vinasyante hi saṃnmitraḥ 11 mārgāmārganidarsakaḥ 12 4 kṣī(ya)-
- 7 (ty=ā)yur=ahorātraṃ yauvanañ=c=opajīryate ārogya[m] vyadhayo¹³ ghnanti saṃpattiñ=ca vipattayah 5 utpa..
- 8 . . . .  $p\bar{a}p[e]$   $v\bar{a}$  saddharmasya . . . . . . . avij $n\bar{a}$ ya muner =  $vv\bar{a}$ kyam = adharmasım[j]( $n\bar{a}$ )i[ta $\bar{a}$  6] ||  $|\otimes$  ||

- 1 (si)ddham  $\ni$  dā[naṃ] yena sva[rgo]=vapt[o]<sup>15</sup> viv[i]dhasukhavibhavanicay(o) narāmarapūjit(aḥ)
- 2 . . . . prāpti 16 hetur = dānaṃ divi bhuvi ca suhṛd = anupamaṃ dṛḍhaṃ hy = anugāmikaṃ dāridryā(gni)ṃ
- 3 m(ā)t[s]aryyārtthaṃ<sup>17</sup> praśamayati hi jalavāṃ<sup>18</sup> munīndraniṣevitaṃ tasmād=deyaṃ śaktyā dānaṃ pha(la)-
- <sup>1</sup> Gemeint ist wohl tathāgatair arhadbhih. <sup>2</sup> Richtig -nirvvān.; nervām ist die im Toch. und Kuc. gebräuchliche Form. <sup>3</sup> Richtig -nirvvāṇasya. <sup>4</sup> Lies prāptiķ und pratilābho oder prāptisparšapratilābhāya. <sup>5</sup> Gewöhnliche Schreibung für yuşmān. <sup>6</sup> Richtig buddhotpādah sudurllabhah. <sup>7</sup> Lies -ratais. vyāyamyam? <sup>9</sup> i ist unsicher; man erwartet die Ziffer 3. <sup>10</sup> Lies saddharmah asaddharmah. <sup>11</sup> Lies sanmitrāh. <sup>12</sup> Lies -nidarśakāh. 13 Lies vyādhayo. 14 Lies adharmo. <sup>15</sup> Lies -vāpto; die Schreibung mit kurzem a ist bei Formen von avāp gewöhnlich. 16 Lies prāpter. 17 Lies mātsaryyottham? 18 Lies etwa jalam = iva tan.

- $_4$  (m=a)nupamam=abhilasata  $^{19}$   $sad\bar{a}$   $paray\bar{a}$   $mud\bar{a}$ : 1  $tad\bar{a}rttha$ mm $^{20}=abhi-sambodhay\bar{a}mi$  ya-
- 5 [d\*a]yam mahādānapati $^{21}$  satpuruṣasaṃsarggopabṛhitāyātanaprasādasaṃ-doha $h^{22}$  su[gr]-
- 6 (hī)tanāmadheyaḥ Kucimahārā[ja]<sup>23</sup> sārd[dh]aṃ sarvvai<sup>24</sup> pañcagatiparyyāpannai<sup>25</sup> sat[v]aiḥ yo=sau [bhaga](va)-
- 19 Lies abhilaṣatā. 20 Lies tadarttham. 21 Lies -patiḥ. 22 Lies -bṛṃhitāyatana-. 23 Richtig -mahārājaḥ. 24 Lies sarvvaiḥ. 25 Lies -pannaiḥ.

### Blatt B. Vorderseite.

- 1 [cchrā]vakasangh[o] yattra t[e] pudgala¹ sūtravinayābhidharmagrahanadhāranavicāna[ka]-
- $_2$  [rma]pratipattikusalā $h^2$  sīlādiguņanidhānabhūtā rāgādoṣavināsanatatparā $^3$  [a]-
- 3 . . rarṣiśāsanadhūrdhara4 anantaguṇa5 tathāgataśrāvakasaṅghaṃ jaṅgamam=iva pūṇya-
- 4 k[s]ettrame anena anavadyena annapānena samtarpayati anena dānena asy=aivanā-
- 5 (mno<sup>7</sup> dā)napate<sup>8</sup> āyurvvarņņabalabhogaisvaryyaparivārapakṣayasovivṛ-ddhi<sup>9</sup> bhavatu ta-
- 6 (th= $\bar{a}$ nena d) $\bar{a}$ nena  $B[r]ah[m]endr[\bar{a}]$ surend $[r]aguhyagendr\bar{a}d\bar{i}n\bar{a}m^{10}$  de-vad $\bar{a}$ n $\bar{a}m^{11}$  c= $\bar{a}$ suragar(u) $\bar{d}$ agandharva-

- 1 (kinna)[rama]h[o]ragayakṣarā[k]ṣasānām=[o]jovivṛddhir=bhavatu anena ca a[me]papradā[ne]-
- 2 (na) 12 abhyatītakālagatānām dānapatinām 13 Suvarņapuṣpaprabhṛtīnāmm 14= upapattiviseṣa-
- 3 [tā]yām<sup>15</sup> bhavatu tath=ānena dānena Kuciviṣayaparipālakānām devatānām=anu-
- 4 (gra)hāya bhavatu ye c=āsmiṃ¹ saṅghārāme sīmaparipālakā devatā stūpaśālasā-
- 5 (mī)[ci]paryyanadevatā<sup>17</sup> tāsām=api devadānām<sup>18</sup> ojovimānavivṛddhir= bhavatu pañcagati-
- e (pary)yāpannānāñ = ca satvānāṃ caturāhāraparijñāyai bhavatu ||
- <sup>2</sup> Lies -vicāraņa-. <sup>3</sup> Lies rāgadoṣa-. <sup>1</sup> Lies pudgalāḥ. -dhūrdharāḥ; das akṣara vor rarṣi- ist kaum als ma zu lesen. 5 Lies tam= anantagunam. 6 Lies puņyaksettram. 7 Lies -aivamnāmno. 8 Lies 10 Lies -guhyake-11 Lies devatānām. <sup>9</sup> Lies -vivrddhir. dānapater. 13 Lies -patīnām. <sup>14</sup> Lies -prabhṛtīnām. 15 Lies -viśe-· ameyapradānena. 16 Richtig yāś=c=āsmin. 17 Lies -paryyaṇadevatās; die Schreibung şatāyai. 18 Lies devatānām. śāla ist konstant.

## Blatt C. Vorderseite.

- 1 (śa)[kyaṃ] maṇḍayitu[ṃ] yathā na vadanachāyā¹ jalāntarggat[ā] vaktre yaḥ kriyate tu maṇḍanavidhi-
- 2 [s=ta]smim² sa utpadyate tadvad=yac=chramaṇadvijātiṣu dhanaṃ vinyasyate śraddhayā tat=tasmiṃ² paraloka-
- 3 [to]yapatite bimbe samutpadyate 1 || iti mahādānapati³ inthunnāmenah⁴ sārddhaṃ sarvvai⁵ ye
- 4 [k](e)cana bhikṣusaṃghasy=ālpena vā bahūna va a anugrahaṃ kurvvanti taiḥ sarvvebhi sarddha s yo=yaṃ bha-
- 5 gavacchrāvakasaṃghaḥ śīlasamādhiḥprajñāvimuktijñānadarśśanasaṃpannas<sup>9</sup>=taṃ tādṛśam=bhagava-
- 6 [cchr]āvakasaṃgham=anena varṇṇagandharasopapeten 10 = ākālikena pānakappradānen=opanima-

### Rückseite.

- 1 [nt]rayati yad =asmāt = pānakappradānād = yat = puṇyā 11 puṇyābhiṣyandaṃ 12 kuśalaṃ kuśalābhiṣyandaṃ 13 tad = bhava-
- 2 tv = asya mahādānapatis 14 = sapariṣaṭkasy 15 = āyurvārnnabalabhogaiśvaryyaparivārapakṣavivṛddhaye 16 catu-
- 3 r[nn]āñ = ca rasānām prāptisparśanapprativedhāyai¹¹¹ naişkrāmyarasasya¹²¹ pravivekarasasya vy[u]paśamarasa-
- 4 [s]ya sambodhirasasya tath = ānena pānakappradānena buddhaśāsanābhi-pprasannānām devanāgaya-
- 5 [kṣā]ṇāṃ pūjāyai bhavatu [yā]s'=c=eha r[ā]jyadevatā nagaradevata 19 saṃ-ghārāmadevata 19 stūpasāmīcisī-
- 6 (ma)paripālakadevatā 20 tāsām = api devatānām pūjāyai bhavatu ye c = ābhyatitakālamgatadāya [ka]-
- Lies -cchāyā.
   Gewöhnliche Schreibung für tasmin.
   Lies -patir.
   Für itthannāmena, richtig itthaṃnāmā.
   Lies sarvvair.
   Lies bahunā vā.
   Lies sarvvebhiḥ, richtig sarvaiḥ.
   Lies sārddhaṃ.
   Lies -samādhiprajñā-.
   Lies -rasopeten =.
   Lies puṇyaṃ.
   Richtig -syandaḥ.
   Richtig -syandaḥ.
   Richtig -syandaḥ.
   Richtig -syandaḥ.
   Richtig -syandaḥ.
   Lies -varṇṇa-.
   Richtig -syandaḥ.
   Lies -varṇṇa-.
   Lies devatās.

### Blatt D. Vorderseite.

- 1 (dā)napatayaḥ¹ teṣāṃ gatisthānantar[o]papattiviśeṣatāyai² bhavatu samasato³=nena pānaka[ppra]-
- 2 (dā)nenā⁴ pañcagatiparyyāpannānāñ = ca satvānām tṛnnatṛṣṇavyapacchedā⁵ bhavatu || dasabaladha-
- s raśisyebhyaś śīlaśamajñānasukṛtakāryyebhya bhavatṛṣṇārahitebhyo da-dāti yah pānaka-
- ¹ Lies -ābhyatīta-. ² Lies -sthānāntaro-. ³ Lies samāsato. ⁴ Lies -ppradānena. ⁵ Gemeint ist tisṛṇām tṛṣṇānām vyapacchedāya. ⁶ Lies -kāryye-bhyaḥ. ˚ Die andere Handschrift (s. S. 614) liest anstatt der Dative die Genetive -śiṣyāṇām, -kāryāṇām, -rahitānām.

- \* m=udāram \ maņikanakurajatubhaņḍaiḥ\* pibanti pāuāni to manojñāni divi bhuvi
- s sukhasanbhāgyam sphītam capi rasam labhanti sadū? 2 sambodhiprašamarasam vimuktirasam cutta-
- o man ca pat pravaram to pānakadānād edūtā labhati ca tysņākṣayam easeṣa 11 S

### Rückseife.

- 1 [ta]da(r)ttham abhisu[m]b[o]dhuyāmi [ya]d āyu(m)<sup>12</sup> h[c]tuphalābh[i]jñaḥ kāyabh[o]gajivit[c]bhyaḥ sāra[m] (ā)-
- z dātukāma itthannāmo<sup>va</sup> mahādānapatiķ sārddham sarrraiķ Kaucyair = dāyakadānapatibhir-pyc c·c-
- z ka bhikşusanghosy\*\* copusthäkarınmany\*\* vidyuktäsztaili sarvvuili särddham yozsan bhagavucchrävakasangho ya-
- ttra te pudgalāķ prūcopādānaskandhabhāvaniksiptāķ prūcendriyatīksīkr-tāķ prūcaba-
- s labalinal) pañrabhayanirmuktāh pañragatisamatikkrāntās etam tādršam bhagavarchrāvaka-
- c [sam]gham · anena · varmpagandharasopa peten V · āhāra ppradān 18 \* ābhinimantrayati anen cāhāra-
- z [ppra]dānen-āsy aiva tāran-mahādāna patiķ v sapariṣaṭkasy²o-āhāropa-rawa[n]irodhanirevā-
- \* Lies shhandaile wie in der underen Hundschrift. P Die undere Handschrift liest avirasam labbati dättä). 10 Ebenso die andere Handschrift; richtig yak pravarak. 12 Lies ayam. 11 Lies akeşam. 13 Lies -nāmā. 14 Lies sanghasys. 15 Lies -oparthänakarınmanye. 16 Vgl. pali tikkhindriya. 17 Lies -rasopeten s. 18 Lies pradanens. 19 Lies -patch. 20 Richtig saparięatkasyr.

### Blatt E. Vorderseite.

- ı [na]prat[i]v[c]dhāyai¹ bhavatu tath=āu[c]n=āhārappradānena Maittrey-[ā]dīnāṃ bodhisatrānāṃ kṣipprā-
- 2 (bhi)jūāy=āstu² Brahma-Sakkrādīnām devagaņānām=ojobalavimānavivṛddhaye² bharatu vivṛddho-
- 3 jobalavimānam = bhutvā 4 sarvve danapativargge 5 kṛtsnañ = ca satvasamudram rakṣaṇe yatnavanto
- u bhavantu tath = āddhvatītakālamgatadāyakadānapatīnām 6 gatisthānantaropapattivi-
- t [śc]ṣatāyai bhavatu yadi tu kathañcid anaśvāsikāt karmmaņo hīnagatijanmasambandha
- 6 [syā]t=tata<sup>0</sup> ppraņītajanmasambandhir=astu<sup>10</sup> praņītāt=praņītataram<sup>11</sup> iha rājyadevatā nagara-
- ¹ Richtig -prativedhāya. ² Lies -bhijñāyā astu. ³ vṛ ist unter der Zeile eingefügt. ⁴ Lies vivṛddhaujobalavimānā bhūtvā. ⁵ Lies dānapativarggaṃ.
- 6 Lies -āddhvātīta-?; der gewöhnliche Ausdruck ist abhyatīta. 7 Lies -sthānāntaro-.
- <sup>8</sup> Lies anāśvāsikatvāt? <sup>9</sup> Lies tataḥ. <sup>10</sup> Richtig -saṃbandho=stu. <sup>11</sup> Lies -taraḥ.

7  $(de)[vat\bar{a}]^{12}$   $samgh[\bar{a}]ramast[\bar{u}]pas\bar{a}m\bar{i}ciprah\bar{a}nas\bar{a}ladevat\bar{a}^{13}$   $t\bar{a}s\bar{a}m$  devatanām<sup>14</sup> pūjāyai bhava[t](u)

### Rückseite.

- $1 \ldots [s] \cdot tasm[\bar{a}]d^{15} = \bar{a}h\bar{a}rapprad\bar{a}n\bar{a}t = sarvvasatv\bar{a}n\bar{a}m \quad catur\bar{a}h[\bar{a}]rapa$  $i\tilde{n}ayai^{16}$  bhavatu yac=ca da[ha]<sup>17</sup>[k](i\tilde{n})[c](i)-
- 2  $(d) = [d](\bar{i})$ yate sarvvebhyah samam d $\bar{i}$ yat $\bar{a}m = iti \mid || b\bar{a}ladiv\bar{a}karadvi$ şam<sup>18</sup> pūrnacandravadanam mattagajendra-
- 3 v[i]kkramam padmapattranayanam abdharanisvanam jinam sankhakundadasanam staumi samaksato ya-
- 4 thā nirvrti 19 gatam = api 1 kāmasukham subham tathā janmasamksayasukham tvammatakāriņām<sup>20</sup> nṛṇām
- 5 hastasamstam<sup>21</sup>=akhilam kāmasukham tu tair=vvibho labhyate na kunarair= yye na ramanti te
- 6 [ma]te kim punaḥś²² = śamasukham 2 ye tava śāsanam mune n = āśrayanti kunarās = te parivañcitas 23 = ci-
- ı [ram] sambhramanti gatişu ye tu varam srayamti te sasanam supuruşas=te bhavasamkşayam dhruvam yanti ni-
- s (rvr)tisukham 3 sarvvam=idam jagat=sadā svātmasaukhyāniratas<sup>21</sup>=tvan= naradamyasārathe lokasaukhya-
- 12 Lies -devatāh. <sup>13</sup> Lies saṃghārāma-; richtig -pradhānaśālā-; aber hier stets śāla; lies -devatās. <sup>14</sup> Lies devatānām. <sup>15</sup> Vielleicht ist samāsato = smād zu lesen. <sup>16</sup> Lies -parijňāyai. <sup>17</sup> Lies iha? <sup>18</sup> Lies -karatviṣaṃ. <sup>19</sup> Lies nirvṛtiṃ. <sup>20</sup> Lies tvanmata-. <sup>21</sup> Lies -saṃstham. <sup>22</sup> Lies punaḥ. <sup>23</sup> Lies -vañcitāś, <sup>24</sup> Lies -saukhyanirataṃ.

# Blatt F. Vorderseite.

- 1 [ni]rataḥ tac=ca kudarśanair=hato¹ n=āvagacchati jagat=tena na gacchate drutam tvā2 jinendra saranam 4
- 2 tva(m) parasatvapīdayā pīdase³ jina yathā stair⁴=vyasanair=jagat=tathā pīdyate na sabhṛśam³ svām³ vyasan[ai](h)
- s saduķkhitamī tusyate na tu tathā tvam paraduķkhanāśanān s=tusyase na s yathā 5 nāsayitu-
- 4 n=na t=tama<sup>10</sup> sakkyate dinakarai<sup>11</sup> saptabhir=udgatais= $tath\bar{a}$  candramandalasatai 12 yat = tava vāgabhasti-
- 5 bhir 13 = nasyate jina mahan = mohamayam manastamo dehinām hṛdi gatam 6 ||
- e satam sahasrani 14 suvarnnanişkā jāmbūnadā n=āsyā sāmā 15 bhavanti ye buddhacaityeşu prasannacittā 16 pa[da](m)
- 7 [vi]hāre samatikramaṃtti<sup>17</sup> 1 śataṃ sahasraṇi<sup>18</sup> suvarṇapiṇḍā<sup>19</sup> jāmbūnadā n=asya sama20 bhavanti yo buddha-
- <sup>1</sup> Lies hatam. <sup>2</sup> Lies tvām. 5 Lies <sup>3</sup> Lies pīdyase. <sup>4</sup> Lies svair. subhṛśam. 6 Lies svair. 7 Lies suduḥkhitam. 8 Lies -nāśanāt. 9 Vor oder hinter na fehlt eine Silbe; lies etwa tusyase=nagha. 10 Lies na tat=tamaḥ.
- 11 Lies -karaiḥ. 12 Lies -śataiḥ. 13 Lies vāggabhastibhir. 14 Lies sahasrāṇi.
- 15 Lies n=āsya samā. 16 Lies -cittāḥ. 17 Lies samabhikramante? 18 Lies sahasrāṇi. 19 Über  $nd\bar{a}$  stehen zwei nebeneinandergesetzte Punkte. 20 Lies  $n = \bar{a}sya$  samā.

- s [cai]tycṣu prasannacittā āropayes = mṛtikapiṇḍam = akam²¹ 2 sa sāhasraṇi²² suvarnamūṭāṃ²³ jāmbūna(dā)
- o  $(n=\bar{a})s[y]a$  sama<sup>24</sup> bhavanti yo [buddha]caityeşu prasa[n]nacitta  $[\bar{a}]ropayen=muktapuspakarāsim<sup>25</sup> 3 satam saha[s](r<math>\bar{a}$ )-

#### Rückseite.

- 1  $(nis)u(var)[na]k(oi)y(o)j(\bar{a})[m]bunad[\bar{a} n=\bar{a}]sya sa[m\bar{a}] bhava[nt](i) yo buddhac[ai]ty[e]su (p)r(a)sannac[i]tta[h] pradipa[d\bar{a}]na(m) [pra]ka-(roti)$
- 2 (vi)dvān 4 satam sahasraņi 26 suvarņa[v]. hā 27 [jā]mbūnadā n=asya sama bhavatti 28 yo buddhacaityeşu prasanna[ci]-
- 3 [tto] malāviharam prakarovi tidvam<sup>29</sup> 5 satam sahasraņi<sup>30</sup> suvarņaparvvatā sumero sama n=āsya sāma<sup>31</sup> bhava(nti)
- s yo buddhacaityeşu prasannacitta āropayec=chattradhvajo patakam³² 6 eş= āho dakṣiṇā prokta apprameya
- 5 (ta)thāgata ya mudrakalpe<sup>33</sup> saṃbuddhe sārtthavahe<sup>34</sup> hy=anuttare 7 tisthatta pujāyed<sup>35</sup>=yaś=ca yaś=c=āpi parinirvṛtam
- 6 [sa]me cittaprasade hi³6 n=āsti puņyavišeṣata³7 8 na hi citte prasanne= smimn=alpā bhavati dakṣinā ta-
- 7 thāgate v[ā]<sup>38</sup>saṃbuddhe buddhāna śrāvakaś<sup>39</sup> ca ye 9 evaṃ hy acittitā buddhā buddhadharmasya cittitā aci-
- s [tt](i)te prasādy=eha vipakaḥ syād=acittita<sup>40</sup> 10 teṣām=acittitānāṃ<sup>41</sup>=epratihatadharmacakkravarttīna(m)<sup>42</sup>
- 9 [sa]myaksaṃbud[dh]ānā $^{43}$  n=ālaṃ guṇaparam $^{41}$ =adhigattum $^{45}$  11 || ||
- 21 Lies -citta āropayen = mṛttikapiṇdam = ekam. 22 Lies śatam sahasrāni. <sup>24</sup> Lies samā. <sup>25</sup> Lies muktakapusparāšim; vgl. sk. muktāpuspa. -mūļā. <sup>27</sup> Lies suvarnavāhā. <sup>28</sup> Lies n=ūsya samā bhavanti. <sup>29</sup> Lies mālāvisahasrāņi. 30 Lies sahasrāni. 31 Lies meroh samā n=āsya hāram (?) prakaroti vidvān. 32 Lies chattradhvajau patākām. 33 Lies proktā apprameyā tathāgate samudrakalpā (oder yā bhadrakalpe?). 34 Lies sārtthavāhe. 35 Lies tisthantam 36 Lies samam cittam prasādycha. 37 Lies -viśeṣatā. 39 Lies buddhānām śrāvakāś. 40 Lies etwa evam hy=acintitā buddhā buddhadharmāpy = acintitāḥ acintitān prasādy = eha vipākaḥ syād = acintitaḥ. 41 Lies acintitānām. 42 Lies apratihata-. Lies -varttīnām! Über dharma stehen zwei nebeneinandergesetzte Punkte. 43 Lies -buddhānām. 44 Lies -pāram. 45 Lies -gantum.

Die Gliederung des Textes in vier gesonderte Teile, auf die die Verschiedenheit der Schrift führt, wird durch den Inhalt bestätigt. Die ersten drei Teile enthalten wiederum Formulare für die Ankündigung von Gaben. Von dem ersten Formular sind aber auf der Vorderseite von Bl. A nur der Schluß der in Prosa abgefaßten Segenswünsche und sechs Ślokas erhalten, in denen zum Eifer ermahnt und auf den Verfall der Religion hingewiesen wird. Das zweite Formular, das die Rückseite von Bl. A und Bl. B füllt, dient der Ankündigung einer Spende von Speise und Trank in der gewöhnlichen Art. Die Einleitung bildet eine Strophe im Bhujangavijrmbhita-Metrum. Die sonst üblichen Schlußstrophen fehlen hier. Der dritte Text,

von Bl. C V 1 bis F V 5 reichend, umfaßt zwei Formulare. In dem ersten wird eine Gabe von Getränk, in dem zweiten eine Gabe von Speise angekündigt. Der Prosa des ersten Formulars geht eine Strophe im Śārdūlavikrīdita-Metrum voraus, den Schluß bilden drei Āryās, in denen, wie zum Teil auch in den Segenswünschen der Prosa, auf den besonderen Charakter der Gabe Bezug genommen wird. Diese drei Āryās kehren in einem anderen Formular<sup>1</sup>), noch um drei weitere Āryās vermehrt, wieder. Das zweite Formular entbehrt der einleitenden Strophen, hat dafür aber am Schluß ein Buddhastotra in sechs Strophen in einem mir unbekannten Metrum von 15 Silben im Pāda. Der Nachtrag endlich, der von F V 6 bis R 9 geht, besteht aus 11 Strophen, 6 in Upajāti, 4 Ślokas und einer Āryā, die wieder den unermeßlichen Wert einer Gabe an den Orden betonen.\*

Angaben von historischem Interesse bietet nur das zweite Formular: Darum tue ich kund und zu wissen, daß dieser große Gabenherr, der die Fülle der Klarheit seiner Sinne durch den Verkehr mit guten Leuten verstärkt hat, der Großkönig von Kuci (Kucimahārāja), dessen Name zum Heil genannt wird<sup>2</sup>), zusammen mit allen in den fünf Daseinsreichen umherwandernden Wesen, den Orden der Hörer des Erhabenen, in dem die Einzelnen in den Mitteln zum Erlernen, Behalten und Durchforschen von Sütra, Vinaya und Abhidharma erfahren sind, Schatzkammern der Moralität und anderer Tugenden, nur darauf bedacht, Liebe und Haß zu vernichten, Träger der Lehre des ... Sehers - diesen durch unendliche Vorzüge ausgezeichneten Orden der Hörer des Tathägata, der einem wandelnden Felde des Verdienstes gleicht, mit diesem tadellosen Essen und Trank erfreut. Wegen dieser Gabe soll diesem Gabenherrn N. N. Mehrung sein an Leben, Aussehen und Kraft, an Besitz und Herrschaft, an Gefolge und Anhängerschaft und Ruhm. Und gleicherweise soll wegen dieser Gabe den Göttern, Brahman, Indra, dem Herrn der Asuras, dem Herrn der Guhyakas und den übrigen und den Asuras, Garudas, Gandharvas, Kinnaras, Mahoragas, Yakṣas und Rākṣasas Mehrung der Kraft sein. Und (das Verdienst) wegen dieser unermeßlichen Gabe soll den dahingegangenen verstorbenen Gabenherren mit Suvarnapuspa an der Spitze zur Vorzüglichkeit der Wiedergeburt gereichen. Gleicherweise soll (das Verdienst) wegen dieser Gabe den Göttern, die das Reich von Kuci beschirmen, zur Förderung gereichen, und auch den Göttern, die in dieser Ordensniederlassung die den Bezirk schirmenden Götter und die Götter der Stūpas, der Hallen, der sāmīcis und der Zellen sind3), auch diesen soll Mehrung ihrer Kraft und

<sup>1)</sup> Vorläufige Katalognummer 304.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Für die Bedeutung von sugrhītanāmadheya siehe Lévi, JA. 33, 165ff.

<sup>3)</sup> ye cāsmim sanghārāme sīmaparipālakā devatā stūpašālasāmīciparyyana-devatā(h); ähnlich Nr. X 6 V 5f. iha rājye rājyadevatā yā nagarasanghārāmašālacatuś-śālasāmīciparyanadevatāh, CR 5f. iha rājyadevatā nagaradevat(āh) samghārāmadevat(ā) stūpasāmīcisīmaparipālakadevatā(h); E V 6f. iha rājyadevatā nagaradevatā(h) samghārāmastūpasāmīciprahāṇaśāladevatā(h). Auch in Nr. VIII Bl. 58 V 3 ist, wie ich

ihrer Götterpaläste sein. Und den Wesen, die in den fünf Daseinsreichen umherwandern, soll es zur richtigen Erkenntnis der vier Nahrungsarten<sup>1</sup>) gereichen.

Der Text reigt, daß das Formular für den Gebrauch der Mönche in den Klöstern von Kuei bestimmt war. Der Name des Kueimahäräja ist hier nicht erwähnt, und die Titel, die er hier erhält, sind nicht die gewöhnlichen der spateren Zeit. Der Titel Kueisrara fehlt, dafür erhält er das Beiwort sugrkitanämadkeya, das bis in die Zeit der Kşatrapas zurückgeht. Diese Abweielung in der Titulatur mag zufällig sein, dach ist es beachtenswert, daß auch Vasuyasas in Nr. I nur Kueimahäräja genannt wird, während Artep (Nr. VIII), Tottika (Nr. X), Suvarņapuspa (Nr. IV) und vielleicht auch Suvarņadeva (Nr. VI) den Titel Kueisrara Kueimahäräja erhalten. Der Titel Kueisrara kommt jedenfalls bis jetzt nur in Dokumenten in der späteren Schrift vor.

An der Spitze der verstorbenen Gabenherren, denen die Schenkung zu einer vorzuglichen Wiedergeburt verhelfen soll, wird Suvarnapnspa genannt. Man könnte zunächst versneht sein, in diesem Suvarnapnspa den Suvarnapnspa zu sehen, dessen Name sieh mit Sieherheit in dem Formular Nr. IV wiederherstellen läßt, sowie den Swarnabüspe der in der Sprache von Kuei abgefaßten Holztafel, dessen Identität mit dem Su-fa-po-küeder Chinesen Lèvi, JA, XI, 2, 319ff, überzengend nachgewiesen hat. Dem aber stellen sieh unüberwindliche Schwierigkeiten entgegen. Su-fa-po-küe-Suvarnapnspa war der Vater des Suvarnadeva, der zwischen 618 und 630, nach dem Tode seines Vaters, den Thron bestieg. Nuch unserem Formular war Suvarnapnspa verstorben; der Ausdruck abhyatītakālagatānām dāna-put(i)nām Suvarnapnspaprabhytīnām macht es sogar wahrscheinlich, daß man ihn als vor langer Zeit verstorben ansah. Das Formular könnte also auf keinen Fall früher als 618 geschrieben sein, das aber ist nach dem

jetzt selve. dasālasāmīcistu(pa)- zu lesen. Aus diesen Stellen geht hervor, daß sāmīci und pargana irgendwelche mit dem Kloster in Verbindung stehende Gebäude bezeichnen müszen. Da sāmīci nicht nur vor paryaņa, sondern auch vor sīman, prahānatāla (d. i. pradhānašālā 'Meditationshalle') und stū(pa) und hinter šāla, catuššāla und stüpt erscheint, muß es ein selbständiger Ausdruck sein. Im Pali findet sich samicikamma öfter in der Verbindung abkirādanam paccutthānam anjalikammam sāmīcikammanı (z. B. Cullav. 1, 27, 1; 6, 6, 4; 10, 1, 4), und Hūrāvalī 134 wird sāmīcī in der Bedeutung von randana gelehrt; samici ist daher hier vielleicht eine Halle, die für die Verehrung des Buddha bestimmt war. Paryana oder paryana ist im Tocharischen und in der Sprache von Kuci paryām, das meist in Verbindung mit lem = layana erscheint und offenbar 'Zelle' bedeutet; siehe z. B. Tocharische Sprachreste 153 al (leng) s lse nac paryānas paryānas 'von Höhle zu Höhle, von Zelle zu Zelle'; 148 b6 wyū(ra)m samkrāmam le paryānam = vihūre sanghārāme layane paryane; 260 b5 lem paryām wyūr sankrām ypantra 'sie machen einen Vihāra, einen Sanghārāma, eine Höhle, eine Zelle': 105b3; 285b4; 452b5. Im Pali entspricht der Bedeutung nach parivena.

<sup>1)</sup> Im Pali kabaļinkūra āhāra, phassāhāra, manosancetanāhūra, vinnāņāhāra.

heutigen Stande unserer Kenntnis der turkestanischen Paläographie unmöglich. Wie oben bemerkt, ist unser Formular in einer Schrift geschrieben, die, wenn sich auch vorläufig noch kein absolutes Datum für sie angeben läßt, jedenfalls viel älter ist als die Schrift der Formulare Nr. IV und VI, die augenscheinlich Suvarnapuspa und Suvarnadeva als die zur Zeit der Niederschrift regierenden Könige nennen.

Wir werden so zu dem Schluß gedrängt, daß es zwei Könige von Kuci mit dem Namen Suvarnapuspa gegeben hat, der eine der Vorgänger des Suvarnadeva, der andere jedenfalls geraume Zeit, vielleicht Jahrhunderte vor ihm lebend. Bei dieser Auffassung löst sich, wie mir scheint, auch eine Schwierigkeit, die die Angaben Hüen-tsangs über Suvarnapuspa bereiten. In seiner Beschreibung von Kuci sagt er nach der Übersetzung von Julien (I, 4f.):

'Au nord d'une ville qui est située sur les frontières orientales du royaume, il y avait jadis, devant un temple des dieux, un grand lac de dragons. Les dragons se métamorphosèrent et s'accouplèrent avec des juments. Elles mirent bas des poulains qui tenaient de la nature du dragon. étaient méchants, emportés et difficiles à dompter; mais les rejetons de ces poulains-dragons devinrent doux et dociles. C'est pourquoi ce royaume produit un grand nombre d'excellents chevaux. Si l'on consulte les anciennes descriptions de ce pays, on y lit ce qui suit: ,Dans ces derniers temps, il y avait un roi surnommé Fleur d'or, qui montrait, dans ses lois, une rare pénétration. Il sut toucher les dragons et les atteler à son char. Quand il voulait se rendre invisible, il frappait leurs oreilles avec son fouet et disparaissait subitement. Depuis cette époque, jusqu'à ce jour, la ville ne possède point de puits, de sorte que les habitants vont prendre dans le lac l'eau dont ils ont besoin. Les dragons s'étant métamorphosés en hommes, s'unirent avec des femmes du pays, et ils en eurent des enfants forts et courageux, qui pouvaient atteindre, à la course, les chevaux les plus agiles. Ces relations s'étant étendues peu à peu, tous les hommes appartinrent bientôt à la race des dragons; mais, fiers de leur force, ils se livraient à la violence et méprisaient les ordres du roi. Alors le roi, ayant appelé à son aide les Tou-Kioue (Turcs), massacra tous les habitants de cette ville, depuis les enfants jusqu'aux vieillards, et n'y laissa pas un homme vivant. Maintenant, la ville est complétement déserte, et l'on n'y aperçoit nulle habitation'.'

Was hier von König 'Goldblume' berichtet wird, trägt deutlich die Züge der Sage, und es ist mir immer seltsam erschienen, daß Hüen-tsang eine solche Sage von einem Mann erzählt haben sollte, der bei seiner Ankunft in Kuci allerhöchstens zwölf Jahre tot war. Und selbst wenn man annehmen will, daß sich im Osten die Sage schneller um eine Person bildet, bleibt es doch unerklärlich, daß sich Hüen-tsang für diese Geschichte auf 步志 beruft, auf 'die früheren Berichte', 'die alten Annalen', 'les an-

eiennes descriptions du pays', oder wie man die Worte übersetzen will, und selbst die Variante, die Levi anführt: 'les hommes d'âge' macht die Sache nicht begreiflicher; die Geschichte des letzten Königs mußte um 636 schließlich doch nuch noch ganz jugendlichen Bewohnern des Landes bekannt sein. Alles wird mit einem Schlage verständlich, wenn wir Hüentsangs Augaben über König 'Goldblume' nicht auf den Vorgänger des Suvarnadeva, soudern auf den alteren Suvarnapuspa beziehen, der jetzt durch das Formular bezeugt ist. Nun scheint aber Hüen-tsang diesen König 'Goldblume' doch in 'diese letzten Zeiten' zu versetzen, und so könnte man auf den Gedanken kommen, daß er die beiden Herrscher wegen der Gleichheit der Namen zusammengeworfen hätte. Allein ich glaube nicht, daß ihm dieser Vorwurf gemacht werden kann. Watters, On Yuan Chwang's Travels I, p. 61, and Livi, a. a. O, p. 354f., haben die Juliensche Übersetzung der den König 'Goldblume' betreffenden Stelle bereits verbessert; wahrscheinlich ist aber auch der einleitende Satz 間諸先志日近代有王 紫田金花 etwas anders zu verstehen. Herr Dr. Waldschmidt schlägt die folgende Übersetzung vor: Hört man die früheren Berichte, (dann) beißt (es darin); die letzte Dynastie hatte (einen) König namens Goldblume." Faßt man den einleitenden Satz in diesem Sinne auf3), so schwindet sowohl der innere Widerspruch, der bei Juliens Übersetzung in der Darstellung Hüen-tsangs zutage tritt, als auch der Widerspruch zu den Angaben unseres Formulars. Der Suvarnapuspa unseres Formulars, der König 'Goldblume' Hüen-tsangs war ein König der Vergangenheit, nach dem am Eude des 6. Jahrhunderts wieder ein Sproß der Königsfamilie von Kuci benanut wurde.

In dem dritten Formular wird für den Gabenherrn kein Name angegeben; es heißt hier nur (Bl. DR 2), daß er seine Einladung ergehen läßt samt allen gebenden Gabenherren von Kuci (Kaucya), die hier bei der Pflege des Mönchsordens tätig sind.

Unsere Sanskrit-Handschriften haben uns demnach bisher seehs Namen von Königen von Kuci geliefert:

- 1. Suvarnapuspa (Nr. XI), der König 'Goldblume' des Hüen-tsang.
- 2. Vasuyaśas, Kucimahārāja (Nr. I).
- 3. Artep, Kucīśvara Kucimahārāja (Nr. VIII). Da die einheimische Sprache von Kuci kein h kannte, möchte ich die Vermutung äußern, daß Artep ein Sk. Haradeva wiedergibt.
- 4. Tottika, Kucīśvara Kucimahārāja (Nr. X) mit seiner Gemahlin Svayamprabhā.
- 5. Suvarnnpuspa, Kuciśvara Kucimahārāja (Nr. IV), der Swarnabūspe der Holztafel, der Su-fa-po-küe der Chinesen.

¹) Daß das Šī-kia-fang-čī, wie Lévi, a. a. O. p.319 angibt, einfach von dem 'letzten König' spricht, beweist kaum etwas, da es doch wohl auf Hüen-tsangs Text zurückgeht.

6. Suvarnadeva, Kucimahārāja¹) (Nr. VI), der Swarnatep der Holztafeln, der Su-fa-te der Chinesen.

Mit dem letztgenannten König ist, wie ich schon oben S. 538 bemerkt habe, wahrscheinlich auch der in Nr. VII erwähnte (Su)varnadeva gemeint. Dazu würde stimmen, daß der mit ihm zusammen genannte Sanmira dānapati einen Namen trägt, der sich aus der Sprache von Kuci erklärt. Hier ist sk. śrāmaņera zu sanmire geworden, während es im Tocharischen als sāmner erscheint. In dem Formular muß allerdings Sanmira Eigenname sein, da ein Novize unmöglich zugleich als dänapati bezeichnet werden kann. Die Verwendung von Sanmira als Eigenname hat aber ihre Parallelen schon in viel älterer Zeit in Indien selbst. Dort finden sich in den Inschriften von Mathurā, Sānchi, Bharaut und Bhattiprölu nicht nur Namen wie Samaņa (3362). 530. 1332. 1337), Samanā (720), Šramaņaka (53), Šamaņikā (43), in den Weihinschriften von Sänchi wird auch ein śresthin Sämanera genannt (Sāmanerasa Abeyakasa sethino dānam 184. 283). Gegen die Beziehung des (Su)varnadeva auf den Kucikönig dieses Namens könnte nur angeführt werden, daß das Blatt in Šorčuq gefunden ist, das nur eine halbe Tagereise von Qarašahr entfernt ist, also sicherlich in dem Gebiet des alten Reiches von Yen-k'i liegt. Aber auch wenn der in dem Formular erwähnte Ort Imaraka, wie ich vermutet habe, in der Nähe des heutigen Šorčuq, also in Yen-k'i gelegen haben sollte, würde das meines Erachtens noch nicht gegen die Beziehung des (Su)varnadeva auf den Kucikönig sprechen, da es nicht an Beispielen fehlt, daß Könige auch außerhalb der Grenzen ihres Reiches Stiftungen für den Orden machten. Und schließlich läßt sich auch die Möglichkeit, daß das Blatt durch einen Zufall anderswoher in die Klosteranlage von Sorčuq gelangt ist, nicht von der Hand weisen.

Daß wir im allgemeinen von den Sorčuqer Funden Aufschlüsse für das Reich von Yen-k'i erwarten können, bestätigt ein Blatt (Nr. XII), das in der sogenannten Stadthöhle gefunden ist. Es ist ungefähr 7 cm hoch, 41,5 cm lang und nahezu vollständig erhalten. Am linken Rande der Rückseite trägt es eine Blattzahl, die stark verwischt ist, aber doch mit Sicherheit als 40 gelesen werden kann. Die Schrift zeigt den gewöhnlichen späteren Typus. Auf jeder Seite stehen 5 Zeilen. Der Text der Vorderseite und der ersten drei Zeilen der Rückseite ist in Sanskrit; die beiden letzten Zeilen der Rückseite, die von demselben Schreiber herrühren wie der vorangehende Text, sind in tocharischer Sprache abgefaßt und bereits von Sieg und Siegling in den Tocharischen Sprachresten unter Nr. 370 veröffentlicht. Inhaltlich gehört das Blatt in dieselbe Kategorie wie die Nummern III—VI, X und XI; es enthält die Formeln für die Ankündigung einer an den Orden gerichteten Einladung zur Mahlzeit. Der Sanskrit-Text wimmelt von Fehlern, die teilweise auf der Nachlässigkeit des Schrei-

<sup>1)</sup> Kuciśvara kann weggefallen sein.

<sup>2)</sup> Die Zahlen beziehen sich auf meine List of Brahmi Inscriptions.

bers beruhen mögen; in vielen Fällen liegt aber die Verderbnis auch weiter zurück. Ich habe in diesem Fall davon abgesehen, die Fehler zu berichtigen, da sich die meisten unschwer durch einen Vergleich mit den Parallel-Texten erkennen lassen. Der Text lautet:

#### Vorderseite.

- ı || tadartham=avasaṃbodhayāmi yad=ayaṃ mahātmā aparimitaśubharuci-rapuṇya[p]ra ..... (ma)[hā](dā)napati Agniśvara-Agnimahārājā Indrārjunena sār[dha](ṃ) A[g]nima[hā](rājñi)-
- 2 yā Suryaprabhāyā sārdham sarvai pañcagatiparyāpamneh satvair-yo-sau bha[ga]vacchrāvakasamgham-an(e)na varnagandharaso[p]et[e]na āhār[e]n=opanimamtrāmpayati ta(smād=ā)-
- 3 hārapradānād=yaḥ puṇyaṇ (pu)ṇyābhiṣyanda[ḥ] yaś=ca kuśalaṃ kuśalābhiṣyanda tad=bhava[tv]=cteṣāṇ dāyakadānapatī(nāṇ) dṛṣṭe va dharme āyurvarṇabalasukha(bho)[g](aiśva)-
- 4 [rya]pakṣaparivārābhivṛddhayc¹=stu idaś=ca teyadharmaparityāgāt=Maitreyānāṃ sarveṣāṃ bodhimārgapratipaṃnānāṃ kṣipr(ā)[bh](i)jñāy= āstu tathā Brahma-Śakrādin[ā]ṃ catu-
- s rṇāṃ ca lokādhipatināṃ aṣṭāviśatiś = ca gandharvakubhāṇḍanāgayakṣasenādhipatināṃ prabhāvābhivṛddhaye = stu: tathā Agniviṣayaparipālakānāṃ devatānāṃ Vyāgra-Ska-

## Rückseite.

- 1 ndhākṣa-Kapila-Māṇibhadraprabhāvā[bhi]vṛddhaye²=stu: tathā kumbhā-dhipatināṇ Śrīsaṇibhava-Lohitābha-Kṛhiṣa-Svastīka-Indraprabhṛtīnāṇ prabhāvābhivṛddhaye=stu: tathā n(ā)gādhi-
- 2 patinām Maņivarma-Sudaršana-Susukhaḥ³ prabhāvābhivṛddhaye=stu: tathā purņa-Agnindrānām ādau Candrārjumnas[y]=ā[bh]yatitakālagatasya upapattīvišeṣatāyai-
- 3 r=bhavatu samāsataḥ pa[ñcaga]tiparyāpaṃnānāṃ satvānāṃ caturṇāhāraparijñāyair=[bha]vatu yac=ca kiñci dyate (tat)=[sa]rvebhya samasamo dātavyam=īti: — ||
- 4 paklyossű pis=sańk=şi ñemi ñakta[s]=naiväsikäśśi dharmatāṃ āyiṣ kus=ne ñaktañ<sup>ā</sup> naiväsikäñ<sup>ā</sup> tri ñemintu päs[s]i wrapoṣ—bramñäṭ wlāññäṭ śtwa(r)=ś.....
- 5 [k]ciñi lāś Viṣṇu Mahiśvar Skandhak nārenäṣṣ=aci—viki okat=pi tāśśi  $n\bar{a}\tilde{n}^a$  yak[ṣ]ā $\tilde{n}^a$  kumpāntā $\tilde{n}^a$  kintare $\tilde{n}$ =kandharvi $\tilde{n}^a$  tkaṃ ṣiñi eppre ṣiñi kus=pat=[nu] ñakta $\tilde{n}^a$  . . . . . .
- ¹ pakṣa ist von anderer Hand später unter der Zeile eingefügt. ² bhi ist von anderer Hand später unter der Zeile eingefügt. ³ Die Lesung Susukhaḥ ist nicht ganz sicher. Durch den u-Strich des zweiten su ist ein Querstrich gezogen, so daß das akṣara vielleicht sū zu lesen ist.

Was der Sanskrit-Text besagen will, ist etwa das Folgende: 'Daher tue ich kund und zu wissen, daß dieser Edle, der Spender unermeßlicher, schöner, glänzender, verdienstvoller Gaben, der große Gabenherr, der Herr von Agni, der Großkönig von Agni (Agnīśvara, Agnimahārāja) Indrārjuna¹) samt der Großkönigin von Agni²), Sūryaprabhā, samt allen in den fünf Daseinsreichen umherwandernden Wesen den Orden der Hörer des Erhabenen³) zu dieser mit Farbe, Duft und Geschmack versehenen Speisespende einladen läßt. Das Verdienst, der Überfluß an Verdienst, die Vergeltung guten Werkes<sup>4</sup>), der Überfluß an Vergeltung guten Werkes, (die) aus dieser<sup>5</sup>) Speisespende (herrühren), möge diesen spendenden Gabenherren noch in diesem Leben zur Mehrung gereichen an Leben, Aussehen und Kraft, an Glück, Besitz und Herrschaft, an Anhängerschaft und Gefolge. Und (das Verdienst) wegen dieser Schenkung einer frommen Gabe soll Maitreva und allen übrigen<sup>6</sup>), die den Weg zur Erleuchtung beschritten haben, zu baldiger Erkenntnis verhelfen. Gleicherweise soll es Brahman, Sakra und den übrigen (Göttern) und den vier Weltenhütern und den 28 Heerführern der Gandharvas, Kumbhāṇḍas, Nāgas und Yakṣas<sup>7</sup>) zur Mehrung der Macht gereichen. Gleicherweise soll es den Gottheiten, die das Reich von Agni beschirmen, Vyāghra, Skandhākṣa, Kapila und Māṇibhadra<sup>8</sup>) zur Mehrung der Macht gereichen. Gleicherweise soll es den

<sup>1)</sup> Zwischen -puṇyapra und hā.. napati sind drei oder vier akṣaras völlig unleserlich geworden. Die Ergänzung des zweiten Wortes zu mahādānapati ist natürlich sicher; der Schluß des vorausgehenden Kompositums ist wahrscheinlich in Analogie zu dem in Nr. III und IV gebrauchten Ausdrucke zu -puṇyapradānadātā zu ergänzen, wenn das auch nach dem Umfang der Lücke ein wenig zu lang erscheint. Der Instrumental Indrārjunena fügt sich nicht in die Satzkonstruktion; wenn man ihn mit dem folgenden sārdham verbinden wollte, würde hinter satvaiḥ ein sārdham fehlen. Außerdem sollte man dann mahādānapatinā Agnīśvareṇa Agnimahārājñā erwarten. Mir scheint es daher, daß Indrārjunena einfach ein Fehler für Indrārjunaḥ ist. Jedenfalls bezieht sich in Nr. X 5 V 3ff. ayam mahātmā, in Nr. XI A R 5ff. ayam mahādānapati(ḥ) auf den König, und eine falsche Konstruktion wie hier findet sich auch in Nr X 6 R 2ff., wo doch gar nichts weiter übrig bleibt als ayam mahātmā mit dem Akkusativ Kucīśvaram Kucīmahārājānam Tottikam zu verbinden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Da in Nr. X 5 R 2, 6 R 4 die Königin von Kuci devī genannt wird, könnte man daran denken, auch hier den Titel Agnimahā ... yā zu Agnimahādeviyā zu ergänzen. Allein der Instrumental von devī würde hier kaum deviyā lauten — an den angeführten Stellen steht devyāh und devyā —, und ich halte daher die Ergänzung zu Agnimahārājñiyā für wahrscheinlicher.

<sup>3)</sup> Es ist zu lesen yozsau bhagavacchrāvakasaṃghas tam; s. S. 606, Anm. 2.

<sup>4)</sup> Kuśala, das hier völliges Synonym von punya ist.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Statt des zu erwartenden tad asmād āhārapradānād (vgl. Nr. IV R 4, Nr. X 5 R 6, 6 R 6, 9 R 7, Nr. XI C R 1) scheint, nach dem Umfang der Lücke zu urteilen, cher tasmād āhārapradānād dagestanden zu haben.

<sup>6)</sup> Maitreyānām ist Schreibfehler für Maitreyādīnām; vgl. Nr. VIII 55 V 5f., Nr. X 6 V 2f., Nr. XI E V 1.
7) Vgl. Nr. VIII 55 R 3ff., 57 V 2ff.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) In Nr. VIII, 50 V 4ff. erscheint Vyāghra als viṣayaparipālaka von Kuci. Dort werden ferner Kapila und Manibhadra genannt. Skandhākṣa begegnet im Gefolge Skandhas im Mahābhārata (9, 45, 60), in der Liste der Yakṣas in der Mahāmāyūrī (JA. XI, 5, 30ff.) erscheint er als Schutzgott Kauśike (81), also wohl von Kuci

Oberherren der Kumbhändas, Srīsambhava, Lohitābha, Kṛhiṣa, Svastika, Indra¹) und den übrigen, zur Mehrung der Macht gereichen. Gleicherweise solles den Oberherren der Nägas, Manivarman, Sudarśana, Susukha²) zur Mehrung der Macht gereichen. Gleicherweise solles dem an der Spitze der früheren Fürsten von Agui dahingegangenen verstorbenen Candrārjuna zur Vorzüglichkeit der Wiedergeburt gereichen³). Kurz, den in den füuf Daseinsreichen umherwandernden Wesen solles zur richtigen Erkenntnis der vier Nahrungsarten gereichen. Und was immer gegeben wird, das soll allen gleichmäßig gegeben werden.

Der in Tocharisch abgefaßte Schluß wiederholt noch einmal die Segenswansche. Herr Dr. Siegling übersetzt ihn: 'Es möge gehört werden: Das Juwel des Bhikşusanigha möge den Göttern und Naiväsikas die Dharmagabe geben. Welche Götter und Naiväsikas, die die drei Juwelen zu hüten gernht haben. Brahman, Indra, die vier großen Götterkönige, Vişun, Mahešvara, Skandhakumära usw., die 28 Anführer, die Nägas, Yakşas, Kumbhändas, Kinnaras, Gandharvas, welche irdische und dem Luftraum angehörige Götter es auch immer gibt . . . 'Hier bricht der Text ab,

Die Formulare I. IV-VI. VIII-XI haben uns die indischen Namen drejer von West nach Ost sich aneinanderreibenden Reiche am Nordrande des Tarimbeckens geliefert: Heeyuka, Bharnka und Kuci; unser Blatt fügt der Liste den Namen des östlichen Nuchbarstaates von Kuci hinzu, denn das hier genannte Agni ist natürlich mit dem 阿半尼 A-k'i-ni identisch, das Hüen-tsang auf seiner Reise von Kao-č'ang nach Kuci durchquerte und das bei den anderen buddhistischen Schriftstellern gewöhnlich als 烏雀 U-kit) und in der historischen Literatur als 焉雀 Yen-ki erscheint. Es ist das Gebiet des heutigen Qarašahr. Der als Gabenherr genannte König Indrārjana empfängt die Titel ikrara mahārāja genau wie die späteren Könige von Kuci, und er wird vernmtlich auch derselben Zeit angehören wie jene. In den mir zugänglichen chinesischen Nachrichten über Yen-k'i vermag ich weder ihn noch seine Gemahlin Süryaprabhä nachzuweisen und ebensowenig den gegen den Schluß des Sanskrit-Abschnittes als verstorben bezeichneten Candrärjuna. Der Zusatz purņa-Agnindranam adau läßt darauf schließen, daß Candrarjuna als der Ahnherr der Dynastie betrachtet wurde. Der Ausdruck purna (für pūrna) befremdet

Ebenda werden Kapila (15; 30; 53), Māṇibhadra (31) und Siṃhavyāghrabalābalau (61) genaunt.

<sup>1)</sup> In der Liste der Yakşas finden sieh Svastika (46) und Indra (29).

<sup>2)</sup> In der Liste der N\u00e4gas in der Mah\u00e4m\u00e4y\u00far\u00e4y\u00far\u00e4 (Zapiski Vost. Otd. Imp. Russk. Arch. Ob\u00e5\u00e5. XI, 246) kehrt Sudar\u00e3ann wieder. Statt Manivarman finden sich hier Mani, Manik\u00e4na, Manisuta. Dem nicht sicheren Susukha entspricht hier vielleicht Sumukha.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Auf diesen Satz werde ieh später zurückkommen.

<sup>4)</sup> Ob Fa-hiens 信夷 U-i mit U-k'i identisch ist, ist nicht ganz sicher. Lévi, JA. XI, 2, 341, möchte es lieber mit Kuci identifizieren.

allerdings. Allenfalls könnte man ihn im Sinne von 'sämtlich' nehmen; bei der Fehlerhaftigkeit des Textes ist es mir wahrscheinlicher, daß er für pūrva steht. Da sowohl der Ahnherr der Dynastie als auch der regierende König einen Namen trägt, der auf arjuna endigt, darf man wohl annehmen, daß Arjuna der Familienname des Geschlechtes war<sup>1</sup>).

Von den vier Ländernamen Ostturkestans, die uns in den Formularen in Sanskrit überliefert sind, sind zwei, Kuci und Hecyuka, aus der einheimischen Sprache übernommen, zwei, Agni und Bharuka, sind indische Namen<sup>2</sup>). Agni erklärt Watters, On Yuan Chwang's Travels I, 46f., für die Übersetzung eines lokalen oder Hu-Namens, indem er das chinesische Yen-k'i auf türkisch yanghi 'Feuer'3) zurückführt. Ich hege starke Zweifel gegen diese Erklärung und möchte eher glauben, daß Yen-k'i ebenso wie U-k'i4) und vielleicht auch U-i nichts weiter als ein Versuch ist, Agni wiederzugeben. Der Name des Landes liegt uns, was bisher nicht erkannt ist, noch in einer fünften Transkription im Chinesischen vor. In der ersten der von Lévi, B. É. F. E. O. V. 262f., aus der chinesischen Übersetzung des Candragarbhasūtra veröffentlichten Listen von Ländern finden sich gegen den Schluß (Nr. 47-53) die Namen Ša-lo, Ü-t'ien, Kiu-tsï, P'o-lou-kia, Hi-čou-kia, I-ni 億足<sup>5</sup>), Šan-šan; es folgen noch (Nr. 54) Kin-na-lo (= Kinnara) und (Nr. 55) Čön-tan (= Cīnasthāna). In der letzten Liste a. a. O. S. 282ff., erscheinen die Namen von Ü-t'ien bis Čön-tan in derselben Reihenfolge (Nr. 48-55). Die Liste von Ša-lo bis Šan-šan ist, wenn wir von I-ni zunächst absehen, eine Aufzählung von Ländern Ostturkestans: Ša-lo = Kashgar, Ü-t'ien = Khotan, Kiu-tsi = Kuci, P'o-lou-kia = Bharuka, Hi-čou-kia = Hecyuka, Šan-šan = Krorain am Lop-nor. Es muß also auch I-ni ein Land in Ostturkestan sein. Dazu stimmt, daß in der Liste, in der die Länder mit Rücksicht auf die schützenden Naksatras geordnet sind, a. a. O. S. 277, I-ni hinter Ša-lo erscheint, und da Karlgren für das erste Zeichen des Wortes die Aussprache kanton. yik, jap. ok angibt, während Shanghai yak entspricht, so kann es wohl als sicher gelten, daß I-ni wiederum Agni wiedergeben soll. Das Reich von Agni scheint also zu allen Zeiten einen indischen Namen geführt zu haben.

¹) Es ist seltsam, daß die Angabe der Chinesen, daß die Könige von Kuci den Namen Po 'Weiß' führten, durch die Sanskrit-Dokumente bisher keine Bestätigung gefunden hat und daß andererseits die Könige von Agni einen Familiennamen zu haben scheinen, der wohl durch Po wiedergegeben sein könnte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Siehe die Besprechung der alten Namen von Kuci, Hecyuka und Bharuka von Pelliot, T'oung-Pao 22, S.126ff.

<sup>3)</sup> Gemeint ist wohl das im osmanischen Türkisch vorkommende yanyin 'Schadenfeuer, Brand', eine Ableitung von der Wurzel yanmag 'brennen'.

<sup>4)</sup> Daß U-k'i, wie Watters meint, auf die Pali-Form Aggi zurückgehen sollte, ist mir ganz unwahrscheinlich.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Der Name steht nur in der Liste, die dem Prosatext entnommen ist; in der metrischen Wiederholung ist er ausgelassen.

Anders liegt die Sache bei Bharuka. Wie Pelliot gezeigt hat, führt Kumo, der Name, der dem Lande in den chinesischen Quellen der Han-Zeit gegeben wird, auf ein ursprüngliches \*Qumaq oder \*Qumoq als einheimischen Namen. Damit läßt sich Bharuka lautlich nicht vereinigen. Aber auch eine Übersetzung kann Bharuka kaum sein. Die Grammatiker und Lexikographen kennen allerdings ein Wort bharu. Unadis. 1, 7 wird die Bildung des Wortes von bhr gelehrt, und Ujjvaladatta bemerkt dazu, daß es 'Herr' bedeute: bharati bibharti veti bharuh svāmī. In der Siddhāntakaumudī wird dem noch Haras ca hinzugefügt1). Trikāndas. 309 wird bharu in der Bedeutung 'Gatte' gelehrt; nach Hemacandra, Anek. 2, 434 bedeutet es 'Gatte' und 'Gold', nach Med. r 69 'Gold' und 'Siva', und Trikāndaś. 46 wird er nochmals unter den Namen Śivas aufgeführt²). Aber das Wort ist in der Sprache niemals lebendig gewesen. Im PW.2 wird ein einziger Beleg aus der Literatur gegeben, die vierte der Einleitungsstrophen zu Bāņas Kādambarī: namāmi bharvos caraņāmbujadvayam, wo nach Mahādeva bharvoh Dual ist und Hari und Hara bezeichnet. Aber gerade hier zeigt die Fülle der Lesarten bhatsos, bhartsus, marccos, pitros, baddhas usw., daß Abschreiber und Erklärer mit dem Wort nichts anzufangen wußten. Es ist daher ganz unwahrscheinlich, das dieses Wort den Mönchen von Ostturkestan geläufig gewesen und zur Übersetzung irgendeines einheimischen Namens verwendet sein sollte. Bharuka kann vielmehr durchaus beanspruchen, als Originalname betrachtet zu werden. Dann aber kann es kaum etwas anderes sein als die Kurzform von Bharukaccha, dem Βαρύγαζα der Griechen, dem heutigen Broach. Tatsächlich werden wir eine Variante des Namens, Bluruka, als eine Nebenform von Bhirukaccha, Bharukaccha kennenlernen. Wenn aber der Name der Hafenstadt des westlichen Indiens nach Ostturkestan verpflanzt wurde, so kann das doch wohl nur durch Kolonisten aus Bharukaccha erfolgt sein, die den Namen ihres alten Heimatortes auf ihren neuen Wohnsitz übertrugen. Offenbar war Bharuka zunächst der Name einer Stadt, der erst später auf das Land ausgedehnt wurde, und wir werden annehmen dürfen, daß es Kaufleute aus Bharukaccha waren, die die Niederlassung begründeten. Wann das geschehen, läßt sich vorläufig nicht sagen. Der Name Bharuka findet sich in dem Candragarbhasütra, dessen chinesische Übersetzung durch Narendrayasas aus dem Jahr 566 n. Chr. stammt3), bei Hüen-tsang usw. Er ist uns also seit der Mitte des 6. Jahrhunderts fest bezeugt, aber sicherlich viel älter.

¹) Die alte Calcuttaer Ausgabe der Siddhäntakaumudī, die Böhtlingk in seinen Unādi-Affixen abgedruckt hat, liest Harir Haraś ca anstatt svāmī Haraś ca.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Das PW. verzeichnet auch noch die Bedeutung 'Meer' nach der Unädivr. im Samksiptas.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Siehe Lévi, B. É. F. E. O. V, 261. Der Name ebenda S. 263, 268, 284.

Ich würde es vielleicht nicht gewagt haben, diese Ansicht über die Entstehung des Namens Bharuka vorzutragen, wenn sich nicht noch der Name einer zweiten Stadt des westlichen Indiens, die sogar zu Bharukaccha in naher Beziehung zu stehen scheint, in Ostturkestan nachweisen ließe. In der Beschreibung seiner Rückreise nach China durch den Süden Ostturkestans bemerkt Hüen-tsang¹), daß auf dem Wege von Khotan nach Ni-jang eine Stadt namens Pi-mo war. Sie lag ungefähr 330 li östlich von Khotan, ungefähr 200 li westlich von Ni-jang, dem heutigen Niya. Yule, The Book of Ser Marco Polo I, 191f., hat mit diesem P'i-mo das von Marco Polo erwähnte Pein oder Peym identifiziert, und Sir Aurel Stein, Ancient Khotan I, 452ff., hat starke Gründe dafür vorgebracht, daß Pi-mo oder Pein auf der Stätte von Uzun-Tati und Ulügh-Ziārat zu suchen ist. In P'i-mo war nach Hüen-tsang eine Statue des stehenden Buddha aus Sandelholz, ungefähr 20 Fuß hoch, die beständig ein helles Licht ausstrahlte, Wunder wirkte und Gebete erhörte. Kranke wurden geheilt, wenn sie den der Stelle ihres Leidens entsprechenden Körperteil der Statue mit Blattgold bedeckten. Nach der Lokal-Sage hatte noch zu Lebzeiten des Buddha König U-t'o-yen-na (Udayana) von Kiao-šang-mi (Kauśāmbī) diese Statue herstellen lassen. Bei dem Tode des Buddha hatte sie sich von selbst in die Luft erhoben und war nach der Stadt Ho-lao-lo-kia im Norden des Khotan-Reiches gelangt. Das war eine reiche, blühende Stadt, aber die Bewohner waren Ungläubige und niemand kümmerte sich um die wundertätige Statue. Einige Zeit später kam ein Arhat dahin, der dem Bilde seine Verehrung erwies. Die Leute, von seiner seltsamen Erscheinung betroffen, meldeten die Sache dem König, und dieser befahl, den Fremden mit Sand zu bedecken. Das geschah, und der eingegrabene Arhat wäre verhungert, wenn nicht ein Mann, der das Bild ebenfalls schon verehrt hatte, ihn heimlich mit Nahrung versehen hätte. Als der Arhat im Begriff war, sich davon zu machen, prophezeite er seinem Wohltäter, daß zum Entgelt für die Behandlung, die er erfahren, in sieben Tagen ein Sandregen die Stadt bedecken und niemand am Leben bleiben werde; er rate ihm, sich schleunigst zu retten. Darauf verschwand er in einem Augenblick. Der Mann kehrte in die Stadt zurück und erzählte seinen Verwandten und Freunden, was der Arhat ihm mitgeteilt hatte, allein sie lachten ihn aus. Am zweiten Tag erhob sich ein Sturm, der allen Schmutz wegblies; darauf fiel ein Schauer von Juwelen hernieder. Das letztere veranlaßte die Leute noch mehr, den Mann wegen seiner Leichtgläubigkeit zu verspotten. Dieser ließ sich aber nicht beirren; er grub einen unterirdischen Gang, der außerhalb der Stadt mündete, und verbarg dort Kostbarkeiten. In der Nacht des siebenten Tages, nach Mitternacht, setzte dann wirklich ein Sandregen ein, der die Stadt begrub. Der Mann entkam durch seinen unterirdischen

<sup>1)</sup> Die Stelle ist in der Übersetzung Juliens, aber mit Verbesserungen abgedruckt von Huber, B. É. F. E. O. VI, 335ff.

Gang und wandte sich nach Osten, bis er nach der Stadt P'i-mo kam. Kaum war er angelangt, als auch die Buddha-Statue dort erschien. Er bezeugte ihr seine Verehrung und wagte nicht, sie anderswohin zu schaffen. Nach einer Prophezeiung wird die Statue, wenn die Lehre Śākyas erloschen ist, in den Palast der Nāgas eingehen. Hüen-tsang fügt hinzu, daß die Stelle des alten Ho-lao-lo-kia jetzt ein großer Sandhügel sei. Die Könige der benachbarten Länder und mächtige Personen aus fernen Gegenden hätten oft versucht, die verschütteten Schätze auszugraben; allein, sobald sie an die Grenzen der Stadt gekommen wären, hätte sich ein furchtbarer Sturm erhoben, dunkle Wolken hätten den Himmel verhüllt, und die Schatzgräber hätten ihren Weg verloren.

Es ist von Interesse, daß die Legende von dem Untergang Ho-lao-lokias in leichter Veränderung noch heute im Munde der Bewohner der Gegend
lebt. Sie erzählen, wie Sir Aurel Stein angibt, von der Vernichtung der
alten Stadt, die einst auf der Stätte von Uzun-Tati lag: Ein Heiliger wurde
einmal von den Einwohnern der Stadt verächtlich behandelt. Sie weigerten
sich, ihm Wasser zu geben — nach einer Version, weil er sie wegen unnatürlicher Laster getadelt hatte. Der Heilige verfluchte die Stadt und prophezeite ihre baldige Zerstörung. Während die Leute noch darüber spotteten,
stellte sich ein Sandregen ein, der sieben Tage und Nächte dauerte, bis
alle Gebäude verschüttet waren. Nur sieben fromme Leute, die den Heiligen mit Achtung behandelt hatten, retteten ihr Leben, indem sie sich an
Seilen festhielten, die von einem hohen Pfahle herabhingen, nach Art eines
Rundlaufs, wie er noch heute in Ostturkestan beliebt ist. Der Sturm trieb
sie herum, und so erhoben sie sich immer höher über dem sich anhäufenden
Sande.

Von dem wundertätigen Buddha-Bilde, das Hüen-tsang beschreibt, berichtet schon ein Jahrhundert früher Sung-yün, der von 518-522 eine Reise nach Udyāna und Gandhāra machte<sup>1</sup>). Das Bild befand sich nach ihm in einem großen Tempel, 15 li südlich von der Stadt Han-mo, die angeblich 878 li östlich von Khotan lag. Es war eine vergoldete 16 Fuß hohe Statue des Buddha mit sämtlichen Körpermerkmalen. Ihr Gesicht war immer nach Osten gewandt, und es war unmöglich, sie nach Westen zu drehen. Nach den Erzählungen alter Leute sollte sie ursprünglich durch die Luft aus dem Süden gekommen sein. Der König von Khotan kam, um sie zu verehren, und versuchte, sie in seine Stadt zu bringen. Als aber der Zug bei Einbruch der Nacht unterwegs Halt machte, verschwand die Statue plötzlich, und Nachforschungen ergaben, daß sie an ihren alten Ort zurückgekehrt war. So errichtete der König einen Schrein über dem Bilde und überwies ihm 400 Heimstätten zur Bestreitung seines Unterhalts. Wenn die Leute aus diesen Familien irgendeine Krankheit hatten, legten sie der Statue ein Goldblatt auf den Körperteil, an dem sie litten, und

<sup>1)</sup> Chavannes, Voyage de Song Yun, B. É. F. E. O. III, 392f.

wurden so geheilt. Später errichteten Tausende Statuen und allerlei Gebäude und Tempel an dem Ort. Die gestickten seidenen Banner und Baldachine zählten nach Zehntausenden, mehr als die Hälfte davon waren Standarten der Wei. Die Daten der Inschriften auf diesen Standarten gingen von 495-513 n. Chr., eine der Standarten ging nach der Inschrift in die Zeit der Yao Ts'in (384-417 n. Chr.) zurück. Dieser Bericht Sungvüns stimmt mit dem Hüen-tsangs in allem Wesentlichen so genau überein, daß bereits Beal, Travels of Fah-Hian and Sung-Yun (1869), S.177, annahm, beide bezögen sich auf eine und dieselbe Statue. Auch Stein hält ihre Identität für zweifellos, wenn sich auch die Verschiedenheit der Ortsnamen, Han-mo auf der einen, Pi-mo auf der anderen Seite, vorläufig nicht genügend erklären läßt und die Angabe über die Entfernung Han-mos von Khotan unmöglich richtig sein kann. Auffallend ist, daß Sung-yün nur von der Ankunft des Bildes durch die Luft erzählt, die Vorgeschichte der Statue in Ho-lao-lo-kia aber verschweigt. Das läßt immerhin die Möglichkeit offen, daß diese Legende im Anfang des 6. Jahrhunderts wenigstens noch nicht mit jener Statue verknüpft war. Huber, B. É. F. E. O. VI, 339 glaubt allerdings aus einer Stelle des von Narendrayasas im Jahre 592 übersetzten Süryagarbhasütra¹) folgern zu dürfen, daß die Legende schon früher in Khotan bekannt war. In dem Sütra wird erzählt, daß zur Zeit des Buddha Kāśyapa das Reich von Khotan Kia-lo-ša-mo hieß. Es war ein überaus fruchtbares Land, in dem sich Hunderttausende von Heiligen aufhielten. Unter den Bewohnern des Landes riß aber infolge des Wohlstandes, in dem sie lebten, Zügellosigkeit ein. Sie verleumdeten die Heiligen und besudelten sie mit Staub. Infolge dieser schlechten Behandlung zogen die Heiligen fort. Die Leute freuten sich darüber, aber die Götter des Wassers und die Götter des Feuers ergrimmten. Alles Wasser im Lande verschwand, und da es weder Wasser noch Feuer mehr gab, gingen alle Geschöpfe zugrunde und der Boden wurde unfruchtbar. Die Bewerfung der Heiligen mit Staub und die Unfruchtbarkeit, die als Strafe dafür das Land befällt, sind allerdings zwei Punkte, die diese Sage mit der von Hüen-tsang erzählten Legende gemein hat, aber sie genügen nicht, um ihre Abhängigkeit von jener Legende zu erweisen. Wir haben in der indischen Literatur eine andere alte, auch den Buddhisten wohlbekannte Sage, die die gleichen Züge aufweist und die daher sehr wohl das Vorbild für die Geschichte von der Verödung Khotans gewesen sein kann, das ist die Sage von der Entstehung des Dandakawaldes2).

Im Sarabhangajātaka (V, 133, 27ff.) wird erzählt, wie ein Asket Kisa Vaccha in das Reich des Königs Dandaki, in die Stadt Kumbhavatī, zieht

<sup>1)</sup> Übersetzt von Lévi, B. É. F. E. O. V, 257.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Das Material für die Geschichte der Sage ist von Charpentier, WZKM. XXVIII, 224 ff., gesammelt, siehe auch Uttarādhyayanasūtra S. 288; seiner Beurteilung kann ich nicht immer zustimmen.

und sich bei einem General in einem Park niederläßt. Eine Hetäre, die bei dem König in Ungnade gefallen ist, sieht ihn und beschließt, ihr Unglück auf ihn abzuladen. Sie zerkaut Holz, das zum Reinigen der Zähne dient, speit den Speichel dem Asketen auf seine Haarflechten und wirft ihm schließlich auch noch das Holz auf den Kopf; dann badet sie und geht heim. Als sie in der Tat nach einiger Zeit wieder zu Ehren kommt, ist sie überzeugt, daß ihr Mittel geholfen hat, und als einmal der Hauspriester seine Stellung verloren hat, rät sie ihm, das gleiche Mittel anzuwenden. Auch der Hauspriester hat guten Erfolg mit der Sache, und als der König einen Anfruhr in einem Grenzland dämpfen muß, überredet der Hanspriester den König, um sich den Sieg zu sichern, sein Unglück in der bewährten Weise auf den Asketen zu übertragen. Der König und sein ganzes Heer bespeien den Asketen; der General aber läßt ihn säubern, und zum Dank dafür verkundet ihm der Asket, daß am siebenten Tag das Reich, weil die Gottheiten erzürnt seien, zugrunde gehen würde, und rät ihm, sich schlennigst davonzumachen. Der General meldet die Sache dem König, aber der glaubt seinen Worten nicht, und so flicht er allein mit Weib und Kind aus der Stadt in ein anderes Land. Den Kisa Vaccha läßt sein Lehrer durch zwei junge Asketen in einer Sünfte durch die Luft fortsehnffen. Als der König siegreich in die Stadt zurückgekehrt ist, lassen die Gottheiten zunächst einen Regen strömen, durch den alle Kadaver ans der Stadt weggeschwemmt werden. Dann geht auf den reinen Sand ein Regen von himmlischen Blumen nieder, auf die Blumen ein Regen von Māsakas, auf diese ein Regen von Kahāpaņas und auf diese ein Regen von himmlischen Schmuckstücken. Als die Leute das Geld und den Schmuck sammeln, fällt ein Regen von feurigen Waffen auf sie nieder, die sie in Stücke schneiden. Dann regnet es glühende Kohlen und feurige Felsstücke, und endlich fällt ein feiner Sandregen, der im Umkreis von sechzig Meilen das ganze Land zudeckt. Die Geschichte von dieser Zerstörung wird in ganz Jambudvīpa bekannt.

Zwei Gāthās, in denen auf diese Sage angespielt wird, zeigen, daß die Freveltat des Königs in der Form, in der sie hier erzählt wird, die Erfindung des Verfassers des Jātaka-Kommentars ist, also aus späterer Zeit stammt. Im Sarabhangajātaka wird Sakka auf die Frage nach dem Schicksal des Dandaki die Antwort (522, 21):

Kisam pi Vaccham avakiriya Dandakī ucchinnamūlo sajano saraļļho Kukkulanāme nirayamhi paccati tassa phulingā nipatanti kāye¹).

¹) Text: tassa pullingāni patanti kāye, aber C<sup>k</sup>, im Kommentar auch C<sup>s</sup>, lesen puli-, B<sup>d</sup> phulli-. Der Kommentar verbindet -ni mit phulingā: phulingānīti vītacci-kangārā.

'Weil Dandaki den Kisa Vaccha beworfen hatte, ward er an der Wurzel abgeschnitten, samt seinen Leuten und seinem Reiche; er brennt in der Kukkula genannten Hölle. Funken fallen auf seinen Körper nieder.'

Der Kommentator erklärt allerdings avakiriya in Übereinstimmung mit der Prosaerzählung durch nuṭṭhubhanadantakaṭṭhapātanena tassa sarīre kaliṃ pavāhetvā, aber das kann kaum die Bedeutung des Wortes sein. Der richtige Sinn ergibt sich aus G. 27 des Saṃkiccajātaka (530):

arajam rajasā Vaccham Kisam avakiriya Dandakī tālo va mūlato chinno sa rājā vibhavam gato.

'Weil Dandaki den leidenschaftslosen Kisa Vaccha mit Staub beworfen hatte, ging dieser König wie ein Palmbaum, der an der Wurzel abgeschnitten ist, zugrunde.'

Daß nach der älteren Sage Dandaki den Asketen mit Staub überschüttete, wird durch die Fassung der Geschichte im Mahāvastu bestätigt. Sie wird dort zweimal erzählt, zuerst in Prosa (3, 363, 3ff.) und dann in Versen (3, 364, 12ff.). Der Rṣi Vatsa wohnt am Himavat. Er leidet an der Windkrankheit, magert ab (kṛśo abhūṣi), kann die Kälte nicht vertragen und zieht deshalb nach dem Dakṣiṇāpatha in die Stadt Govardhana, wo der ungerechte König Dandaki herrscht. Der läßt den harmlosen Rṣi mit Staub überschütten. Ein Minister namens Vighuṣṭa, der die Gewalttat des Königs mißbilligt, läßt ihn aus dem Staubhaufen ausgraben, und zum Dank dafür gibt ihm der Rṣi den Rat, schleunigst zu fliehen; er selber würde am siebenten Tage sterben, und dann würde dem Reich eine große Gefahr drohen. Der Minister macht sich mit seinen Verwandten davon. Am siebenten Tage stirbt der Rṣi, und die Stadt wird in der Nacht durch die aufgeregten Bhūtas in Asche verwandelt.

Die Jat. 522, 21 entsprechende Strophe lautet hier (369, 2ff.):

ṛṣiṃ ca Vatsam ākramiyāna Daṇḍakī¹) ucchinnamūlo sadhano sarāṣṭro Kukkulaṃ nāma narakaṃ prapanno sphuliṅgajālāvatato samucchrayah²)

Daß die Buddhisten sehr wohl wußten, daß die Dandaki-Sage die Sage von der Entstehung des Dandakawaldes ist, obwohl das in den angeführten Stellen nicht ausgesprochen ist, zeigt die Bemerkung des Kommentators Jāt. V. 29, 18f. In der Gāthā (Jāt. 513, 17) ist von Rāma, der in den Dandakārañña gegangen war, die Rede; der Kommentator erklärt: Dandakirañño vijite Kumbhavatīnagaram gantvā.

¹) Senart liest: ṛṣī pāṃśunākrami yena -Daṇḍakī, aber die Lesung der Handschriften BM: ṛṣipaṃ (M ṛṣīpaṃ) ca vatsā ākrami sona (B sone) daṇḍakī (B daṇḍakī) führt eher auf den oben gegebenen Text.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der Text ist nicht ganz sicher; der Sinn ist wohl: '(Sein) Körper ist mit einem Netz von Feuerfunken überdeckt.' Senart liest: sphulingajālā va tato samucchrayāḥ.

Studt. A's Blaza are den Wald nach Hause kommt und seine Tochter meht hielet stellt er durch Meditation fest, was sich zugetragen hat, und fin lit dem Dandal ya, dalt er mit seinen Verwandten und seinem Reich in siehen Tagen durch einen Staubregen vernichtet werden solle, was denn auch eintrifft. Die elbe Geschichte findet sieh in dem Jayamangala zum Kamasütra. Die Abweichungen sind ganz unbedeutend; für Bligu steht

<sup>2)</sup> Line Inhaltempale meh Devendra ber Charpentier a. n. O. S. 229. Jeh gebe den Inhalt meh Labemivallabha, S.97 der Ausgabe (Calentia Samvat 1936).

<sup>2)</sup> Charpentier hat auf die Aladichkeit des Namens mit dem Kumbhavati des Jätal a langewiesen.

hier Bhārgava und die Frist von den sieben Tagen bis zur Katastrophe wird nicht erwähnt, dafür wird hinzugefügt, daß die Stätte noch heute als der Dandakawald besungen würde.

Ausführlicher wird die Geschichte im Rāmāyaṇa, 7, 79, 5ff. erzählt. König Daṇḍa, der jüngste der hundert Söhne des Ikṣvāku, hat von seinem Vater die Gegend zwischen Vindhya und Śaivala als Reich erhalten und gründet dort eine Stadt Madhumanta. Sein Purohita ist Uśanas Bhārgava. Eines Tages kommt Daṇḍa in die Einsiedelei des Bhārgava, erblickt dort dessen Tochter Arajā, vergewaltigt sie trotz der Warnungen des Mädchens und kehrt in seine Stadt zurück. Als der heimgekehrte Ḥṣi die Sache erfährt, verflucht er den König: nach sieben Tagen soll ein Staubregen im Umkreis von 100 Meilen das Reich verbrennen und den König samt den Seinen vernichten. Bhārgava und die anderen Bewohner der Einsiedelei ziehen darauf aus dem Lande fort, nur Arajā bleibt auf des Vaters Geheiß an einem großen Teich in der Einsiedelei; die Wesen, die in der Nacht des Verderbens bei ihr sein werden, sollen verschont bleiben. Der Staubregen stellt sich pünktlich ein und verwandelt das Land in Asche; seitdem wird es der Dandakawald genannt.

Daß Daṇḍa als Name des Königs eine Verschlechterung gegenüber dem Dāṇḍakya der Śāstras und dem Daṇḍaki der Gāthās ist, hat schon Charpentier bemerkt. Was Arajā betrifft, so sucht Charpentier nach einem Zusammenhang mit dem arajaṃ von Jāt. 530, 27, wie er selbst gesteht, resultatlos. Ich glaube gar nicht, daß bei dem Namen an 'Staub' zu denken ist. Rām. 7, 81, 2 heißt es von Bhārgava: so 'paśyad Arajāṃ dīnāṃ rajasā samabhiplutām, wo das letzte Beiwort doch nicht anders verstanden werden kann als rajasābhiplutām, rajasā samabhiplutām bei Manu 4, 41; 42. Arajā wird also dasselbe bedeuten wie arajas Hem. Abh. 510, und man könnte höchstens vermuten, daß ursprünglich Arajā gar nicht der Name war, sondern das Mädchen als noch nicht mannbar bezeichnet war, wodurch die Schuld des Königs noch größer erscheinen würde.

Ob die brahmanische oder die buddhistische Fassung der Sage die ältere ist, wage ich nicht zu entscheiden. Warum die buddhistischen Geschichten albern und sinnlos sein sollen, wie Charpentier sich ausdrückt, verstehe ich nicht; das jus talionis scheint mir in einem Märchen durchaus berechtigt zu sein. Jedenfalls kannten die Buddhisten eine Sage, wonach der öde Dandakawald dadurch entstanden war, daß dort einmal ein Asket mit Staub oder Sand zugedeckt wurde<sup>1</sup>), und das Bestehen dieser Sage

¹) Eine Parallele zu der Sage von der Entstehung des Dandakärañña ist die von der Entstehung des Mejjhārañña. Im Mātaṅgajātaka (497) wird erzählt, daß der weise Mātaṅga im Mejjha-Reiche umgebracht wurde und daß die Gottheiten erzürnt dann das Land durch einen heißen Aschenregen vernichteten. Die Gāthā (497, 24; 530, 28), die darauf Bezug nimmt, lautet:

konnte leicht dazu führen, die Verödung Khotans in ähnlicher Weise zu erklären<sup>1</sup>).

Wenn ich somit auch den Zusammenhang der im Süryagarbhasütra überlieferten Sage mit der Legende von dem Untergang Ho-lao-lo-kias nicht für wahrscheinlich halte und jedenfalls nicht als bewiesen ansehen kann, ist Huber (a. a. O. S. 337) unzweifelhaft der Nachweis gelungen, daß sich eine Version jener Legende bereits in dem sogenannten Rudrä-yaṇāvadāna (37) des Divyāvadāna findet²). Der Text steht wie die meisten der im Divyāvadāna gesammelten Erzählungen auch in dem Vinaya der Mūlasarvāstivādins, der uns in der chinesischen Übersetzung I-tsings vorliegt; fraglich ist nur, ob wir mit Huber und Lévi²) den Vinaya als die Quelle des Divyāvadāna ansehen müssen, oder ob umgekehrt, wie neuerdings Przyluski annimmt⁴), die Kompilatoren des Vinaya Erzählungen aus dem Divyāvadāna oder einer älteren Rezension des Werkes aufnahmen.

Ehe wir uns aber dem Inhalt des Avadāna zuwenden, muß ein Fehler berichtigt werden. Der Name des Helden der Erzählung ist gar nicht, wie man bisher angenommen hat, Rudrāyaṇa. An den meisten Stellen erscheint allerdings der Name in dieser Form, aber 565, 29 steht gacchodrāyaṇa, 565, 30; 566, 1. 19f. 27 āyuṣmān Udrāyaṇaḥ in sämtlichen Handschriften, 559, 3 upasaṃkramyodrāyaṇam in ABC, mit der kontaminierten Lesart upasaṃkramyo Rudrāyaṇam in D. Daß Udrāyaṇa die allein richtige Namensform ist, beweisen die metrischen Stellen, in denen der Name erscheint. 567, 20 steht richtig in allen Handschriften adyāpy Udrāyaṇo bhikṣū rājadharmair na mucyate, in 570, 4 gegen das Metrum adyāpi Rudrāyaṇo bhikṣur jīvitād vyaparopitaḥ. Die Entstellung von Udrāyaṇa zu Rudrāyaṇa

<sup>&#</sup>x27;Weil er bose Absichten gegen den ruhmvollen Mātanga gehegt, wurde Mejjha samt seiner Gefolgschaft vernichtet. Da entstand der Mejjhawald'.

¹) Lévi, JA. XI, 5, 76f., hat den Namen Kia-lo-ša-mo, den Khotan zur Zeit des Buddha Kāśyapa geführt haben soll, sehr geistreich als Khara-Śyāmāka erklärt, d. h. als eine Zusammensetzung von zwei Namen von Örtlichkeiten, die in dem gleich zu besprechenden Udrāyaṇāvadāna vorkommen. Mir scheint diese Erklärung nur dadurch etwas unsicher zu werden, daß, wie Lévi bemerkt, in dem Glossar Fan-fan-yü der Name Kia-lo-ša-mo, der aus dem Bericht des Cī-mōng übernommen ist, als 'plein aigle or' interpretiert wird. Man sieht nicht ein, wie Kharaśyāmāka in dieser Weise gedeutet werden konnte, zumal auch khara in der Bedeutung 'Meeradler, Reiher, Krähe' nur unzureichend im Rājanirghaṇṭa bezeugt ist. Allein wie dem auch sein mag, auf keinen Fall kann die Legende des Sūryagarbhasūtra beweisen, daß die in dem Avadāna erzählte Legende des Unterganges von Ho-lao-lo-kia oder Rauruka in Serindien seit dem Anfang des 5. Jahrhunderts lokalisiert war. Weder in dem Avadāna noch sonst wo ist von einer Katastrophe, die über Khara und Śyāmāka hereingebrochen ist, die Rede.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eine Inhaltsangabe nach dem Sanskrit-Text hat Huber, B. É. F. E. O. VI, S.12ff. gegeben. Ein Stück übersetzte schon Burnouf, Introduction à l'histoire du Buddhisme Indien, S.341—344.

<sup>3)</sup> Huber, B. É. F. E. O. VI, 3; Lévi, T'oung-Pao II, 8, 105ff.

<sup>4)</sup> Indian Historical Quarterly V, p.5.

erklärt sich aus der Schrift; in der nördlichen Brāhmī sind vom 4. bis etwa zum 7. Jahrhundert u und ru meist überhaupt nicht zu unterscheiden 1). Daher kommt auch das Schwanken der Handschriften zwischen Udraka und Rudraka (z. B. Buddhac. 12, 82. 83. 86), Urumuṇḍa und Rurumuṇḍa (z. B. Divy. 349, 8. 9. 12. 19; 350, 25; 364, 15; 385, 10. 18. 27) usw. Ich brauche daher im folgenden die richtige Namensform Udrāyaṇa.

Das Avadāna beginnt mit den Worten: Es gibt zwei große Städte, Pāṭaliputra und Rauruka2). Als Pāṭaliputra sich erhebt, geht Rauruka zugrunde.' In Rauruka herrscht König Udrāyaņa, seine Gemahlin ist Candraprabhā, sein Sohn Sikhandin, seine Hauptminister Hiruka und Bhiruka<sup>3</sup>). In Rājagrha regiert Bimbisāra. Eines Tages kommen Kaufleute mit Waren von Rājagrha nach Rauruka. Udrāyaṇa fragt, ob es noch ein anderes so blühendes Reich gäbe wie das seine. Die Kaufleute bejahen es: im Ostlande (pūrvadeśe) liege die ebenso blühende Stadt Rājagṛha, wo König Bimbisāra regiere. Udrāyaņa beschließt, mit Bimbisāra in freundlichen Verkehr zu treten. Er sendet ihm einen Kasten voll Edelsteinen. Bimbisāra schickt ihm als Gegengabe feine Stoffe. Udrāyaņa setzt diesen Austausch von Geschenken durch Übersendung eines Panzers aus Edelsteinen fort. Bimbisāra ist in Verlegenheit, wie er diese kostbare Gabe erwidern soll. Auf Rat des Buddha beschließt er ein Bild des Tathägata zu senden. Aber kein Maler ist imstande, den Buddha zu malen, da niemand, der ihn anblickt, die Augen von ihm wenden kann. So läßt der Buddha ein Tuch bringen und seinen Schatten darauf fallen, den die Maler dann mit Farben ausfüllen. Unter das Bild werden vier kurze Texte geschrieben: das śaraṇagamanam oder die abhyupapattih, die Formel, mit der man den Anschluß an den Orden erklärte; die śikṣā oder das śikṣāpadam, die zehn Gebote, die der Mönch zu halten verpflichtet ist; der anulomapratilomadvādaśāngah pratītyasamutpādah, auch lokasamvṛttih oder lokasya pravṛttinivṛttī genannt, die Formel vom Kausalnexus des Entstehens, vorwärts und rückwärts; zwei Gāthās, die zum Eifer ermahnen und als atyutsāhanā4) bezeichnet werden, Udānavarga 4, 37; 38. Dem Bild wird ein Schreiben vorausgesandt, in dem der König gebeten wird, dem Bild die höchsten Ehren zu erweisen. Udrāyaṇa, anfänglich-durch diese Zumutung beleidigt, folgt doch auf Rat seiner Minister der Aufforderung, aber die Bedeutung des Bildes bleibt ihm unklar. Erst Kaufleute aus Madhyadeśa, die nach

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Schon Speyer, WZKM. XVI, 355 erklärt die Verwechslung von *u* und *ru* aus der Ähnlichkeit der Zeichen in der nepalesischen Schrift, beurteilt aber das Verhältnis von Udrayana und Rudrayana falsch.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In I-tsings Übersetzung wird hinzugefügt: 'in Jambudvīpa'. Die Handschriften schwanken zwischen Rauruka und Roruka.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) So 575, 25. 26. 28; 576, 22. 24. Im Kompositum wird immer *Hirubhirukau* gesagt; 556, 8; 562, 15; 563, 25 usw. Nur 545, 5 findet sich *Hirur Bhiruḥ* (MSS. *Hirubhirus*, *Bhirubhirus*).

<sup>4)</sup> atyutsāhatā 547, 26 ist zu verbessern.

Rauruka gekommen sind, unterrichten ihn über die Persönlichkeit des Buddha und den Sinn der untergeschriebenen Texte. Er überdenkt die Formel vom Kausalnexus, die Wahrheit geht ihm auf, und er wird ein srotaāpanna. Er richtet an Bimbisāra ein Schreiben mit der Bitte, ihm einen Mönch zu senden. Auf Vorschlag des Buddha wird Mahākātyāyana in Begleitung von 500 Mönchen als Apostel nach Rauruka gesandt. Er wird mit den größten Ehren empfangen und hat auch mit der Bekehrung der Leute gewaltigen Erfolg. Unter anderen treten zwei Hausväter, Tiṣya und Puṣya, in den Orden ein, und erlangen die Arhatschaft. Bei ihrem Tode errichtet man für jeden einen Stūpa. Um das Bekehrungswerk im Harem des Königs und unter den Frauen des Landes fortzusetzen, wird später dann die Nonne Śailā mit 500 Gefährtinnen von Rājagrha nach Rauruka berufen und mit den gleichen Ehren wie Mahākātyāyana aufgenommen.

Eines Tages spielt König Udrāyaņa die vīņā und seine Gemahlin Candraprabhā tanzt dazu. Plötzlich bemerkt der König an ihr die Zeichen des Todes: er erkeunt, daß sie in sieben Tagen sterben wird. Die vīņā gleitet ihm aus der Hand zu Boden. Die Königin fragt erschroeken, ob sie schlecht getanzt habe. Der König klärt sie über ihr Schicksal auf. Candraprabha benutzt die kurze Spanne, die ihr zum Leben geblieben, um sieh durch Saila in den Orden aufnehmen zu lassen, und versprieht dem König, wenn sie in der Götterwelt wiedergeboren werden sollte, ihm zu erscheinen. Nach ihrem Tode als Göttin unter den Cāturmahārājika-Göttern wiedererstanden, begibt sie sich zu dem Buddha und erlangt durch seine Belehrung den Stand einer srolaapanna. Dann begibt sie sich nach Rauruka zu Udräyana und ermahnt ihn, in den Orden zu treten, um nach dem Tode in der Götterwelt wiedergeboren und wieder mit ihr vereinigt zu werden. Am nächsten Morgen übergibt Udräyana seinem Sohne Sikhandin die Herrschaft, empfiehlt ihm seine alten Minister Hiruka und Bhiruka und zieht nach Räjagrha, wo ihn der Buddha in den Orden aufnimmt. Auf einem Almosengange begegnet er dem Bimbisära, der sich vergebens bemült, ihn in den weltlichen Stand zurückzulocken.

Sikhandin regiert eine Weile in Gerechtigkeit, gerät dann aber auf Abwege. Die treuen Minister Hiruka und Bhiruka, die ihm Vorhaltungen machen, werden entlassen und durch zwei schlechte Menschen ersetzt, die das Volk bedrücken. Durch einen Kaufmann erfährt Udräyana in Räjagnha von der Mißwirtschaft seines Sohnes. Er tut seine Absicht kund, nach Rauruka zu kommen und den Sohn wieder auf den rechten Weg zurückzuführen. Als das in Rauruka bekannt wird, stellen die beiden schlechten Minister, für ihre Stellung fürchtend, dem Sikhandin vor, sein Vater würde kommen, um ihn des Thrones zu berauben, und überreden ihn schließlich, den Vater töten zu lassen. Auf dem Wege nach Rauruka trifft Udräyana seine Henker. Sie gewähren ihm noch die Zeit, sich der Meditation hinzu-

geben und die Arhatschaft zu erlangen. Er prophezeit, daß Sikhandin als Vatermörder und Arhatmörder zur Hölle fahren werde; dann wird ihm der Kopf abgeschlagen.

Als Sikhandin den Tod des Vaters und seine Prophezeiung erfährt, wird er von Reue ergriffen. Er verbannt die beiden schlechten Minister von seinem Angesicht, setzt Hiruka und Bhiruka wieder in ihre Ämter ein und bringt seine Tage in Trübsinn hin. Um ihn von seinen Gewissensbissen wegen der beiden Todsünden, die er auf sich geladen hat, zu heilen, veranlassen die beiden schlechten Minister seine Mutter, ihm zu erklären, daß er gar nicht der Sohn des Udrāyaṇa sei; sie habe ihn im Ehebruch empfangen. Seine Bedenken wegen des Arhatmordes wissen sie durch eine List zu zerstreuen. Sie machen in den Stūpas des Tisya und des Puṣya je ein Loch und setzen zwei junge Katzen hinein, die sie abrichten, auf eine an Tisya und Puşya gerichtete Beschwörung hin hervorzukommen, ein Stück Fleisch zu nehmen, ihren Stūpa zu umwandeln und wieder in ihrem Loche zu verschwinden. Dann gehen sie zum König und stellen ihm vor, es gebe gar keine Arhats; auch Tiṣya und Puṣya seien Betrüger gewesen und darum als Katzen wiedergeboren worden. Dann führen sie vor dem König und vielem Volk die Katzenbeschwörung auf. Das Mittel wirkt. Die meisten Leute fallen vom Glauben ab. Der König gewährt den Mönchen und Nonnen keine Almosen mehr, so daß alle bis auf Mahākātvāyana und Sailā das Land verlassen.

Eines Tages begegnet Mahākātyāyana, als er auf seinem Almosengange nach Rauruka hineingeht, dem König, der gerade die Stadt verläßt. Er tritt beiseite, um nicht von dem König ein unfreundliches Wort zu hören. Hiruka und Bhiruka, die sich im Gefolge des Königs befinden, klären den König auf Befragen über den Grund der Zurückhaltung des Mönches auf. Als aber die Szene sich bei der Rückkehr des Königs und Mahākātyāyanas wiederholt, da wissen die beiden bösen Ratgeber dem König einzureden, Mahākātyāyana halte sich von ihm fern, um nicht von dem Staube des Vatermörders besudelt zu werden. Da ruft der König zornig: Ihr Herren, wer mich lieb hat, der werfe je eine Hand voll Staub auf diesen geschorenen Bettelmönch!' Die ganze Umgebung des Königs gehorcht der Aufforderung, und Mahākātyāyana wird unter einer Staubmasse begraben; durch seine übernatürliche Macht schafft er sich aber eine Laubhütte unter der Staubdecke. Hirten haben den Vorgang mit angesehen. Sie berichten Hiruka und Bhiruka, die hinterher kommen, was geschehen, und mit ihrer Hilfe graben die beiden den Mönch aus. Der prophezeit, daß in sieben Tagen zur Strafe für die Untat des Königs ein Staubregen Rauruka verschütten werde. Am ersten Tage werde ein Sturm die Steine, Kies und Scherben aus der Stadt blasen, am zweiten Tage werde ein Blumenregen fallen, am dritten ein Regen von Kleidern, am vierten ein Regen von gemünztem Gelde, am fünften ein Regen von Gold, am

sechsten ein Regen von Edelsteinen, und endlich am siebenten werde der Staubregen kommen. Auf die ängstliche Frage der beiden, ob auch sie das Schicksal der Bewohner der Stadt teilen würden, beruhigt Mahākātyāyana sie und gibt ihnen den Rat, sie sollten einen unterirdischen Gang (surungā) von ihrem Hause bis zum Flusse graben und in der Nähe ihres Hauses ein Boot bereithalten. Wenn der Edelsteinregen falle, sollten sie das Boot mit Edelsteinen füllen und sich davonmachen. Die beiden Minister begeben sich zum König und berichten ihm alles, finden aber keinen Glauben. Da kehren sie nach Hause zurück.

Hiruka übergibt seinen kleinen Sohn Śyāmāka dem Mahākātyāyana und bittet ihn, wenn er die nötigen Anlagen dafür zeige, ihn in den Orden aufzunehmen, im anderen Falle ihn als seinen Diener zu behalten. Ebenso übergibt Bhiruka seine Tochter Śyāmāvatī der Nonne Śailā, ebenfalls mit der Bitte, sie, wenn sie im Besitz der nötigen Anlagen sei, zur Nonne zu machen, sonst aber sie seinem Freunde, dem Hausvater Ghoṣila in Kau-śāmbī, zu übergeben. Śailā verläßt darauf Rauruka und bringt die Śyāmāvatī zu Ghoṣila. Im übrigen treffen Hiruka und Bhiruka ihre Vorkehrungen zur Flucht, wie Mahākātyāyana es ihnen geraten hat, und am sechsten Tage, nachdem alles genau der Prophezeiung gemäß eingetreten ist, entkommen sie glücklich. Hiruka gründet in einem anderen Lande eine Stadt namens Hiruka, Bhiruka in einem anderen Lande eine Stadt Bhiruka, die auch den Namen Bhirukaccha empfängt. Am siebenten Tage beginnt der Staubregen zu fallen; übernatürliche Wesen halten die Tore der Stadt verschlossen, so daß niemand entfliehen kann.

Mahākātyāyana fliegt durch seine Zauberkraft auf seinem Mantel. an dessen Zipfel sich Syāmāka festhält, aus der Stadt. Die Stadtgöttin schließt sich ihnen an. Die drei kommen nach einem Marktflecken (karvataka) namens Khara und machen bei der Scheuer¹) des Ortes halt. Mahākātyāyana macht sich zum Bettelgang in dem Flecken auf und läßt den Syāmāka und die Göttin bei der Scheuer zurück. Durch die Macht der Göttin fängt das Korn an, sich zu vermehren. Der Aufseher der Scheuer bemerkt das. Er erfährt von Syāmāka die Ursache und beschließt, die Göttin durch eine List dauernd an den Ort zu fesseln. Er übergibt ihr Schloß und Schlüssel mit der Bitte, sie bis zu seiner Rückkehr aufzubewahren und keinem anderen als ihm selbst zurückzugeben. Der Mann beruft darauf eine Versammlung der Bewohner des Fleckens, berichtet ihnen von dem Wunder in der Scheuer und fordert sie auf, seinen Sohn zum Oberhaupt (śresthin) zu machen; dann werde er sich selbst töten, und da die Göttin ihm Schloß und Schlüssel nicht zurückgeben könne, werde sie dauernd zum Wohle des Fleckens dort bleiben. Die Leute sind damit einverstanden. Der Sohn wird zum Oberhaupt gewählt, der Mann begeht Selbstmord, und die Göttin erklärt sich bereit, ihren dauernden

<sup>1)</sup> Statt khalābhidhāna ist, wie Huber gezeigt hat, khaladhāna zu lesen.

Sitz in dem Flecken zu nehmen. Sie gerät später in den Verdacht, die Geliebte des Mahākātyāyana zu sein. Das erregt ihren Zorn; eine Seuche ist die Folge, aber es gelingt, sie wieder zu besänftigen. Am Ende der Regenzeit beschließt Mahākātyāyana, weiterzuziehen. Er überläßt der Göttin als Andenken seinen Becher¹). Sie erbaut darüber einen Stūpa, den noch heute die Mönche, die Caitya-Verehrer sind, verehren, und richtet ein Fest, den kāmsimaha, das Becherfest, ein.

Mahākātyāyana setzt mit Śyāmāka seine Luftreise fort. Die Rinderund Schafhirten (gopālakapaśupālakaiḥ) sehen, wie der Knabe an dem
Mantelzipfel hängt. Sie rufen: 'Er hängt! Er hängt!' (lambate, lambate).
Danach werden die Leute in jenem Lande Lambākapāla²) genannt. Dann
kommen die beiden zu einem anderen Marktflecken (karvaṭaka). Mahākātyāyana läßt den Śyāmāka unter einem Baum zurück und tritt seinen
Bettelgang an. In dem Flecken ist gerade der König, ohne einen Sohn
zu hinterlassen, gestorben. Die Leute suchen nach einem Nachfolger. Sie
bemerken, daß der Schatten des Baumes, unter dem Śyāmāka schläft,
den Körper des Knaben nicht verläßt, und schließen aus diesem Wunder,
daß er die geeignete Person sei. Mit Erlaubnis des Mahākātyāyana nimmt
Śyāmāka die Königswürde an. Das Reich wird danach das ŚyāmākaReich (Śyāmākarājya) genannt.

Mahākātyāyana, nun allein, gelangt nach Vokkāṇa, wo seine Mutter wiedergeboren ist. Nach zärtlicher Begrüßung hält er ihr eine Predigt mit dem Erfolg, daß sie bekehrt wird und den Grad einer srotaāpannā erlangt. Beim Abschied übergibt er ihr auf ihre Bitte seinen Stab (yaṣṭi). Sie erbaut einen Stūpa, der als Yaṣṭistūpa bekannt ist und den noch heute die Mönche, die Caitya-Verehrer sind, verehren.

Mahākātyāyana will dann nach dem Madhyadeśa zurückkehren³). Er kommt an die Sindhu. Die Gottheit des Nordens (*Uttarāpathanivāsinī devatā*) bittet ihn um ein Andenken. Mahākātyāyana erinnert sich daran, daß im Madhyadeśa das Tragen von *pula*, einer Art Schuhe, nicht erlaubt ist. Er läßt der Gottheit daher seine *pula*. Das ist der Ursprung des Pula-

<sup>1)</sup> Die richtige Deutung von kāśikā und kāśimahah des Textes wird Huber verdankt; es ist kāmśi zu lesen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Handschriften haben tasmim janapade manusyānām Lambakapāla (so E; A Lambayākepāla, B C Layokepāla, D Lambakepāla) iti samjñā samvṛttā. Vor iti samjñā samvṛttā wird sonst der Name meist wiederholt (s. 576, 23. 25; 580, 3f.), aber nicht 581, 1. Auch hier scheint das nicht der Fall zu sein. Auch wird hier nicht der Name des Landes gegeben, sondern der Name der Leute in dem Lande; es wird also Lambākapālā zu lesen sein, und der zweite Bestandteil des Namens soll offenbar dadurch erklärt werden, daß die gopālaka und paśupālaka 'lambate lambate' rufen. Die chinesische Übersetzung I-tsings hat nach Lévi, JA. XI, 5, 90: 'pour cette raison l'emplacement du territoire qu'ils traversèrent ainsi s'appelle Lan-po.'

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Madhyadesam āgantukāmaḥ; āgam hat hier sicherlich wie so oft den Sinn 'zurückkehren'.

caitya, den andere Puleśvara nennen¹). Mahākātyāyana gelangt danu allmählich nach Śrāvastī und berichtet den Mönchen von seinen Erlebnissen.

Die Mönehe wünschen sehließlich noch zu erfahren, weshalb Udräyana den Tod durch Henkershand erlitten habe, weshalb Sikhandin und die Bewohner von Rauruka unter Staub begraben seien und Mahākātyāyana mit Staub überschüttet sei und weshalb Hiruka und Bhiruka glücklich davon gekommen seien. Der Buddha erklärt ihnen, daß es die Folgen ihrer Taten in einer früheren Geburt seien. Auf diese Geschichten braucht hier nicht eingegangen zu werden<sup>2</sup>).

Das Udrāvanāvadāna ist von Ksemendra in seiner Bodhisattvāvadānakalpalatā (Nr. 40) bearbeitet worden. Ksemendras Darstellung stimmt in allem Wesentlichen genau mit dem Avadana überein; wenn er an einigen Stellen kürzt, an anderen ausführlicher ist, so erklärt sich das aus den allgemeinen Tendenzen seines Werkes. Selbstverständlich heißt auch bei ihm der Held Udrāyana (tib. 'U-dra-ya-na). Der Name seines Reiches schwankt auch hier zwischen Rauruka (4) und Roruka (100), tib. Sgra-sgrog(s). Austatt Hiruka (6, 69, 112) findet sich öfter Heruka (153. 164. 170. 199), wie die tibetische Übersetzung stets liest. Auch der Name der von ihm gegründeten Stadt lautet hier Heruka (170), die von Bhiruka gegründete Stadt heißt Bhirnka (170). Der Sohn des Hernka heißt hier Śyāmaka (164, 178), tib. Súo bsaús. Die Einwohner von Lampāka werden hier nicht Lambākapāla, sondern einfach Lambaka (177) genannt, tib. Hphyan ba po. Für Vokkana wird hier Bhokkanaka (179) geschrieben, tib. Bog·ka·na·ka. Der karvataka Khara wird Kharavanīkarvata genannt (173); das Tibetische hat hier kar pa tahi sa rihi nags su in dem Sari-Walde eines karpata'. Einigen der Personen, die im Avadana namenlos sind, werden hier Namen beigelegt. Die beiden schlechten Minister heißen Danda und Mudgara, tib. Dbyug pa und Tho ba (70. 83. 1723). Die Mutter des Sikhandin wird Taralikā, tib. Ta·ra·li·ka, genannt (120)4. Den Rat, das Buddha-Bild nach Rauruka zu senden, gibt hier nicht der Buddha selber,

<sup>1)</sup> Das ist nach Lévi, JA. XI, 5, 113 der Sinn der im Sanskrit verderbten Stelle.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der Stoff dieses Avadāna hat auch die buddhistisehen Künstler zur Darstellung gereizt. Foucher, B. É. F. E. O. IX, 23; Beginnings of Buddhist Art and Other Essays 231 ff., hat nachgewiesen, daß eine fortlaufende Reihe von 25 Reliefs an dem Stūpa von Bārābudur die Geschiehte des Udrāyaṇa im genauen Anschluß an das Divyāvadāna illustriert; vgl. Krom und van Erp, Bārābudur, Textband 256 ff., Taf. Ser. IB 64—88. In der Schatzhöhle C zu Qyzil ist, wie Waldschmidt, Gandhara, Kutscha, Turfan S. 63, Taf. 34, erkannt hat, auf einem Fresko die Szene dargestellt, wie Candraprabhā vor Udrāyaṇa tanzt; links davon werden die beiden als Mönch und Nonne eingekleidet. Vgl. Grünwedel, Kultstätten S. 100; Alt-Kutscha II, 97, Fig. 72 und Tafel XL, XLI; v. Le Coq, Buddh. Spätantike IV, Taf. 3; VI, S. 37.

<sup>3)</sup> Hier im Texte Dandin, was durch das Tibetische als falseh erwiesen wird.

<sup>4)</sup> Auch in den Vorgeburtsgeschichten am Sehluß des Avadāna zeigt sieh diese Tendenz zur Spezialisierung. Der Jäger wird hier Kālapāśa genannt (183), der Haushalter Nanda und seine Toehter Madalekhā (191).

sondern der Minister Varṣākāra (15). Das Lautenspiel des Udrāyaṇa und der Tanz der Candraprabhā werden hier nicht erwähnt (41). Udrāyaṇas Begegnung mit Bimbisāra erfolgt hier vor seiner Ordinierung durch den Buddha (50ff.). Die Flucht des Hiruka und Bhiruka findet auch hier zu Schiff statt, aber der unterirdische Gang fehlt (169); dagegen wird hinzugefügt, daß sie sich nach Süden wenden (170). Anstatt der Errichtung des Stūpa über dem Becher des Mahākātyāyana in Khara und der Einrichtung des Becherfestes wird hier (175) erzählt, daß die Göttin ein Caitya des Kātyāyana in Suravatī, tib. Lha-ldan, erbaute, und daß die Caitya-Verehrer dies noch heute verehren. Von der Erbauung des Pulacaitya wird hier nichts gesagt; von Bhokkānaka geht Mahākātyāyana sogleich nach Śrāvastī (181). Dagegen wird bei der Erwähnung der Stūpas des Tiṣya und Puṣya hinzugefügt, daß die Caitya-Verehrer sie noch heute verehren (39). Es ist angesichts dieser Verschiedenheiten wohl möglich, daß sich schon Kṣemendras Vorlage ein wenig von dem Text des Avadāna entfernte, aber diese Abweichungen kōnnen auch auf Neuerungen Kṣemendras beruhen. Für die folgende Untersuchung kann seine Fassung als sekundär beiseite gelassen werden.

Eine kürzere Version der Udrāyaṇa-Sage findet sich in dem von Ki-kia-ye zusammen mit Tan-yao im Jahre 472 n. Chr. übersetzten Tsapao-tsang-king. Chavannes hat sie in seinem Cinq cent contes et apologues unter Nr. 420 (III, 127ff.) übersetzt. Der Held der Erzählung ist auch hier König von Lu-liu (Rauruka), aber er wird nicht Udrāyaṇa, sondern Yu-t'o-sien, Udasena, genannt. Seine Gemahlin heißt hier Yu-siang (Lakṣaṇavatī), sein Sohn Wang-kün (Rājasena). Der ganze erste Teil der Geschichte über die Beziehungen des Königs zu Bimbisāra, die Sendung des Buddha-Bildes und des Mahākātyāyana und der Śailā nach Rauruka fehlt hier. Die Erzählung beginnt mit dem Lautenspiel des Königs und dem Tanz der Königin. In dem Abschnitte bis zu der Katzenbeschwörung ist manches breiter ausgeführt als in dem Avadāna, manches aber auch weggelassen oder leise verändert. Der Buddha tritt hier überhaupt nicht auf. Die als Göttin wiedergeborene Königin sucht und empfängt hier keine Belehrung von ihm, und ebensowenig ist er es, der den König in den Orden aufnimmt. Die Wanderung des Mönch gewordenen Königs nach Rājagrha und seine Begegnung mit Bimbisara fehlen hier. Es wird nur kurz gesagt, daß der König die Welt verließ, die Lehre studierte und Arhat wurde; er erlangt die Arhatschaft also nicht erst wie im Avadāna unmittelbar vor seinem Tode. Die treuen Minister Hiruka und Bhiruka erscheinen hier nicht. Von der doppelten Sünde des Vatermordes und des Arhatmordes, die König Wang-kün auf sich lädt, wird auch hier gesprochen; wie er von der Schuld des Vatermordes befreit wird, wird hier aber nicht erzählt. Von den Gewissensbissen wegen des Arhatmordes wird er durch die Gaukelei an den Stūpas der beiden Arhats geheilt, die hier aber Tie-šī (Tiṣya) und

Yu-po-tic-šī (Upatiṣya) heißen und im bürgerlichen Leben nicht einfache Hanshalter, wie im Avadana, sondern große Minister gewesen sind. Nur gelegentlich erfährt man hier auch, daß Saila in Rauruka weilt; die Königin begründet ihren Wunsch, Nonne zu werden, damit, daß sie von Šī-šī (Śailā) gehört habe, daß ein Mensch, der gläubigen Herzens auch nur für einen Tag in den Orden getreten sei, unter den Göttern wiedergeboren werde. Die Erzählung von der Mißhandlung Kātyāyanas und dem Untergange der Stadt ist gedrängter als im Avadana. Hiruka und Bhiruka erscheinen auch hier nicht als Retter; ihre Stelle nimmt ein 'großer Minister' ein. Die Anweisung zur Flucht gibt hier nicht Kätyäyana, sondern der Minister faßt selbst den Plan, einen unterirdischen Gaug zu graben, der außerhalb der Stadt mündet. Von einer Flucht zu Schiff ist nicht die Rede. Der Sandregen tritt auch hier am siebenten Tage ein, auch hier läßt der Himmel vorher duftende Blumen, Edelsteine und Kleider regnen, aber dieser Regen von Kostbarkeiten ist nicht auf die vorhergehenden Tage verteilt, sondern findet unmittelbar vor dem Sandregen statt. Als der Minister sich mit den Seinen durch den unterirdischen Gang gerettet hat, begibt er sich zu Kātyāyana und legt ihm die Frage vor, warum die Bewohner Raurukas durch den Sandregen begraben seien. Das ist dieselbe Frage, die in dem Avadāna die Mönche in Śrāvastī, als sie von den Ereignissen in Rauruka gehört haben, an den Buddha stellen, und die Geschichte aus der Vergangenheit, die Kätyäyana zur Erklärung erzählt, ist genau die gleiche wie die von dem Buddha vorgetragene. Im Avadāna ist sie nur noch etwas ausführlicher, weil hier auch noch die Frage gestellt und beantwortet wird, warum Mahākātyāyana mit Staub zugedeckt und Hiruka und Bhiruka gerettet wurden. Die Reise des Kātyāyana wird hier ganz kurz abgetan. Es wird nur gesagt, daß er sich, nachdem er den Minister über die Ursache des Schicksals der Bewohner von Rauruka aufgeklärt hatte, in Begleitung der Stadtgöttin nach Hua-šī (Pātaliputra) begab. Dem wird die Begründung hinzugefügt: 'Depuis l'antiquité, cette dernière ville (Pātaliputra) et la ville de Lou-licou (Roruka) étaient alternativement l'une en prospérité et l'autre en décadence; celle-ci ayant été détruite, l'autre devait redevenir florissante; telle était la raison pour laquelle Kia-tchan-yen et ses compagnons¹) se rendirent dans la ville de Houa-che.'

Im Anschluß daran wird dann noch erzählt, daß der angesehene Bürger Hao-yin-šöng ('Mit der schönen Stimme' = Ghoṣila) sich an die Grenze des Reiches begab und dem Ehrwürdigen Gaben darbrachte. Dieser Ghoṣila, seit langem wohlhabend, wurde, als der Ehrwürdige sein Haus betreten hatte, ungemein reich. Als Kātyāyana in diese Stadt²) gekommen war, fragte er den Buddha, warum Ghoṣila sich einer schönen Stimme und immer wachsenden Reichtums erfreue. Der Buddha erklärte ihm, daß in

<sup>1)</sup> Vorher ist aber nur die Stadtgöttin als seine Begleiterin erwähnt.

<sup>2)</sup> Es scheint Pāţaliputra gemeint zu sein.

der Vergangenheit ein Bürger täglich 500 Pratyekabuddhas zur Mahlzeit einzuladen pflegte. Der Mann, den er als Boten sandte, war immer von einem Hunde begleitet. Eines Tages vergaß der Mann die Einladung zu überbringen. Da lief der Hund allein zu den Pratyekabuddhas und bellte sie an. Die Buddhas erkannten, daß der Hund sie einladen wollte; sie begaben sich zu dem Bürger, der sie hocherfreut bewirtete. Jener Bürger war der Buddha selbst in einer früheren Geburt, der Bote war Aniruddha, der Hund war Ghosila, dem zum Lohn für seine Tat eine schöne Stimme und Reichtum zuteil ward.

Diese Erzählung des Tsa-pao-tsang-king ist offenbar nichts weiter als ein vielfach ungenauer Auszug aus dem Avadāna. Daß sie unursprünglich ist, zeigt sich vor allem in der Veränderung des Namens des Helden zu Udasena; zweifellos war, wie wir später sehen werden, sein alter Name Udrāyaṇa. Aus zwei Stellen können wir sogar schließen, daß die Quelle der Erzählung nicht das Divyāvadāna war, sondern der Text, wie er im Vinaya zu Prayaścittika 82 lautete. Dahin weist zunächst die Angabe über das abwechselnde Blühen und Verfallen von Pāṭaliputra und Rauruka. Sie beruht auf der Bemerkung im Anfang des Avadāna, die in der chinesischen Übersetzung des Vinaya ebenso lautet: Wenn Pāṭaliputra aufblüht, verfällt Rauruka; wenn Rauruka aufblüht, verfällt Päṭaliputra', während es im Divyāvadāna heißt: yadā Pāṭaliputram samvartate tadā Rorukam vivartate, was man in dieser Form doch nur als historische Zeitangabe auffassen kann. Immerhin wäre es möglich, daß die Umkehrung des Satzes, die den Sinn so gänzlich verändert, im Divyāvadāna erst im Laufe der schriftlichen Überlieferung geschwunden wäre, völlig beweisend aber ist der von Ghosila handelnde Schluß der Erzählung. Er ist mit der Geschichte von Rauruka so lose verknüpft, daß man sein Erscheinen an dieser Stelle überhaupt nur begreift, wenn man weiß, daß im Vinaya die Geschichte des Ghoșila unmittelbar auf die des Udrāyaṇa folgt1). So erzählt denn auch dort der Buddha den Mönchen die Geschichte aus dem früheren Dasein des Ghoșila, um ihnen zu erklären, wie er zu seiner schönen Stimme gekommen ist. Kleine Verschiedenheiten in der Darstellung sind vorhanden, aber sie sind nicht von Bedeutung. Es kann also auch die Erzählung des Tsa-pao-tsang-king in Anbetracht ihrer Ab-hängigkeit von dem Avadāna, wenigstens zunächst, hier unberücksichtigt bleiben.

Daß das Udrāyaṇāvadāna im letzten Grunde mit der Legende des Hüen-tsang vom Untergange Ho-lao-lo-kias identisch ist, wird niemand bestreiten wollen. Die Ähnlichkeiten der beiden Erzählungen hat schon Huber a. a. O. S. 337f., hervorgehoben. In beiden Fällen wird eine Stadt von einem Sandregen verschüttet, und zwar zur Strafe dafür, daß die Bewohner auf Befehl des Königs einen Heiligen im Sande vergraben haben.

<sup>1)</sup> Siehe Hubers Inhaltsangabe, B. É. F. E. O. VI, 17ff.

In beiden Fällen ersteht dem Heiligen ein Retter. Bei Hüen-tsang ist es eine ungenannte Person, im Avadāna sind es die beiden guten Minister Hiruka und Bhirnka. Diese Retter werden in beiden Fällen zum Lohn für ihre Guttat von dem Heiligen vor dem Untergang dadnreh bewahrt, daß er ihnen die Vernichtung der Stadt am siebenten Tage vorhersagt, und sie retten sich auf dieselbe eigentumliche Weise durch einen unterirdischen Gaug. Auch die Einzelheiten der Geschichte der Vernichtung der Stadt stimmen zum Teil genan zusammen. Der Sandregen setzt am siebenten Tage ein. Veraus geht ein Sturm, der allen Sehmutz ans der Studt weg-legt, und ein Schauer von Juwelen. In beiden Fällen spielt ferner ein Buddhabild, das aus der Ferne gekommen ist, eine Rolle in der Geselichte, und zwar als Ausgangspunkt der Katastrophe. Im Avadam wird es der Anlaß, daß Mahākātyāyana ins Land kommt, bei Hüen-tsang, daß der Arhat durch die Verehrung, die er ihm rollt, die Strafe des Königs auf sich zicht. Daß es im Avadana ein Gemalde, bei Huen-tsang eine Stutue ist, ist allerdings ein beschtenswerter Unterschied; für den Gang der Erzählung macht es aber nichts aus. Über die Schicksale des Porträts beim Untergange der Stadt erfahren wir nichts, die Statue rettet sich selbst auf winderbare Weise nach P'i-mo. Ob man damit die Flucht der Stadtgöttin in dem Avadåna zusammenstellen darf, wie Huber es tut, ist mir zweiselhaft. Man darf auch nicht verkennen, daß die Übereinstimmungen in der Geschichte der Vernichtung der Stadt fast alle dadurch an Beweiskraft verlieren, daß sie sich sehen in der Sage von der Entstehung des Dandakawahles finden, die ans viel älterer Zeit bezeugt und wahrscheinlich das Urbild aller dieser Sagen von der Vernichtung einer Stadt oder eines Landes durch einen Sandregen ist. Ein besonderer und daher beweisender Zug ist in dieser Partie nur die Herstellung des unterirdischen Ganges. Dazu kommt weiter noch das Buddhabild, und schließlich wird jeder Zweisel an dem Zusammenhang der beiden Geschichten dadurch beseitigt, daß Ho-lao-lo-kia, wie Huber gezeigt hat, die regelrechte chinesische Wiedergabe von Rauruka ist, die Stadt also in beiden Erzählungen denselben Namen trägt.

Es erhebt sich also die Frage, ob wir es hier mit einer Geschichte indischen Ursprungs, die nach Turkestan gebracht und dort lokalisiert wurde, zu tun haben oder ob eine turkestanische Lokalsage in den Vinaya der Mülasarvästivädins aufgenommen wurde. Huber hat sich für das letztere entschieden. Er beruft sich darauf, daß das Avadäna selbst Rauruka in eine Gegend, die außerhalb des eigentlichen Indiens liegt, also nach Turkestan versetze. Man brauche, um sich davon zu überzeugen, nur die Rückreise Mahäkätyäyanas nach der Zerstörung Raurukas zu verfolgen. Mahäkätyäyana kommt über Khara nach Lambāka¹, dann nach Syāmāka und weiter nach Vokkāṇa und endlich 'descendant vers le

<sup>1)</sup> Huber schreibt Lamba.

Sud¹)' an den Indus, wo er den Bereich der Gottheit des Nordens verläßt. Von den genannten Örtlichkeiten sind zwei bis jetzt lokalisiert². Lambāka oder Lampāka entspricht dem heutigen Lamphān; Vokkāṇa ist das heutige Wakhān. Die beiden Örtlichkeiten liegen im Süden des Pamir, d. h. zwischen Turkestan und Indien.

Ich brauche kaum darauf hinzuweisen, daß, falls Huber mit seiner Ansicht, der sich auch Lévi, JA. XI, 5, 76 angeschlossen hat, recht haben sollte, sein Nachweis von einschneidender Bedeutung für die Geschichte des Kanons der Mülasarvāstivādins sein würde, ganz gleich, ob man annehmen will, daß die turkestanischen Elemente dem Kanon von Anfang an angehörten oder erst später, jedenfalls aber vor der chinesischen Übersetzung, in Turkestan aufgenommen wurden. Die Sache hat sogar noch ein weitergehendes Interesse. Gegen den Schluß seines Aufsatzes bemerkt Huber: 'Dans la formule même par laquelle le Divyāvadāna commence le récit de la destruction de Roruka: , Quand Pāṭaliputra monte, Roruka tombe en décadence', ne faut-il pas trouver l'expression de cette rivalité historique qui fit passer tour à tour la préponderance des royaumes fondés sur les bords du Gange aux royaumes de l'Asie centrale?' Auch wenn man sich diesen etwas kühnen Folgerungen nicht ganz anschließen will, wird man zugestehen müssen, daß jener einleitende Satz und alles, was uns in dem Avadana von dem Verkehr zwischen Rauruka und dem Madhyadeśa berichtet wird, auf die engsten Beziehungen zwischen Indien und Ostturkestan schon in einer sehr frühen Zeit hinweisen würde.

Ich glaube nun allerdings, daß eine genauere Prüfung der Texte zu einem ganz andern Resultate führt. Ich will gar kein Gewicht darauf legen, daß es von vornherein nicht gerade sehr wahrscheinlich ist, daß das Avadāna, eines der interessantesten der ganzen Sammlung, aus der etwas mageren Lokallegende herausgesponnen sein sollte. Man darf natürlich die Natur der Berichte dabei nicht außer acht lassen. Das Avadāna ist das Werk eines gewandten Erzählers, die Angaben Hüen-tsangs beruhen offenbar auf den mündlichen Mitteilungen der Ortseingesessenen, und wir können nicht wissen, wie weit diese selbst unterrichtet waren, wieviel sie dem Pilger erzählten und wieviel er selbst vielleicht weggelassen hat.

Wichtiger ist schon etwas anderes. Die turkestanische Lokalsage haftet an der Buddhastatue, die in P'i-mo verehrt wurde. Warum sollte der Verfasser des Avadāna diese Statue gänzlich ausgeschaltet und durch ein Porträt des Buddha ersetzt haben, über dessen Verbleib er nichts berichtet? Umgekehrt mußte natürlich, wenn man die Lokalsage nach dem Vorbilde des Avadāna gestaltete, das Gemälde aus der Geschichte verschwinden, und nichts war im Grunde natürlicher, als daß man dann die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Diese Bemerkung findet sich nur in der chinesischen Übersetzung, nicht im Sanskrit-Text des Divyāvadāna.

Auch Śyāmāka ist jetzt lokalisiert.

Sandelholzstatue von Pi-mo mit der in der ganzen buddhistischen Welt hochberühmten Sandelholzstatue des Udavana identifizierte. tsang schildert sie uns in seinem Berichte über Kauśāmbī¹). Sie stand in einem großen Tempel innerhalb des königlichen Bezirkes der Stadt. war aus Sandelholz geschnitzt und hatte einen steinernen Baldachin. Von Zeit zu Zeit entsandte sie ein übernatürliches Licht. Fürsten aus verschiedenen Ländern hatten versucht, sie fortzunehmen, aber niemand konnte sie von der Stelle bewegen. So machte man Bilder von ihr und verehrte sie, und alle wahren Bilder des Buddha sind nach dieser Statue gemacht. Über ihre Entstehung erzählte man, daß König Udayana, als der Buddha für drei Monate in den Trayastrimsat-Himmel gefahren war, um zum Wohle seiner dort weilenden Mutter das Gesetz zu predigen, während seiner Abwesenheit ein Abbild des Meisters zu haben wünschte. Er bat daher den Maudgalyāyana, durch seine übernatürliche Macht einen Künstler in den Himmel zu versetzen, um dort das Bild des Buddha zu schaffen. Als Buddha auf die Erde zurückkehrte, erhob sich die Holzstatue von ihrem Sitze und begrüßte den Herrn der Welt, und dieser erwiderte freundlich den Gruß und sagte seinem Bilde, es werde seine Aufgabe sein, die Ungläubigen zu lehren und zu bekehren und künftige Geschlechter auf dem Wege der Religion zu leiten. Daß man durch die Identifizierung der Statue von Pi-mo mit der des Udayana mit der Tatsache in Konflikt kam, daß die letztere ja noch immer in Kauśāmbī gezeigt und verehrt wurde, wird die turkestanischen Mönche wenig bekümmert haben; auffallend ist höchstens, daß auch Hüen-tsang diesen Widerspruch gar nicht bemerkt zu haben scheint2).

Ich will schließlich auch nicht unerwähnt lassen, daß in dem Falle, daß die Lokalsage nach dem Avadāna gestaltet wurde, die Zurückführung der Statue auf König Udayana vielleicht auch dadurch begünstigt wurde, daß in der Quelle das Bild zu einem König Udrāyaṇa in naher Beziehung stand. Bei der Ähnlichkeit der Namen ist, wie wir später sehen werden, gerade unser Udrāyaṇa auch sonst mit Udayana zusammengeworfen worden, und in tibetischen Schriften, z. B. bei Tāranātha³), wird der Name des Königs von Kauśāmbī Utrayana geschrieben. Selbstverständlich kann

<sup>1)</sup> Julien, Mém. I, 283ff.

<sup>2)</sup> Die Statue von Kausambi hatte übrigens eine Rivalin in einer Sandelholzstatue des Buddha zu Śrāvastī. Über ihre Entstehung erzählt Fa-hien (Legge, S.56f.) dieselbe Legende wie Hüen-tsang von der Statue zu Kausambi, aber an Stelle des Udayana erscheint hier Prasenajit, und von dem Eingreifen Maudzalyāyanas wird nichts gesagt; einfacher heißt es hier, daß der König die Statue herstellen ließ, will er sich nach dem Anblick des Buddha sehnte. Auch Hüenstenig kennt die Statue von Śrāvastī; er bemerkt, daß Prasenajit sie während der Abwesenkeit de Buddha im Trayastriusat-Himmel habe anfertigen lassen, als er von der Herstelleng der Statue durch Udayana gehört hatte (Julien, Mem. I, 296).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Tăranătha, übersetzt von Schiefner, S.71.

bei der Verschiedenheit des Verhältnisses, in dem Udayana und Udrāyaṇa zu dem Buddhabilde stehen, der angenommene Zusammenhang zwischen beiden nur als eine Möglichkeit bezeichnet werden. Man braucht darauf auch kein Gewicht zu legen; die Hineinbeziehung des Udayana in die Lokallegende würde sich meines Erachtens, wie oben bemerkt, schon durch die Popularität der von ihm erzählten Geschichte zur Genüge erklären.

Es gibt nun aber auch, abgesehen von solchen allgemeinen Erwägungen, ein paar Angaben in dem Avadāna, die gegen die Lokalisierung von Rauruka in Ostturkestan sprechen. Hiruka und Bhiruka entfliehen zu Schiff durch einen unterirdischen Kanal, der von ihrem Hause bis zum Flusse reicht, aus der Stadt. So hat es ihnen Mahākātyāyana geraten: yuvām yāvac ca gṛham yāvac ca nadī atrāntare surungām khānayitvā gṛhasamīpe nāvam sthāpayitvā tiṣthataḥ | yadā ratnavarṣam patet tadā ratnānām nāvam pūrayitvā nispālayitavyam iti (574, 28ff.; 575, 17ff.). Genau so führen sie es aus: Hiru-Bhirukābhyām agrāmātyābhyām yāvac ca gṛham yāvac ca nadī atrāntare surungām khānayitvā grhasamīpe ca nauh sthāpitā (576, 5f.); Hiru-Bhirukāv agrāmātyau ratnānām nāvam pūrayitvā niṣpalāyitau (576, 21f.). Wenn der Erzähler die Minister das Schiff bei dem Hause verankern läßt, so stellt er sich die surungā offenbar als mit Wasser gefüllt dar. Die Herstellung eines solchen unterirdischen Kanals dürfte etwas schwierig gewesen sein; aber solche Bedenken sind bei einer Legende, die so viel Wunderbares berichtet, kaum berechtigt. Wichtig ist nur, daß der Erzähler die Minister die Fahrt offenbar auf dem Flusse fortsetzen läßt. Es ist doch ganz unwahrscheinlich, daß ein Erzähler, der nur einigermaßen mit den Verhältnissen Ostturkestans bekannt war, auf den Gedanken gekommen sein sollte, seine Helden eine Reise zu Schiff machen zu lassen<sup>1</sup>). Seine Angaben lassen eher darauf schließen, daß das Rauruka, das er im Sinne hatte, in der Nähe eines großen schiffbaren Flusses lag.

Seltsam ist es ferner auch, daß die Kaufleute aus Rājagrha dem Udrā-yaṇa erklären, Rājagrha liege im östlichen Lande: asti deva pūrvadese Rājagrhaṃ nagaram (545, 17). Nun liegt allerdings Rājagrha etwa 4 Grad östlicher als die Stätte, wo man das turkestanische Rauruka anzunehmen hat, aber das spielt für die Lage der beiden Orte zueinander doch keine Rolle im Verhältnis zu den mehr als 1200 Kilometern, die Rājagrha südlicher liegt. Man sollte statt pūrvadese also eher daksinadese erwarten. Allenfalls könnte man annehmen, daß pūrvadese vom rein indischen Standpunkte aus gedacht sei und das östliche Indien bezeichnen solle, aber diese Annahme ist ein Notbehelf, und besser würde sich der Ausdruck jedenfalls erklären, wenn Rauruka wirklich westlich von Rājagrha liegen würde.

<sup>1)</sup> Auch Foucher, B. É. F. E. O. IX, 31; Beginnings of Buddhist Art, p.238 hat schon bemerkt, daß die Reise zu Schiff nicht zu der Lokalisierung von Rauruka in Zentralasien passe, obwohl sie, wie er meint, dem Verfasser des Avadāna sicherlich bekannt war.

Mir scheint endlich auch die Reiseroute Mahākātyāyanas mit der Lokalisierung Raurukas in Ostturkestan unvereinbar zu sein, obwohl Huber sie gerade als Beweis dafür verwendet hat. Die vier Stationen, die im Texte genannt sind, sind Khara, Lambāka, Śyāmāka, Vokkāṇa. Khara läßt sich vorläufig nicht lokalisieren. Lambāka ist, wie schon bemerkt, das heutige Lamghān, Vokkāṇa das heutige Wakhān. Das dazwischenliegende Śyāmāka, das auch bei Varāhamihira, Bṛhats. 14, 28 und in der Form Śyāmaka Mārk. Pur. 58, 47 erscheint, kann nur in der Gegend des heutigen Chitrāl gesucht werden. Lévi, JA. XI, 5, 76f. hat Śyāmāka in dem Šö-mi des Sung-yün (Chavannes, B. É. F. E. O. III, 406), des Pei-šī (ebd.) und des T'ang-šu (Chavannes, Documents p. 159) und dem Šang-mi des Hüen-tsang (Mém. II, 206) wiedererkannt, die schon früher mit Chitrāl identifiziert waren 1).

Betrachtet man nun die Lage der genannten drei Örtlichkeiten auf einer Karte, so zeigt sich, daß Mahākātyāyana, wenn er, von Khotan kommend, zuerst nach Lambāka, dann nach Śyāmāka und schließlich nach Vokkāṇa gezogen sein sollte, eine höchst unpraktische Reise gemacht haben müßte, denn Lambāka ist der südlichste, Vokkāṇa der nördlichste Punkt. Das Natürliche wäre gewesen, die Reise in genau umgekehrter Richtung zu machen. Die Reise von Lambāka nach Vokkāṇa, die im wesentlichen in nördlicher Richtung verläuft, macht es daher wahrscheinlich, daß der Ausgangspunkt Rauruka südlich von Lambāka lag²).

Aus den bisherigen Untersuchungen hat sich ergeben, daß das Rauruka des Avadāna eine Stadt gewesen sein muß, die westlich von Rājagṛha, südlich von Lambāka am Ufer eines Flusses lag. Was wir sonst von ihr erfahren, läßt darauf schließen, daß es eine bedeutende Stadt war, die in Handelsbeziehungen zu Magadha stand, die aber früh — nach der Erzählung schon zur Zeit des Buddha — zugrunde ging. Es fragt sich, ob wir eine solche Stadt nachweisen können.

Im Mahā-Govindasutta des Dīghanikāya (II, 235) wird erzählt, wie nach dem Tode des mythischen Königs Disampati der Brahmane Govinda das Reich zwischen Renu, dem Sohne des Königs, und den anderen Kṣa-

<sup>1)</sup> Vgl. Marquart, Eranshahr, S. 63; 243ff.

<sup>2)</sup> In der von I-tsing herrührenden chinesischen Übersetzung des Vinaya ist die Reise des Mahākātyāyana, wie Lévi, JA. XI, 5, 113f., angibt, noch etwas weiter ausgeführt. Er will von Vokkāna weiter in den Madhyadeśa gehen und überschreitet den Süe-ling (Hindukusch). Dann folgt die Erzählung von der Errichtung des Pulacaitya. Darauf überschreitet er den Fluß Fu-ča (Oxus) und kommt nach der Stadt Pu-ša. Dort schert er sich Bart und Haupthaar und schneidet sich die Nägel. Über dem Haar und den Nägeln errichten die Leute ein nach diesen benanntes Caitya. Von da wendet sich Mahākātyāyana nach dem Süden und gelangt nach Śrāvastī. Da es sich um die Verlängerung der Rückreise handelt, hat sie für die Frage, die uns hier beschäftigt, keine Bedeutung.

triyas verteilte. Tatra sudam majjhe Renussa rañño janapado hoti, heißt es, und dann folgen die sicherlich alten Verse:

Dantapuram Kalingānam Assakānam ca Potanam Māhissatī Avantīnam Sovīrānam ca Rorukam Mithilā ca Videhānam Campā Angesu māpitā Bārāṇasī ca Kāsīnam ete Govindamāpitā ti. Sattabhū Brahmadatto ca Vessabhū Bharato saha Renu dve ca Dhataraṭṭhā tadāsum satta Bhāratā ti.

Diese Verse kommen auch im Mahāvastu III, 208 im Govindīyasūtra vor, wo anstatt des Senartschen Textes zu lesen ist:

Dantapuraṃ¹) Kaliṅgānāṃ Aśmakānāṃ ca Potanam²)
Māhiṣmatīṃ³) c-Āvantīnāṃ⁴) Sauvīrāṇāṃ ca Rorukam⁵)
Mithilāṃ ca Videhānāṇ⁶) Campām⁻) Aṅgeṣu māpaye⁶)
Vārānasīmց) ca Kāśiṣu etam Govindamāpitam¹⁰).

Hier wird also Roruka, sk. Rauruka, unter den sieben alten Städten Indiens aufgezählt; die im Mahāvastu in M erhaltene Lesart Lolakam geht natürlich auf Loluvam, die alte östliche Namensform, zurück. Rauruka ist die Hauptstadt der Sovīras, sk. Sauvīras, und ihr Herrscher führt den Namen Bharata. In genauer Übereinstimmung damit wird auch in der Prosa des Ādittajātaka (424. III, 470, 6) berichtet, daß im Sovīrareiche in der Stadt Roruva der Großkönig namens Bharata lebte (Sovīraraṭṭhe Roruvanagare Bharatamahārājā nāma)<sup>11</sup>). In der Einleitung zum Sivijātaka (IV, 401, 12) wird das Ādittajātaka daher auch als Sovīrajātaka bezeichnet<sup>12</sup>).

Die Sauvīras sind Pāṇini wohl bekannt. Er gibt Regeln über die Bildung von Städtenamen, die im Lande der Sauvīras liegen (4, 2, 76), und über die Bildung von Geschlechtsnamen bei den Sauvīras (4, 1, 148—150), die eine sehr genaue Kenntnis der Eigentümlichkeiten ihrer Sprache verraten. In der Literatur erscheinen die Sauvīras fast immer in Verbindung mit den Sindhus. Es scheint, daß nicht so sehr freiwillige Vereinbarung als vielmehr die Unterwerfung der Sauvīras durch die Saindhavas zu diesem engen Zusammenschluß geführt hat. In einem 'alten Itihāsa', dem Vidulāputrānuśāsana im Mbh. 5, 133—136, wird erzählt, daß Sañjaya, der Sohn

<sup>1)</sup> B antahpuram, M amtahpuram. Senart atah puram.

²) BM -nām ca asmakānām yotanam (M yottanam).

<sup>3)</sup> B māhiṣyati, M mohaṣyati. 4) BM cavartti(M rti)nāṃ. 5) M lolakam. 6) BM videhām. 7) BM cavā.

<sup>5)</sup> M lolakam. 6) BM videhām. 7) BM cayā.
8) M māmaye. 9) B vārāņasī, M vārāņamsi.

<sup>10)</sup> M govimdamāropitam.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Die birmanische Handschrift B<sup>d</sup> hat Soviraratthe durch Sivirathe und hier und 474, 18 den Namen des Königs Bharata durch Roruva ersetzt. Roruva erklärt sich wiederum aus der alten östlichen Namensform Loluva.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) B<sup>d</sup> liest hier Sivirajātaka. Sicherlich ist auch, wie schon Andersen, Index, erkannt hat, in der Einleitung zum Dasabrāhmaņaj. (IV, 360, 24) Sovīrajātake anstatt des von Fausboll in den Text aufgenommenen Sucirajātake von C<sup>ks</sup>, Vidūrajātake von B<sup>d</sup> zu lesen. Auch hier ist Jāt. 424 gemeint.

der Vidulā, ein Sauvīra, von dem Sindhurāja besiegt worden war (133, 4; 134, 4). Der Gegensatz zwischen Saindhavas und Sauvīras zeigt sich deutlich in der Aufforderung der Mutter an den Sohn, sich mit den Sauvīra-Müdchen zu vergnügen, nicht den Saindhava-Mädchen zu folgen (134, 32), die Saindhavas zu erschlagen (135, 21)1). Die dominierende Stellung der Saindhavas tritt auch in der Bezeichnung zutage, die Jayadratha, der König der Sindhu-Sauvīras, im Epos erhält. Er wird für gewöhnlich Saindhava genannt (1, 186, 21; 2, 34, 8; 4, 18, 4; 6, 45, 55; 14, 77, 9), Saindhavako rājā (6. 45, 56), Sindhurāja (1, 67, 109; 5, 55, 43; 14, 77, 11). In der Schilderung des Kampfes seines Volkes gegen Arjuna wegen des Opferrosses in 14, 77f. wird stets von Saindhavas gesprochen. Auch im Abhimanyuvadha-, Pratijñā- und Jayadrathavadhaparvan des 7. Buches (7, 33 bis 152) wird er meistens Saindhara genannt; daneben findet sich Sindhurāja, Sindhurājan, Sindhurāj, Sindhupati, Saindhavako rājā oder nṛpaḥ. Ebenso ist sein Vater Vrddhaksatra der Sindhuräja (146, 110). Nur 75, 11 wird Jayndratha als Sauvīra-Sindhūnām isvarah bezeichnet. Im Draupadīharana- und Jayadrathavimoksanaparvan des 3. Buches (3, 262-272) ist allerdings der Unterschied zwischen Saindhava und Sauvira ziemlich verwischt. Jayadratha ist hier patih Sauvīra-Sindhūnām (267, 8); er bietet Draupadī an, die Herrschaft über alle Sindhu-Sauvīras mit ihm zu teilen (267, 20); sein Heer sind die Sindhu-Sauvīras (271, 50); zwölf Sauvīraka-Prinzen folgen ihm (265, 9; 271, 27). Am häufigsten wird er auch hier einfach Saindhara genannt, daneben Sindhurāja, rājā Sindhūnām, Sindhupati, Saindhavo rājā, Saindhavako nrpah. Aber dieser Titel wechselt hier mit Suvīrarās!rapa (268, 1), Sauvīrarāja (265, 12; 268, 12. 13), Sauvīra (267, 7; 271, 8), Sauvīraka (267, 2), Suvīra (268, 3). Auch seine Brüder werden Sauvīravīrāh genannt (265, 13). Sein gesamtes Heer ist Saindhavadhvajinī (271, 7), Saindhavasainikāh (271, 36), aber auch Suvīrāh (271, 9).

Jayadrathas Herrschaft reicht über die Grenzen der Sindhu-Sauvīras hinaus. Nach Mbh. 8, 5, 11 gebietet er über zehn Reiche, von denen das Sindhu-Reich das erste ist:

Sindhurāṣṭramukhānīha daśa rāṣṭrāṇi yāni ha | vaśe tiṣṭhanti vīrasya yaḥ sthitas tava śāsane || akṣauhiṇīr daśaikāṃ ca vinirjitya śitaiḥ śaraiḥ | Arjunena hato rājan maḥāvīryo Jayadrathaḥ ||

Die Namen der zehn Reiche werden, soviel ich weiß, nirgends angegeben, In der Erzählung vom Raube der Draupadī erscheinen im Gefolge der

<sup>1)</sup> Daß Saindhavas und Sauvīras zwei verschiedene Völker waren, zeigt sich auch Mārkaṇḍeyap. 132, 45ff., wo von Marutta erzählt wird, daß er Sauvīrī, die Tochter des Suvīra, und Vapuṣmatī, die Tochter des Herrn der Sindhu (Sindhubhartṛ), zu Gemahlinnen hatte. Damit kann die von Pargiter, Mārkaṇḍeyap. Übersetzung, S. 315, geäußerte Vermutung, daß Sauvīra der Volksname, Sindhu der Name des von ihnen bewohnten Gebietes sei, wohl als erledigt gelten.

Sindhu-Sauvīras die Kulindas, Trigartas, Ikṣvākus und als die bedeutendsten die Šibis. Koṭikāsya, der Śaibya, ist der Vertraute des Jayadratha. Śibis, Sauvīras und Sindhus bilden das Reich des Jayadratha. Kaccid ekaḥ Śibīn āḍhyān Sauvīrān saha Sindhubhiḥ anutiṣṭhasi dharmeṇa ye cānye viditās tvayā, fragt Draupadī den Jayadratha (267, 11), und 271, 3 werden zur Bezeichnung des gesamten Heeres des Königs die drei Völkernamen verwendet: Śibi-Sauvīra-Sindhūnāṃ viṣādas cāpy ajāyata. Diese nahe Beziehung der Śibis zu den Sindhu-Sauvīras spiegelt sich auch in der Völkergenealogie, Hariv. 1, 31, 29f. wieder, wo die Sauvīras auf Śibi als Stammvater zurückgeführt werden:

Šibes ca putrās catvāro vīrās trailokyavisrutāļ | Vṛṣadarbhaḥ Suvīras ca Madrakaḥ Kaikayas tathā | teṣāṃ janapadāḥ sphītāḥ Kaikayā Madrakās tathā | Vṛṣadarbhāḥ Suvīrās ca¹).

Nach der Darstellung des Harivamsa unterstand auch die Küste von Kāthiāwār dem Sindhu-Könige. Als die Yādavas Mathurā verlassen, ziehen sie nach dem Anūpa des Sindhu-Königs und lassen sich in Dvāravatī nieder (Anūpam Sindhurājasya prapetur Yadupumgavāḥ 2, 56, 22; viṣayam Sindhurājasya sobhitam puralakṣaṇaiḥ 2, 56, 26). Natürlich darf man aus dieser Äußerung nicht mit Pargiter, Mārkaṇḍeyap. Übers. S. 315, schließen, daß das eigentliche Sindhuland sich bis nach Kāthiāwār erstreckte.

Durch den Zusammenhang mit den Sindhus ist das Gebiet, in dem wir die Sauviras zu suchen haben, bereits einigermaßen bestimmt; es muß in der Nähe des Indus gelegen haben. Weiter führen uns zwei Reiserouten, die sich im Bhägavatapurāṇa finden:

Ānarta-Sauvīra-Marūṃs tīrtvā Vinasanaṃ Hariḥ |
girīn nadīr atīyāya puragrāmavrajākarān ||
tato Dṛṣadvatīṃ tīrtvā Mukundo 'tha Sarasvatīm |
Pāñcālān atha Matsyāṃs ca Śakraprastham athāgamat || (10, 71, 21f.)
atha dūragatāñ Chauriḥ Kauravān virahāturān |
saṃnivartya dṛḍhaṃ snigdhān prāyāt svanagarīṃ priyaiḥ ||
Kurujāṅgala-Pāñcālāñ Chūrasenān sa-Yāmunān |
Brahmāvartaṃ Kurukṣetraṃ Matsyān Sārasvatān atha ||
Marudhanvam atikramya Sauvīr-Ābhīrayoḥ parān |

Ānartān Bhārgavo 'pāgāc chrāntavāho manāg vibhuḥ || (1, 10, 33ff.). Auf dem Wege von Ānarta in Kāthiāwār nach der Wüste von Mārwār oder Jodhpur muß also das Land der Sauvīras gelegen haben, doch läßt sich von diesem Gebiet mit Sicherheit Cutch ausscheiden, da in der Inschrift

¹) Warum Pargiter a. a. O. S.315 gerade diese Genealogie 'fanciful' nennt, weiß ich nicht. Aus Mbh. I, 67, 60, wo unter anderen Königen ein Suvīra als dem Krodhavaša gaṇa entsprossen erwähnt wird (Madrakaḥ Karṇaveṣṭaś ca Siddhārthaḥ Kīṭakas tathā | Suvīraś ca Subāhuś ca mahāvīro 'tha Bāhlikaḥ), ist gar nichts zu entnehmen, da es gänzlich unklar bleibt, ob hier der Stammvater der Sauvīras gemeint ist.

des Rudradāman in Junāgadh (Ep. Ind. VIII, 44) in der Liste der Länder des Mahāksatrapa Kaccha vor Sindhu-Sauvīra erscheint: pūrvvāpar-Ākarāvanty-Anūpanīvrd-Ānartta-Surāstra-Šva[bh]ra-Maru-Kaccha-Sindhu-Sauvīra-Kukur-Āparāmta-Nisādādīnām . . . visayānām. An der zweiten der angeführten Stellen sind zwischen die Sauvīras und die Ānartas die Ābhīras eingeschoben, und da Ptolemäus angibt, Abiria sei ein Distrikt über Patalene<sup>1</sup>), so wird man annehmen dürfen, daß die Äbhīras im südöstlichen Teil der heutigen Provinz Sind saßen, bis etwa zum Rann von Cutch, der sich aber in alter Zeit viel weiter nach Norden ausdehnte als heute<sup>2</sup>). Aus anderen Stellen, auf die hier nicht eingegangen zu werden braucht, ergibt sich, daß sich das Gebiet der Abhīras am Rande der großen indischen Wüste noch viel weiter nach Norden hinauf erstreckte, anderseits scheint es nicht bis an den Indus selbst gereicht zu haben. Milindapañha S. 359 wird im Vergleich von einem reichen Schiffsherrn gesprochen, der, wenn er in einem Hafen guten Verdienst gehabt hat, auf das große Meer hinausfährt und nach Vanga, Takkola, Cīna, Sovīra, Surattha, Alasanda, Kolapattana, Suvannabhūmi oder einem anderen Platze, wo Schiffe zusammenkommen, reist. Wenn man mit Seeschiffen in das Land der Sauvīras fuhr, ist anzunehmen, daß es bis an die Küste reichte. Das Ostufer des unteren Indus scheint danach Sauvīraland gewesen zu sein; wie weit es sich über den Indus hinaus nach Westen erstreckte, läßt sich nicht sagen. Für die Bestimmung der nördlichen Grenze kommt eine Bemerkung Al-Bērūnīs in Betracht. Er zitiert, I, 300ff. der Sachauschen Übersetzung, aus dem Vāyupurāņa und der Bṛhatsaṃhitā zwei Völkerlisten, die den Namen der Sindhu-Sauvīras enthalten, und fügt hinter Sauvīra ein, daß es Multān und Jahrāwar sei. Jahrāwar, wofür Raverty, JASB. 61, I. S. 219, Jhārāwar liest, lag nahezu 50 mīl oberhalb von Multān am Zusammenfluß des Jihlam mit dem Chändrä-Flusse<sup>3</sup>). Wenn diese Lokalisierung auch für die ältere Zeit, wie die Bemerkung im Milindapañha zeigt, zu eng erscheint, so stimmt sie doch in einer Hinsicht gut zu der oben erwähnten Angabe des Mahābhārata, daß die Sibis, Sauvīras und Saindhavas ein einziges Reich bildeten, aus der man schließen darf, daß die Sibis Grenznachbarn der Sindhu-Sauvīras waren.

Schon auf Grund der Angaben des Diodorus und Curtius hatte man die Σίβοι oder Sibi in die Gegend des heutigen Jhang versetzt<sup>4</sup>); eine Inschrift aus dem Jahre 403 auf einem bei Shōrkōt im Jhang-District gefundenen Kessel macht es jetzt sicher, daß Shōrkōt Sibipura, die Hauptstadt des Sibilandes, war<sup>5</sup>). Grenzten Sibis und Sindhu-Sauvīras anein-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Haig, The Indus Delta Country, S.19, setzt Patala ungefähr 35 englische Meilen südöstlich von Haidarābād an.

<sup>2)</sup> V. A. Smith, Early History of India 4, S. 109, Anm. 1.

<sup>3)</sup> So nach Raverty a. a. O.; anders Sachau, Alberuni's India I, 260.

<sup>4)</sup> V. A. Smith, JRAS. 1903, S.689. 5) Vogel, Ep. Ind. XVI, 15.

ander, so wird man die Sauvīras, die sich mit Sicherheit östlich vom Indus nachweisen lassen, in dem heutigen Multan-District, vielleicht auch noch westlich davon im Muzaffagarh-District, ansetzen dürfen, also da, wohin auch Al-Bērūnī sie verlegt. Das Land der Saindhavas wird weiter westlich zu suchen sein; es wird sich aber den Indus hinauf noch weit nach Norden erstreckt haben und vielleicht sogar den Salt Range eingeschlossen haben<sup>1</sup>). Nur so wird es begreiflich, daß in der Völkerliste des Mahābhārata 6, 9, 532) die Sindhu-Sauvīras zwischen den Kāśmīras und den Gāndhāras genannt sind: Kāśmīrāḥ Sindhu-Sauvīrā Gāndhārā Darśakās tathā, und daß Mbh. 3, 51, 25 die Saindhavas unter lauter nördlichen Völkern erscheinen; hier stehen sie in einem Verse mit den Hārahūṇas, Cīnas und Tusāras3). Nur so lassen sich auch die Angaben Kālidāsas im Raghuv. 15, 87ff. verstehen. Er erzählt, daß Rāma auf Yudhājits Vorschlag dem Bharata das Land, das den Namen Sindhu führt, schenkte (Yudhājitaś ca samdeśāt sa deśam Sindhunāmakam | dadau dattaprabhāvāya Bharatāya dhrtaprajah). Bharata besiegte dort die Gandharvas und zwang sie, den Waffen zu entsagen und sich ganz der Musik zu widmen. Darauf weihte er seine beiden Söhne Taksa und Puskala in den beiden Hauptstädten, die ihre Namen trugen, zu Königen und begab sich wieder zu Rāma (sa Takṣa-Puṣkalau putrau rājadhānyos tadākhyayoh | abhiṣicyābhiṣekārhau Rāmāntikam agāt punah). Aus den Worten geht meines Erachtens nicht hervor, daß man das Land von Taksasilā und Puskalāvatī als Sindhudeśa bezeichnete, wohl aber, daß nach der Vorstellung Kālidāsas der Sindhudeśa bis an die Grenzen von Gandhära reichte<sup>4</sup>). Die Frage, was die Inder unter dem Sindhu-Lande verstanden, bedarf aber noch der weiteren Auf-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Haig, a. a. O. S. 35, folgert das aus der Bemerkung Hüen-tsangs, daß Sin-tu Steinsalz erzeugte; südlich des Salt Range wird am Indus nirgends Steinsalz gefunden. Mit den übrigen Angaben Hüen-tsangs über Sin-tu läßt sich aber der Einschluß des Salt Range nur schwer in Einklang bringen.

<sup>2)</sup> Die Liste des Mahābhārata findet sich auch im Padmapurāņa 3, 6, 10ff.

<sup>3)</sup> Im übrigen ist aus der Reihenfolge der Namen in den Völkerlisten der Purāņas und bei Varāhamihira für die Lage der Länder zueinander nicht viel zu entnehmen. In der Liste der Brhats. 14, 17ff., die Mārkandeyap. 58, 30ff. reproduziert wird, werden die Sindhu-Sauvīras unter den Völkern des Südwestens aufgezählt; in der Liste, die sich gleichlautend im Brahma-, Kūrma- und Viṣṇupurāṇa findet (Kirfel, Kosmographie der Inder, S.70f.), erscheinen die Sauvīras und Saindhavas unter westlichen Völkern. In der zweiten Liste, die im Brahmāṇḍa-, Brahma, Mārkaṇḍeya-, Matsya-, Vāmana- und Vāyupurāṇa enthalten ist (Kirfel a. a. O. S.71ff.), werden die Sindhu-Sauvīras unter den Völkern des Nordens genannt.

<sup>4)</sup> Man darf sich für das Bestehen dieses Sindhudesa nicht etwa auf Al-Bērūnī berufen, der I, 261 der Sachauschen Übersetzung eine Stelle des Matsyapurāṇa zitiert: 'the river Sindh flows through the countries Sindhu, Darada, Zindutunda (?), Gāndhāra, Rūrasa (?), Krūra (?)' usw. Die Stelle muß fehlerhaft sein. Weder im Matsyap. 121, 46, noch in der entsprechenden Strophe des Vāyup. 47, 45 steht etwas von einem Lande Sindhu; in beiden Fällen beginnen die Listen, die im übrigen vielfach entstellt sind, mit den Daradas.

klärung. Ich möchte hier nur darauf hinweisen, daß man den Namen zum Teil auf das westliche Uferland des Indus beschränkt hat, wobei allerdings zu beachten ist, daß sich der Lauf des Indus gegen früher stark nach Westen verschoben hat. Vätsyäyana, Kämas. 5, 6 (S. 301) gibt an, daß bei den Saindhavas Pförtner, Diener und andere derartige Leute freien Zutritt in den Harem haben 1). Der Kommentator Yasodhara bemerkt dazu: Sindhunāmā nadas tasya paścimena Sindhudeśas tatrabhavānām. Yaśodhara gehört dem 13. Jahrhundert an, aber schon Hüen-tsang sagt (Mém. II, 169), daß man, von Osten kommend, nach Überschreitung des großen Flusses Sin-tu in das Reich von Sin-tu gelange. Und in Übereinstimmung damit gibt er später (Mém. II, 172) an, daß man, wenn man von Sin-tu mehr als 900 li nach Osten gehe, nach Überschreitung des Indus am östlichen Ufer nach dem Reich von Mou-lo-san-p'u-lu komme, an dessen sachlicher Identität mit Multan nicht gezweifelt werden kann. Wenn im Laufe der Zeit der Name Sindhu gerade auch für das Gebiet üblich wurde, in dem wir mit Sicherheit die Sauvīras nachweisen können<sup>2</sup>), so wird sich das daraus erklären, daß die Sindhus und Sauvīras seit alters ein Reich bildeten, dessen Schwerpunkt im Sindhu-Lande lag. Der Name der Sauvīras wurde dadurch allmählich völlig durch Sindhu verdrängt.

Irgendwo in dem Gebiet, das sich vom Multän-District südlich an den Ufern des Chenāb (Asiknī) und des Indus erstreckt, muß also das alte Rauruka gelegen haben, und es ist verlockend, den Namen mit Aror, heute auch Alor, zu identifizieren³). Aror war nach den mohammedanischen Historikern die alte Hauptstadt der Hindu-Rājās von Sind, die 712 n. Chr. von Muḥammad b. Qāsim erobert wurde. Die Stadt lag am Ufer der alten Induslaufes und wurde um 962 durch ein Erdbeben zerstört, durch das auch der Fluß in ein anderes Bett abgeleitet wurde. Die Ruinenstätte befindet sich fünf englische Meilen östlich von der Stadt Rohri im Sukkur-Distrikt. Raverty, JASB. 61, I, S. 209, Anm. 121, bestreitet, daß in dem anlautenden a von Aror der arabische Artikel stecke, da Alor oder Aror schon Jahrhunderte, ehe die Muhammedaner es kennenlernten, der Hindi-

¹) Eine ähnliche Freiheit des Verkehrs findet sich noch heute speziell bei den Frauen von Shikārpur, das westlich vom Indus liegt. Ross, The Land of the Five Rivers and Sind, S.56, bemerkt, daß die Hindu-Frauen von Shikārpur wegen ihrer Schönheit berühmt seien und größere Freiheit genießen als die Frauen irgendeiner anderen Stadt in Sind. Sie besuchen den Bazar mit unverhülltem Haupte und unterhalten sich frei mit Männern.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Im Śatruñjaya-Māhātmya heißt es z. B., daß Sūra, der Sohn des Yadu, seinem Sohne Suvīra das Reich in Mathurā übergab und eine Sauvīra-Stadt im Sindhu-Lande (puraṃ Sindhuṣu Sauvīram) gründete; siehe Weber, Über das Çatru-ñjaya-Māhātmyam, S.35.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Einen Zusammenhang zwischen Aror und Rauruka hat schon S. Mazumdar Sastri, Notes on Cunningham's Ancient Geography of India, p.700, vermutet, allerdings ohne eine Begründung zu geben.

Name der Stadt gewesen sei, aber den Beweis dafür gibt er nicht, und ich weiß auch nicht, wie er sich erbringen ließe. Nun schreiben aber die älteren arabischen Geographen den Namen stets Alror الرور, wofür Aldor und Alroz الروز natürlich nur Schreibfehler sind, so Al-Mas'ūdī (943 n. Chr.). Al-Istakhrī (zwischen 951 und 961), Ibn Ḥauqal (976)¹); erst Al-Bērūnī (1028) schreibt Aror اردر), während sich bei Al-Idrīsī (1150) Ror دور findet³), wofür die Handschriften auch دور bieten. Ich halte es danach doch für sehr wahrscheinlich, daß der alte indische Name Ror lautete, was sich ohne Schwierigkeiten auf Rauruka, Roruva zurückführen läßt. Natürlich könnte es sich, wenn Rauruka wirklich schon in vorchristlicher Zeit zugrunde ging, nur um ein Fortleben des alten Namens der Landeshauptstadt handeln, aber eine solche Übertragung des Namens auf die neue Gründung würde nichts Auffallendes haben. Übrigens erklärt die Sage, wie Ross, The Land of the Five Rivers and Sindh, S.70f. angibt, den Untergang von Aror in ähnlicher Weise wie den von Rauruka durch eine Missetat seines Königs. Er soll das jus primae noctis bei den Bräuten seiner Stadt für sich beansprucht haben, und da er von seiner Forderung nicht abzubringen war, genau wie ein Fakir es prophezeit hatte, das Verderben über die Stadt gebracht haben. Indessen besteht kaum ein Zusammenhang zwischen den Sagen von Aror und Rauruka, da solche Geschichten, wie Ross bemerkt, fast von allen Ruinenstätten in Sind erzählt werden. So wird z. B. die Zerstörung von Brāhmanābād im Tharund Pärkar-District von der Sage in genau derselben Weise begründet wie die von Aror4).

Mag nun aber der Name Raurukas in Aror erhalten sein oder nicht, wir haben jedenfalls in dem Rauruka im Lande der Sauvīras eine Stadt, für die, soweit unsere Kenntnis reicht, alle Angaben, die in dem Avadāna über Rauruka gemacht werden, zutreffen. Das Rauruka der Sauvīras liegt westlich von Rājagṛha, südlich von dem Lande der Lambākas. Es ist höchst wahrscheinlich, daß es in der Nähe des Indus lag. Es war eine der alten sieben Städte Indiens, muß aber früh zugrunde gegangen sein, da es in historischer Zeit keine Rolle mehr spielt. Solange Rauruka bestand, war es sicherlich als Hauptstadt auch der Mittelpunkt des Handels der Sauvīras, der nicht nur, wie die aus dem Milindapañha angeführte Stelle zeigt, überseeisch war, sondern auch zu Lande nach Magadha ging, genau wie es in dem Avadāna geschildert wird. Das beweist die Geschichte, die im Vimānavatthu VII, 10 erzählt wird. Karawanenhändler haben in Magadha und Anga Waren geladen und ziehen in das Land der Sindhu-Sauvīras, wie sie es selbst sagen:

Magadhesu Angesu ca satthavāhā āropayissam paniyam puthuttam

<sup>1)</sup> Raverty a. a. O. S. 209, 211f., 218. -2) Ebd. S. 221.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ebd. S.229. <sup>4</sup>) Bellasis, J. Bo. Br. R. A. S. V. 414f.

te yāmase Sindhu-Sovīrabhūmim dhanatthikā uddayam patthayānā.

Sie verirren sich in der Wüste. Ein Yakşa rettet sie, indem er sie auf seinem vimāna in das Land der Sindhu-Sauvīras befördert, und nachdem sie dort ihre Geschäfte erledigt haben, kehren sie nach Pāṭaliputra zurück:

gantvāna te Sindhu-Sovīrabhūmim dhanatthikā uddaya patthayānā yathāpayogā paripuṇṇalābhā paccāgamum Pātaliputtam akkhatam.

Damit aber verliert nicht nur die Fahrt des Bhiruka zu Schiff von Rauruka bis an die Mündung der Narmadā und seine Gründung von Bharukaccha alles Unwahrscheinliche, es wird im Gegenteil jetzt höchst wahrscheinlich, daß Bharukaccha tatsächlich von Leuten aus Rauruka gegründet wurde, als diese Handelsstadt durch eine der im Indus-Gebiet so häufigen Naturkatastrophen versandete.

Den endgültigen Beweis, daß unter dem Rauruka das Avadāna die Hauptstadt der Sauvīras zu verstehen ist, liefert die Jaina-Version des Udrāyaņa-Avadāna, die sich in Devendras Tīkā zum Uttarajjhayaņasutta findet1). Im Lande der Sindhu-Sovīras (Sindhu-Sauvīras), in der Stadt Vīyabhaya (Vītabhaya), lebt der König Udāyana, der über 16 Länder und 363 Städte einschließlich seines Stammlandes und seiner Hauptstadt und über 10 Könige, Mahasena usw., gebietet. Seine Gemahlin ist Pabhāvaī (Prabhāvatī). Der älteste Sohn des Paares ist Abhii (Abhijit). Der Schwestersohn des Königs heißt Kesi (Keśin). Ein Goldschmied aus Campā, namens Kumäranandi, ist nach Erlebnissen, auf die es hier nicht weiter ankommt. als eine Gottheit wiedergeboren, als der Herr der Insel Pañcasela (Pañcaśaila). In seinem früheren Dasein hat er einen Freund namens Nāila (Nāgila) gehabt, einen frommen Laienbruder. Dieser Nāila ist nach seinem Tode im Acyuta-Himmel wiedergeboren. Er sucht seinen alten Freund auf und ermahnt ihn, ein Bild des Herrn Vardhamana zu machen, um sich ein religiöses Verdienst zu erwerben. Der Herr von Pañcasela erklärt sich dazu bereit. Er verfertigt eine Statue aus gosirsa-Sandelholz und tut sie in eine Kiste. Auf dem Meer sieht er ein Schiff, das sechs Monate lang vom Sturm umhergetrieben ist. Er beruhigt das Unwetter, gibt den Kaufleuten in dem Schiff die Kiste und sagt ihnen, es sei das Bild des Obergottes der Götter darin; in seinem Namen sollten sie die Kiste öffnen. Die Kaufleute kommen nach Vīyabhaya, zeigen dem König Udāyaṇa die Kiste und berichten ihm, was der Gott über sie gesagt hat. Der König ist ein Anhänger der brahmanischen Asketen. Er versammelt Brahmanen und andere Gegner der Jainas, und diese versuchen, im Namen Brahmans, Visnus oder Sivas die Kiste zu öffnen, aber vergebens, die Axt springt zu-

<sup>1)</sup> Jacobi, Ausgewählte Erzählungen in Måhåråshtri, S.28ff.

rück. Da kommt die Hauptgemahlin des Königs, eine Tochter des Königs Cedaga (Cetaka), eine Jaina-Laienschwester. Sie wendet sich in einem Gebet an den Arhat, der die Gestalt des Obergottes der Götter trägt, und bittet ihn, er möge ihr seinen Anblick gewähren. Dann schwingt sie die Axt, und die Kiste ist geöffnet. Pabhāvaī ist erfreut; die Lehre des Jina nimmt einen Aufschwung. Im Harem wird ein Schrein erbaut, in dem Pabhāvaī dreimal am Tage den Jina verehrt.

Eines Tages tanzt die Königin vor dem König, der die vīnā spielt. Plötzlich sieht der König ihren Kopf nicht mehr, was ein übles Vorzeichen ist. Er erschrickt, das Plektrum entfällt seiner Hand. Die Königin fragt erzürnt, ob sie schlecht getanzt habe. Der König erzählt ihr den Grund seines Schreckens. Sie antwortet, sie habe keine Furcht vor dem Tode, da sie lange treulich die Pflichten einer Laienschwester erfüllt habe. Eines Tages aber läßt sie sich im Zorn hinreißen, eine Dienerin für ein Versehen mit dem Spiegel zu schlagen, so daß sie tot hinfällt. Da sie ihr Gelübde gebrochen, will sie sich selbst den Tod geben. Der König willigt in ihren Wunsch ein, wenn sie ihn nach ihrem Tode bekehren wolle. Sie fastet sich darauf zu Tode, wird als Gott wiedergeboren, und es gelingt ihr, den zunächst widerstrebenden König zu bekehren, indem sie ihm den Gegensatz zwischen den gewalttätigen brahmanischen Asketen und den milden Jaina-Mönchen handgreiflich vor Augen führt. Er wird ein Anhänger des Jina.

Es folgt die Geschichte seines Kampfes gegen Pajjoya (Pradyota) von Ujjenī (Ujjayinī). Devadattā, eine bucklige Sklavin, verehrt das Bild des Jina. Von einem Laienbruder aus Gandhāra, der ebenfalls das Bild verehrt hat, erhält sie Pillen, durch die sie ein wunderschönes Mädchen wird. Sie erhält den Namen Suvannaguliyā (Goldpille). Sie hat den Wunsch, Pajjoya, den König von Ujjenī, zum Gatten zu erhalten. Eine Gottheit unterrichtet diesen von dem Wunsche des Mädchens, und auf ihre Aufforderung kommt er während der Nacht auf seinem Elefanten Nalagiri. Sie ist bereit, mit ihm zu fliehen, verlangt aber, daß er das Jinabild mitnehme. Pajjoya kommt daher noch einmal mit einem nachgemachten Jinabild wieder, bringt dieses an der Stelle des echten an und kehrt mit Suvannaguliyā und dem Urbilde nach Ujjenī zurück. An den Spuren, die Nalagiri zurückgelassen hat, merkt Udāyaṇa, daß Pajjoya dagewesen ist. Als die Dienerin vermißt wird und das Welken der Blumen die Unechtheit des Bildes verrät, ist Udāyaṇa überzeugt, daß Pajjoya beide geraubt hat. Er fordert ihn auf, wenigstens das Bild zurückzugeben, aber dieser weigert sich, worauf Udāyaṇa ihm den Krieg erklärt. Das Heer des Udāyaṇa droht in der Wüste zu verdursten, wird aber durch Pabhāvaī dadurch gerettet, daß sie Lotusteiche schafft. Udāyaṇa fordert Pajjoya zum Zweikampf heraus. Der erklärt sich zu einem Kampfe zu Wagen bereit, erscheint aber verräterischerweise auf seinem Elefanten Nalagiri auf dem Kampfplatz. Udāyaṇa besiegt ihn trotzdem und nimmt ihn gefangen, läßt ihm die

Worte: 'Mann einer Sklavin' auf die Stirne brennen und führt ihn mit sich fort. Das Jinabild will aber nicht mitgehen. Der Anbruch der Regenzeit zwingt Udāyaṇa unterwegs, ein Lager zu beziehen. Während des Aufenthaltes im Lager läßt er den Pajjoya wieder frei und krönt ihn mit einer goldenen Stirnbinde, um das Brandmal zu verdecken.

Nach einiger Zeit wird Udāyana der Welt überdrüssig. Er ist gewillt, Mönch zu werden, wenn der Mahāvīra nach Vīyabhaya kommen sollte. Mahāvīra, der seine Gedanken erkennt, macht sich von Campā auf und kommt in den Garten Miyavana (Mrgavana) zu Vīyabhaya. Udāyana läßt nicht seinen Sohn Abhii, sondern seinen Neffen Kesi zum König krönen und wird von Mahāvīra zum Mönch geweiht. Er gibt sich strengem Fasten hin. Infolge der schlechten Nahrung, die er zu sich nimmt, wird er krank. Die Ärzte verordnen ihm saure Milch. Er kehrt nach Viyabhaya zurück. Die Minister stellen dem König Kesi vor, er strebe, der Mühsale überdrüssig, wieder nach der Königsherrschaft. Kesi ist anfangs bereit, sie ihm abzutreten, läßt sich dann aber von den Ministern überreden, ihn zu vergiften. Im Hause einer Hirtenfrau wird ihm das Gift in einer Schüssel saurer Milch gereicht. Dreimal rettet ihn eine Gottheit, indem sie ihm die vergiftete Schüssel fortnimmt. Aber eines Tages paßt sie nicht auf. Udāyaṇa ißt von der vergifteten Speise und stirbt. Eine Gottheit läßt einen Staubregen fallen, der die ganze Stadt Viyabhaya verschüttet. Noch heute liegt sie im Sande begraben. Nur ein Töpfer, der Udāyaṇa Unterkunft gewährt hatte, wird von der Gottheit gerettet. Sie erbaut in Sinavalli eine Stadt Kumbhakāravekkha für ihn und versetzt ihn dahin. Prinz Abhii geht nach Campā zu König Koṇiya. Er hegt einen dauernden Haß gegen Udāyaṇa, der ihn von der Thronfolge ausgeschlossen hat, und da er, ohne zu bereuen und zu beichten, stirbt, wird er, obwohl er im übrigen ein frommer Laienbruder ist, als ein Dämonenprinz wiedergeboren.

Die ganze Geschichte wird in der Dīpikā des Lakṣmīvallabha¹) in Sanskrit erzählt. Die Erzählung schließt sich aufs engste an den Prakrit-Text an, nur gelegentlich ihn etwas verdeutlichend. Abweichungen von Bedeutung kommen nicht vor²).

Wir können aus dieser Erzählung zunächst den Abschnitt von dem Kampfe zwischen Udāyaṇa und Pajjoya herausnehmen. Er ist der Udayana-Sage entnommen und wegen der Namensähnlichkeit der Helden in die Udāyaṇa-Sage eingefügt, obwohl sie mit dieser ursprünglich nichts zu tun hat. Personen und Motive der Udayana-Sage, wie sie z. B. im Kommentar zum Dhammapada, Buch II, erzählt wird, kehren hier wieder,

<sup>1)</sup> Uttarādhyayanasūtra (Calcutta Sambat 1936), S.553ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nicht ohne Interesse ist es höchstens, daß die Königin hier vor dem Jinabilde zu dem vīnā-Spiel des Königs tanzt, und daß es von dem Töpfer hier einfacher heißt: śayyātaraḥ kumbhakāras tadānīm kvacid grāmāntare kāryārtham gato 'bhūt . . . . śayyātaraḥ kumbhakāras tu Śanipalyām muktaḥ.

aber die Rollen sind zum Teil vertauscht. In der buddhistischen Sage nimmt Caṇḍa-Pajjota von Ujjenī den Udena von Kosambī gefangen, hier fällt umgekehrt Pajjoya in die Hände seines Gegners Udāyaṇa¹). In der buddhistischen Sage entführt Udena die schöne Vāsuladattā, die Tochter des Pajjota, die ihm zunächst als eine Bucklige vorgestellt worden ist, auf dem berühmten weiblichen Elefanten Bhaddavatī; hier entführt Pajjoya die schöne Suvaṇṇaguliyā, die ursprünglich eine Bucklige war, auf seinem Elefanten Nalagiri, der als Nālāgiri auch in der buddhistischen Sage erscheint.

Im übrigen ist die jainistische Udāyaṇa-Sage unverkennbar der buddhistischen Udrāyana-Sage nachgebildet2). Wie die erste Kunde von Buddha und seiner Lehre durch ein Porträt des Meisters, das aus dem fernen Magadha kommt, in das Reich des Udrāyaṇa dringt, so gewinnt in Udāyaņas Reich die Jaina-Religion, wenn sie auch hier schon bekannt ist, doch an Ansehen durch die Einführung einer Statue des Mahāvīra aus dem fernen Götterreiche. Die Geschichte von dem Tanz der dem Tode verfallenen Königin vor dem lautespielenden König stimmt in beiden Geschichten genau überein; in beiden schließt sich daran die Bekehrung des Königs durch die als Gottheit wiedergeborene Königin und seine Aufnahme in den Orden durch den Stifter der Lehre selbst. Beide Könige werden von ihren Nachfolgern auf dem Throne ums Leben gebracht. beiden Erzählungen wird die Stadt durch einen Staubregen verschüttet zur Strafe für das Verbrechen des Königs, wenn dieses auch in der jainistischen Fassung nur in der Ermordung des alten Königs besteht, während in der buddhistischen Erzählung die Mißhandlung des Heiligen hinzukommt. Und endlich haben auch Hiruka und Bhiruka, die aus dem Untergang gerettet werden, ihr Gegenstück in dem Töpfer, der wegen seiner Guttat verschont wird.

Was die Namen betrifft, so zeigen die Namen der Königin, Pabhāvaī und Candraprabhā, wenigstens eine gewisse Ähnlichkeit. Die Namen der Helden der beiden Erzählungen, Udrāyaṇa und Udāyaṇa, sind identisch; ich zweifle nicht, daß Udāyaṇa aus Uddāyaṇa entstellt ist, wie die älteste Handschrift und eine von Jacobi benutzte Handschrift der Ṭīkā tatsächlich lesen³). In der Jaina-Erzählung ist Udāyaṇa der König der Sindhu-Sovīras und seine Stadt ist Vīyabhaya. Vīyabhaya wird auch in der Liste der arischen Völker in der Paṇṇavaṇā⁴) und in Nemicandras Pravacanasāroddhāraprakaraṇa⁵) als Hauptstadt der Sindhu-Sovīras genannt:

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Allerdings kennen auch die Buddhisten die Gefangennahme Pradyotas durch Udayana, aber die Begleitumstände sind ganz verschieden; s. Schiefner, Mahâkâtyâyana und König Tshanda-Pradjota, S.40f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Beziehungen der jainistischen Erzählung zum Avadāna und zur Udayana-Sage hat richtig bereits Charpentier, The Uttarādhyayanasūtra, S.346, erkannt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Jacobi, Ausgewählte Erzählungen 28; ZDMG. LXVII, 671.

<sup>4)</sup> Ind. Stud. 16, 398; Weber, Verzeichnis Bd. 2, S. 562.

<sup>5)</sup> Weber, Verzeichnis Bd.2, S.854.

Sottiyavaī ya Cedī Vīyabhayam Sindhu-Sovīrā || Mahurā ya Sūrasenā Pārā Bhaṅgā ya Māsapuri Vaṭṭā¹) |

Ob Vītabhaya, falls das die richtige Sanskritform des Namens ist, im Lande der Sindhus oder im Lande der Sauvīras gelegen war, läßt sich vorläufig nicht sagen. Wie aber die jainistische Liste der Völker und Städte offenbar jünger ist als die aus dem Dīghanikāya angeführte, so ist sieherlich auch Udāyaṇa erst in späterer Zeit zum König der Sindhu-Sovīras gemacht worden. In dem alten Uttarajjhayaṇa ist er der König der Sovīras, wie 18. 48 zeigt:

Sovīrarāyavasabho caittāņa muņī care | Uddāyaņo²) pavvaio patto gaim aņuttaraņ ||

'Uddāyaņa, der stiergleiche König der Sovīras, verließ die Welt und wanderte als Mönch; in den Orden getreten, erlangte er die höchste Vollendung.'

War aber Udrāyana der König der Sauvīras, so war auch das alte Rauruka seine Stadt.

Nach alledem kann es, glaube ich, als bewiesen augesehen werden, daß der Schauplatz des Udrāyaņāvadāna nicht Ostturkestan, sondern das Indusland ist. Dieses Avadāna darf also nicht als Zeuge dafür angerufen werden, daß der Vinaya der Mülasarvästivädins Bekanntschaft mit zentralasiatischen Verhältnissen verrate. Die rein indische Sage ist vielmehr erst später zur turkestanischen Lokalsage gemacht worden, und es kann sich höchstens um die Frage handeln, ob sie in der Fassung des Avadāna oder in der oben angeführten Version des Tsa-pao-tsang-king nach Turkestan gelangt ist. Es ist richtig, daß die letztere in einem Punkte genauer zu der Geschichte Hüen-tsangs stimmt: in beiden ist es ein einzelner Mann, der den Heiligen und damit sich selbst rettet, und er verläßt die Unglücksstätte nicht zu Schiff, wie Hiruka und Bhiruka in dem Avadāna. Allein daß die Schiffsreise in Turkestan aufgegeben werden mußte, ist eigentlich selbstverständlich, und daß sich die beiden Guten von Rauruka dort selbständig in einen einzigen verwandelt haben sollten, erscheint mir ebenfalls keine schwierige Annahme. Anderseits weist die Buddhastatue, die in Hüen-tsangs Geschichte eine ganz ähnliche Rolle spielt wie das Bild des Buddha in dem Avadāna und die überdies in dem Namen ihres Urhebers, Udayana, noch die Erinnerung an den Namen des Udrāyana, des Stifters des Bildes, bewahrt zu haben scheint, doch mit Entschiedenheit darauf hin, daß die turkestanische Sage auf das ursprüngliche Udrāyaṇāvadāna zurückgeht. Eine andere Frage ist es, ob auch der Name der alten

¹) In Malayagiris Kommentar wird Vītabhaya den Sindhus zugeteilt, Mathurā den Sauvīras, Pāpā den Śūrasenas und Māsapurivaṭṭā (!) den Bhaṅgas. Das ist handgreiflicher Unsinn. Die richtige Erklärung steht bei Nemicandra, wo aber auch die falsche angeführt wird, die seltsamerweise Kirfel, Kosmologie S. 226, in seine Tabelle aufgenommen hat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 1ch glaube, daß wir diese Namensform einsetzen dürfen, wenn auch keine Handschrift des Uttarajjh. selbst sie bietet.

Sauvīra-Stadt erst bei der Lokalisierung in Turkestan auf die Trümmerstätte eines versandeten Ortes übertragen wurde oder ob es tatsächlich ein Rauruka in Ostturkestan gegeben hat.

Bezeugt ist uns das turkestanische Rauruka nur durch Hüen-tsang. In dem von Lévi so glänzend kommentierten Yakṣa-Katalog der Mahāmāyūrī erscheint Rauruka in V.34 (JA. XI, 5, 39): Trigupto Hanumātīre Rauruke sa Prabhamkarah. Die umgebenden Verse nennen, soweit sich die Namen überhaupt identifizieren lassen, Örtlichkeiten des nordwestlichen Indiens. Voraus gehen Gāndhāra, Takṣaśilā, Bhadraśaila (Var. Daśaśaila, Chardaśaila, nicht identifiziert)\*; es folgen Nandivardhana (zwischen Jalālābād und Peshāwar; Var. Hingumardana, Hinguvardhana), Vāyibhūmī (mit vielen Varianten, nicht identifiziert), Lampāka (Lamghān). Allein es wäre meiner Ansicht nach falsch, deswegen hier an das turkestanische Rauruka zu denken. Lampāka ist offenbar der nördlichste Punkt der Liste und, wie Lévi bemerkt, die Grenze Indiens; das turkestanische Rauruka würde mehr als 1000 km jenseits der Grenze liegen. Schließlich ist für die Bestimmung von Rauruka maßgebend doch auch vielmehr das in demselben Vers genannte Hanumātīra. Hanumātīra ist seiner Form wegen ein ziemlich verdächtiger Name, obwohl er durch die tibetische Übersetzung gestützt wird. I-tsing und Amoghavajra haben Anūpatīra vor sich gehabt, und, wie Lévi bemerkt, ist auch das Anūhatīra, das der ältere Samghavarman wiedergibt, nur ein Lesefehler für Anüpatīra. Die ursprüngliche Lesung war also sicherlich Trigupto hy Anūpatīre, mit einem eingeschobenen hi, um den Hiatus zu tilgen, woraus Trigupto Hanumätire verderbt ist. Anūpa aber ist das Küstenland von Surāstra, und wenn wir in der Liste der Länder, die Rudradāman beherrschte<sup>1</sup>), Anūpa in der Nähe von Sindhu-Sauvīra finden, so ist es doch das wahrscheinlichste, daß der Verfasser der Yakşa-Liste bei seinem Rauruka an die Hauptstadt der Sauvīras dachte, wenn er auch über die genaue Lage des längst verschwundenen oder jedenfalls zu völliger Unbedeutendheit herabgesunkenen Ortes wohl kaum unterrichtet war.

Durch äußere Zeugnisse läßt sich also die Glaubwürdigkeit von Hüentsangs Gewährsmännern in betreff der Existenz eines turkestanischen Rauruka nicht erhärten, und es mag auf den ersten Blick vielleicht als ein etwas seltsamer Zufall erscheinen, daß diese Stadt dasselbe Schicksal gehabt haben sollte wie das Rauruka der Sauvīras. Allein wenn man an die ständigen Bodenveränderungen denkt, die sowohl im Indusgebiet wie in Ostturkestan stattgefunden haben, so wird man dieses Zusammentreffen doch nicht als unwahrscheinlich bezeichnen können. Gab es aber ein Rauruka in Ostturkestan, so ist das Auftreten dieses Namens neben Bharuka wohl geeignet, die Annahme einer Kolonisierung des Landes durch Siedler aus dem westlichen Indien zu verstärken.

<sup>1)</sup> Ep. Ind. VIII, 44.

## Kātantra und Kaumāralāta.

Die in Ostturkestan am weitesten verbreitete Sanskrit-Grammatik war das Kätantra. Es haben sich eine ganze Anzahl von Bruchstücken von ostturkestanischen Handschriften des Werkes erhalten, von denen bisher die folgenden veröffentlicht sind:

- Sá<sup>3</sup>, 4 Blàtter ans Săngim Agiz, hrsg. von Sieg, SBAW, 1907, 466ff.
   Kât, 2, 6, 46—50. Stripratyayādhyāya. Kāt, 3, 1, 1—2, 26. Ohne Kommentar. Der Schrift nach aus dem 7, Jahrhundert.
- Mu. 1 Blatt aus Murtuq, brsg. von Sieg, SBAW, 1908, 182ff. Kät. 1,
   1, 12-23. Ohne Kommentar. In Såradå-Schrift, wohl aus dem
   oder 10, Jahrhundert.
- So. 59 Blatter aus Sörenq, hrsg. von Sieg, SBAW, 1908, 184ff.
   Kät. 1, 1, 1--5, 18. Nipätapäda. Mit einem Kommentar. Der Schrift nach aus dem 7. Jahrhundert.
- 4. Sai. 1 Blatt aus Sängim Agiz, brsg. von Sieg, SBAW, 1908, S. 204ff. Kät. 2. 6. 41--47. Mit einem Kommentar. Der Schrift nach aus dem 7. Jahrhundert.
- 5. Du. 1 Blatt aus Duldur Äqur, hrsg. von Finot, Muséon N. S. 12, 193ff. Kåt. 1, 2, 4—9. Mit einem Kommentar. Die Schrift zeigt, soweit die beigegebene Tafel ein Urteil erlaubt 1), den archaischen Typus der nördlichen turkestanischen Brähmi, wie ich ihn SBAW. 1922, 243f.; oben S. 526f. kurz charakterisiert habe. Die Handschrift stammt also spätestens aus dem Anfang des 6. Jahrhunderts, ist aber wahrscheinlich beträchtlich älter.

In der Berliner Sammlung haben sich jetzt noch ein paar Reste von anderen Handschriften gefunden. Das erste Fragment ist ein schräg abgerissenes Stück vom linken Ende eines Blattes, das aus Qyzil stammt. Es ist 5.3 cm hoch. Da sich die beiden ersten Zeilen mit ziemlicher Sicherheit ergänzen lassen, läßt sich auch die ungefähre Länge des Blattes errechnen; sie muß etwa 18 cm betragen haben. 4,5 cm vom linken Rand ist das Schnurloch. Nur die eine Seite des Blattes ist beschrieben; der Inhalt zeigt, daß es nicht das erste, sondern das letzte Blatt einer Handschrift war. Ob am Rand eine Zahl gestanden hat, wage ich nicht zu entscheiden. Undentliche Spuren sind zu erkennen. Die Schrift zeigt den gewöhnlichen späteren Typus der nordturkestanischen Brähmī.

Der Text des Blattes, soweit wie möglich ergänzt, lautet:

1 śaṣaseṣu vā pararupam¹ — um=akārayo(r=m)[m](adhye — akāraghoṣa-vatoś=ca — aparo lopyo=nyasvare yaṃ vā — ābhobhyām=evam=eva)

¹ Lies -rūpam.

<sup>1)</sup> In der Reproduktion haben die Buchstaben bisweilen ganz seltsame Formen, die unmöglich dem Schreiber zur Last fallen können; siehe z. B. das sea in paras ca A 1, das mā in lopam āpadyate A 1, das ma in ma ausadham mamausadham B 2.

- 2 bhagoghobhyāñ=ca ist unter der Zeile nachgetragen.
  3 Lies visarjanīyalope.
  4 Lies -h=aiva.
  5 Lies ni.
  6 Lies adhi.

Die ersten drei Zeilen geben den Text der Sütras 1, 5, 6-18, also einen Abschnitt, der uns auch in So vorliegt. An mehreren Stellen zeigen sich aber Abweichungen von Durgasimhas Rezension. In der letzteren lautet 1, 5, 6 se se se vā vā pararūpam, in der Handschrift sasasesu vā pararūpam. Sicherlich hatte So dieselbe Lesart. Von dem Sütra findet sich hier allerdings Bl. 45a 1 nur der Schluß vā pararūpam, aber was von dem Anfang der Erklärung der Regel in den folgenden Zeilen erhalten ist, ist offenbar zu ergänzen: (visarjanīyaḥ khalu śaṣase)ṣū¹) pratyayeṣu (pararūpam²) āpadyate vi)bhāṣayā, und das läßt darauf schließen, daß auch im Sūtra sasasesu anstatt se se se vā stand. Hätte der Kommentator die Lesung Durgasimhas vor sich gehabt, so hätte er gewiß in seiner Erklärung se  $v\bar{a}$ șe vā se vā pare gesagt, so wie er 1, 5, 1 (Bl. 42a 1f.) (visarjanīyas ce) ch(e) vā sam durch visa(rjanīyaḥ khalu ce vā che vā pa)re sakāram āpadya(te) oder 1, 5, 3 (Bl. 42b 3f.) te the vā sam durch (visarjanīyah khalu te) vā the vā pari³) sa(kāram āpadyate) erklärt⁴). Die unbeholfene Fassung des Sūtra 1, 5, 6 in Durgasimhas Rezension ist offenbar unter dem Einfluß von 1, 5, 1-3 entstanden. Warum freilich der Verfasser nicht auch in jenen Sūtras das leicht irreführende vā vermieden und visarjanīyas cachayoļ śam, tathayoh sam und tathayoh sam gesagt hat, ist schwer zu sagen; Durgasimha bemerkt: pratyekam vātra samuccaye bālāvabodhārthaḥ. Jedenfalls ist die Fassung von 1, 5, 6 in der turkestanischen Rezension viel glatter, und es ist kaum zu bezweifeln, daß sie auf späterer Verbesserung beruht.

<sup>1)</sup> Lies śaṣaseṣu. 2) Oder parasya rūpam. 3) Lies pare.

<sup>4)</sup> Das analoge Sūtra 1, 5, 2 ist in Šo, wie schon Sieg bemerkt, samt der Erklärung durch ein Versehen des Schreibers fortgefallen. Es sind in Bl. 42 b 1 f. nur Reste der Beispiele erhalten: (kaḥ ṭāsa)yati — kaḥṣ (lies kaṣ) ṭāsaya(ti — kaḥ ṭhakāreṇa — kaṣ ṭha)kāreṇa — ||.

die Regel. Allein warum sollte nirapekṣaḥ hier als Beispiel gegeben sein, wo es doch genau so gut als Beispiel für 1, 5, 13 (ghoṣavatsvaraparaḥ) dienen könnte? Die wirklichen Beispiele sind offenbar supih und sutüh, wie ja auch die Bemerkung zeigt: 'Diese Regel (ist) um des ih und uh willen (gegeben).' Die Stämme der beiden Wörter lauten supis 'gut gehend', sutus 'gut tönend', die Nominative supih, sutüh. Damit sich diese Formen ergeben, müssen die aus supis, sutus nach der gewöhnlichen Weise entstandenen supih, sutuh zunächst in supir, sutur gewandelt werden; dann können davon nach der Regel Kāt. 2, 3, 52 iruror īrūrau die Nominative supīḥ, sutūḥ¹) gebildet werden wie der Nominativ gīḥ von gir. Es braucht wohl kaum gesagt zu werden, daß der Verfasser des Kātantra Formen wie supīh und sutūh nicht berücksichtigte. Um ihre Bildung auch nach den Regeln des Kātantra zu ermöglichen, hat man nachträglich durch den Kunstgriff des Yogavibhāga das Sūtra nāmiparo ram gewonnen, wonach der Visarjanīya nach nāmin, wie Durgasimha sagt, nirapekṣaḥ, d. h. unabhängig von allen Bedingungen, zu r wird.

In Zeile 3 schließt der Abschnitt über den Sandhi; das yah in Zeile 4 ist, wie wir später sehen werden, zu (pancamodhyā)yah zu ergänzen.

Es folgen auf unserem Blatt dann aber noch drei Zeilen, in denen zunächst nipātas aufgezählt werden. Der Anfang ca vā hāhaiva deckt sich mit dem Anfang des Gana cādayah bei Pānini (1, 4, 57). In Zeile 5 findet sich eine Liste von upasargas; mit pra parā beginnt auch Pāṇinis Gaṇa prādayaḥ (1, 4, 58). In der letzten Zeile scheinen Regeln über den Sandhi von nipātas enthalten zu sein. Auch die letzten, fast völlig zerstörten Blätter von So haben offenbar von den nipātas und upasargas gehandelt; 54b 1 ist nipā[t]. cā, 58a [pa u]pa zu lesen. Auch die svarādīni, die Pāņ. 1, 1, 37 in enger Verbindung mit den nipātas genannt sind, scheinen hier aufgezählt gewesen zu sein; siehe 55a 4 (a)[nta]h svah p[r]ātah. In So werden ferner im Kommentar zu 1, 1, 20, um das im Sütra genannte padam zu erklären, die vier Wortarten aufgeführt; in 7b 2f. ist offenbar (nāmajam ākhyātajam aupa)sarggajam nai(pātajam) zu lesen. Es werden dann für jede Kategorie Beispiele angeführt; von denen für das Nomen ist vrksogni(h), von denen für das Verbum pacyate erhalten. In der Stelle über die upasargas und nipātas 8a 3 ist zu lesen: aupa(sargajam punah — pra parā) ņi — nir ud duḥ saṃ vy avā(nu) ..... ty(e)vamādi naipātaj(aṃ punaḥ —) ..... utāho ..... ityevam-(ādi). Hier sind also die Regeln, die in unserer Handschrift in Zeile 4 und 5 stehen, zitiert; sogar der Fehler ni für ni kehrt hier wieder. Nun wissen wir, daß die Kaśmir-Rezension am Schluß des ersten Buches einen nipātapāda hatte; es zeigt sich, daß dieses Kapitel auch in der turkestanischen Rezension das erste Buch beschloß. Das Kapitel war in Ślokas ab-

<sup>1)</sup> Der Visarjanīya aus r ergibt sich nach Kāt. 2, 3, 63.

gefaßt 1) und offenbar sehr kurz; nach unserer Handschrift scheint es nur etwa 4 oder 5 Ślokas umfaßt zu haben.

In Oyzil haben sich auch noch Reste einer zweiten Handschrift des Katantia gefunden. Es siml zwei größere und vier kleine Bruchstücke, von denen sich zwei mit Sicherheit als zu dem einen größeren Bruchstück gehörig erkennen lassen. Die Blätter sind 7,5 em hoch; ihre ursprüngliche Läuse laßt sich nicht bestimmen. Das Schunrloch ist 9 cm vom linken Rand. Die Schrift ist der nordwestliehen Brähmi aus dem Aufang der Gunta-Zeit, so wie sie in der Handschrift der Kalpanämanditikä (Kalp.) vorliegt, noch sehr ähnlich. Ich verweise insbesondere auf das la, dessen Vertikale auch hier noch weit über die Zeile hinausragt, während sie in den Gunta-Inschriften auf die Zeilenhöhe verkurzt wird?). Das U ist jünger als das von Kaln.; es reigt die kraftige Kurve, die in allen nordwestlichen Inschriften der Gupta-Zeit erscheint?). Gewisse Eigentümlichkeiten lassen aber doch erkennen, daß die Schrift von einem turkestanischen Schreiber herruhrt, was ja auch schon dadurch unhegelegt wird, daß die Handschrift auf Papier geschrieben ist. In funf Zeichen macht sieh der turkestanische Charakter der Schrift bemerkbar.

- 1. Das na zeigt noch die schleifenlose Form von Kalp.; die Schleifenform dringt erst im letzten Viertel des 5. Jahrhunderts in die nordwestliche Schrift ein<sup>4</sup>). In unserer Handschrift wird aber der rechte Teil der Horizontale so stark gekrümmt, wie es in der indischen Schrift, solange die schleifenlose Form besteht, wenigstens im Norden überhaupt nicht üblich ist. Das Zeichen ist dentlich der Vorlänfer des na der nordturkestanischen Schrift des 7. Jahrhunderts; hier ist die Rundung zur scharfen Ecke geworden. Zwischenstufen finden sich in der Handschrift Du des Kätantra, in dem Schenkungsformular Nr. I (SBAW. 1922, S. 243f.; oben S. 526f.) und in Blatt A—F V 5 des Schenkungsformulars Nr. XI (SBAW. 1930, S. 18f.; oben S. 607f.).
- 2. Das ma unterscheidet sich von den Zeichen in Kalp. dadurch, daß die Feder zunächst nicht von links nach rechts geführt ist, wodurch das kleine Strichelchen am oberen Ende des linken Teiles des Buchstabens entsteht, sondern gerade umgekehrt von rechts nach links. Das ist in Indien, soviel ich weiß, überhaupt niemals geschehen. Wohl aber erklärt sich darans die Kastenform, die der obere Teil des ma der späteren nordturkestanischen Schrift zeigt; sie ist dadurch entstanden, daß das obere kleine Strichelchen immer weiter und schließlich bis an die Vertikale verlängert und, der ganzen Tendenz der Schrift entsprechend, die Rundungen zu Ecken umgestaltet wurden. Die vorhin genannten Handschriften weisen schon etwas weiter entwickelte Formen auf als unsere Bruchstücke.

In dem in Zeile 5 erhaltenen Halb
śloka ist eine Silbe durch ein Versehen des Schreibers fortgefallen.
 Genaueres Bruchstücke der Kalpanāmanditikā S. 13f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ebd. S.14.

<sup>4)</sup> Ebd. S.10.

- 3. Der untere Teil der linken Seite des A ist in unserer Handschrift eine am linken Ende im spitzen Winkel nach rechts umgebrochene Horizontale. Das A in Kalp. läßt sich in diesem Fall nicht vergleichen, da es eine ganz eigentümliche Form mit völligem Schwund des unteren Teiles zeigt1). Das A unserer Handschrift läßt sich ohne weiteres als Fortsetzer des A der Kusana-Zeit begreifen, und daß in der nordwestlichen Schrift im Anfang der Gupta-Periode der untere Teil des Zeichens eine ganz ähnliche Form hatte wie in unserer Handschrift, macht die Kupferplatte von Indor aus dem Jahr 465 (GI. Nr. 16) zur Gewißheit. Hier ist der untere Teil der linken Seite des  $\bar{A}$  (in  $\bar{a}jasrikam$  Z. 9) prinzipiell noch derselbe wie in unserer Handschrift, nur ist der Winkel zum Bogen abgerundet. Mit dem Ende des 5. Jahrhunderts wird dann der untere Bogen dadurch, daß er einen Schwung nach links erhält, gewissermaßen umgedreht. Die frühesten epigraphischen Beispiele für dieses dem Nāgarī-Zeichen schon ähnliche A bieten wohl die Kārītalāī-Platten aus dem Jahr 493 (GI. Nr. 26)2); die neue Form findet sich aber auch schon in den ersten drei Teilen des Bower-Manuskripts, also im dritten Viertel des 4. Jahrhunderts. Der obere Teil der linken Seite des A weist ganz dieselbe Veränderung des Duktus auf wie der obere Teil des ma. In der Form, in der das A in unserer Handschrift erscheint, ist es die Vorstufe des nordturkestanischen A des 7. Jahrhunderts. Dies entstand dadurch, daß der untere spitze Winkel abgerundet und dann die beiden freien Enden des oberen und des unteren Bogens nach rechts bis zur Vertikale verlängert wurden. Die Zwischenstufen mit dem teilweise schon abgerundeten Winkel3), aber noch nicht bis zur Vertikale ausgezogenen Enden zeigen die obengenannten Handschriften.
- 4. Das ya unterscheidet sich von den Zeichen in Kalp. dadurch, daß der mittlere Aufstrich oben ein wenig nach rechts gebogen ist, was wiederum als eine Eigentümlichkeit der turkestanischen Schrift bezeichnet werden muß. Sie kehrt in dem ya des Schenkungsformulars Nr. XI AR und B wieder, aber Du, das Schenkungsformular Nr. I und Bl. AV und C—FV 5 des Schenkungsformulars Nr. XI haben stark abweichende Formen, die wahrscheinlich einen anderen Ausgangspunkt haben, so daß die Entwicklung des turkestanischen ya vorläufig noch nicht klar zu übersehen ist.
- 5. Auch das ka weicht schon ein wenig von der indischen Form ab. In Kalp. sind die beiden Enden der horizontalen, ursprünglich ganz ge-

<sup>1)</sup> Kalpanāmaņditikā S.12f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Siehe  $ac\bar{a}ta$ - Z.8,  $\bar{a}j\bar{n}\bar{a}$ - Z.10. In  $\bar{a}cchett\bar{a}$  Z.18 ist das  $\bar{A}$  in der Phototypie undeutlich, und das  $\bar{A}$  von  $\bar{a}sphotalanti$  Z.19, das Bühler in seine Schrifttafel IV, IX, 2 aufgenommen hat, ist jedenfalls anormal. Ein dem A der späteren Gupta-Zeit ganz ähnliches Zeichen findet sich übrigens schon in der Kuşana-Zeit in der Mathurā-Inschrift Ep. Ind. I, 385, Nr. 7.

<sup>3)</sup> In dem A von anena in Nr. XI BR. 1, anenā- DR. 6 ist aber der Winkel noch ganz deutlich.

raden Querbarre leise gesenkt; in unserer Handschrift ist das rechte Ende zu einer kräftigen Kurve umgestaltet. Aus dieser Form hat sich das ka der späteren nordturkestanischen Schrift entwickelt, indem genau wie beim na die Kurve zur Ecke verändert wurde. Daß die Form, in der das ka in der Handschrift erscheint, erst in Turkestan entstanden ist, wird dadurch bestätigt, daß sich das ka der nordwestlichen Schrift in Indien in ganz anderer Richtung entwickelt; hier wird das linke Ende der Querbarre bis zum Ende der Vertikale verlängert, wofür die frühesten Beispiele in Teil 1—5 des Bower-Manuscripts vorliegen. In Du und den beiden Schenkungsformularen hat das ka noch ziemlich dieselbe Form wie in unserer Handschrift, doch tritt in Nr. XI A V das Eckige in der Form des Buchstabens, ebenso wie beim na, sehon stark hervor.

Die paläographische Untersuchung unserer Bruchstücke ergibt, daß im Norden Ostturkestans die Schrift um die Mitte des 4. Jahrhunderts begann, sich von der aus dem nordwestlichen Indien eingeführten Brähmī zu differenzieren. Wir werden den Zeitpunkt nicht weiter herabrücken dürfen, da das la in der späteren turkestanischen Schrift immer die über die Zeilenhöhe hinausragende Vertikale zeigt, also in dieser Form übernommen sein muß. Anderseits verbietet die Entlehnung des U in der Form mit der Kurve, die sich unverändert erhalten hat, noch höher hinaufzugehen. Die Abweichungen von der indischen Brähmī, die unsere Handschrift erkennen läßt, sind noch nicht bedeutend; wir werden sie daher, ohne ihr Alter zu überschätzen, der Zeit um 400 n. Chr. zuweisen dürfen.

Die beiden größeren Bruchstücke tragen auf der Rückseite die Blattzahlen 14 bzw. 15. Diese beiden Blätter enthielten zusammen 22 Sütras mit Kommentar. Auf den fehlenden ersten 13 Blättern könnten demnach etwa 143 Sütras mit Kommentar gestanden haben. Der erhaltene Text beginnt im Kommentar zu 2, 1, 44. In Durgasimhas Text fehlen davor nur 122 Sütras; die Handschrift enthielt also jedenfalls auch das erste Buch, und zwar wahrscheinlich einschließlich des Kapitels über die nipātas.

Der Text der Bruchstücke lautet:

## Blatt 141

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Linkes Endstück und je ein Mittelstück vom oberen und vom unteren Rande. Der Abstand zwischen den Bruchstücken läßt sich nur ungefähr bestimmen.

```
\mathbb{R}_{1} [s]. — lakṣmī — si . . . . . . . . . supām = antaḥ — [a].v.[r] . . . .
   2 lopam=ādyate<sup>2</sup> — . . . . . . . . . (tad=bha)vaty=agnim — paṭu[m] -
   4 \lceil d \rceil ya \lceil t \rceil e \ sak \overline{a} \lceil ra \rceil sya \lceil ca \rceil \dots
   5 dhenu — śas = jaśa(ṭaṅāḥ) . . . .
   6 [a]gneḥ khalu [pa]ra(sya) . . . . . . . tad=[bhava](ti) . . . .
   7 (nam=a)[sva]ram - [ta](d=bhavati) \dots | a[d]o \dots
      <sup>2</sup> Lies āpadyate.
                                      Blatt 151.
\nabla_1[y] \cdot t[i] \quad n = \bar{a}tra \quad [t]ya[d] \cdot \dots
2 \quad dasah = pade \quad mah \quad utvam \quad m\bar{a}t \quad [--] \quad tad = bhava[t](i) \quad \dots
   3 ay — o av — vyañjanam≈a[s]varam — r[e] ....
   4 nadīśraddhābhyaļi — he vyaktīkaraņe — tad=bha[va](ti) ....
   5 \dot{s} = ca — [ja]\dot{s}ata\dot{n}a\dot{n} — e ay — o av — vya\tilde{n}jana(m = asvaram —) . . . .
   6 gneh khalu i = ed=bhavati uh od=bhavati nasinasor=a . . . .
   7 paios = s[v]a(m) - ||gos = ca - dh\bar{a} - ta[-](\dot{n}as)[i -] \dot{n}a(s)[-] \dots
R 1 g[o]s=svam — \parallel \dot{n}ir=au \ sap\bar{u}rvvah \ -- \ dh\bar{a} \ -- \ [a](gni \ --) \ \dots
    2 dh\bar{a} - sakhi - pati - ta - \dot{n}i = sakhipatyoh kha[lu] \dots
    a ta - \dot{n}a[s]i - \dot{n}as - \dot{n}asi - nas - \dot{j}asata\dot{n}[\bar{a}]\dot{h} - sa \dots
   4 tad=bhavati sakhyur=ānayaḥ — sakhyus=svam — patyur=ānayaḥ
        patyus = svam^2 - || \dots
   5 vati saha pūrvvena svarena — vya[ñ]janam=as(varam) . . . .
    6 ta — si — rdantasya kha[l](v)=\bar{a} ....
    7 .=(bha)[vat]i sasi [p]pra[tya](y)e ....
      <sup>1</sup> Linkes Endstück.
      <sup>2</sup> Die Worte von patyur bis svam sind nachträglich über der Zeile eingefügt.
                                          A1.
                      a 6 .... ddh[au] ca — ....
                         7 .... ñjanam=a — ....
                      b 1 .... [ddhau] — vya[\tilde{n}ja] ....
                         2 \ldots n(dr)au \ ca[ndr]. \ldots
                                          B^2
                      a \dots t \cdot [r] \cdot [s] \cdot \dots
                           \dots [va]ti \dots
                           \dots [v] \cdot ti [k] \cdot \dots
                           ....[8]....
                           .... [te]ha || ....
                           \ldots s[i] - s \ldots
                           \dots [a] \dots
                                        <sup>2</sup> Stück aus der Mitte.
       <sup>1</sup> Mittelstück vom Rande.
```

Der Text erfordert einige Erläuterungen.

## Blatt 14.

V I und 2. Das sarrranā... könnte zu der Annahme führen, daß das Blatt in der Erklärung von 2. 1, 43 sarranāmnas tu sasaro hrasrapūrvās ca beginne, allein dami könnte Zeile 2 nicht schon mit den Beispielen für 2, 1, 44 deitiyātrtiyāhhyām vā anfangen. Wahrscheinlich gehören die beiden ersten Zeilen dem Kommentar zu 2. 1, 44 nn. und es war in diesem auf die vorhergehende Regel, deren Bestimmungen ja für 2. 1, 44 fortgelten, Bezug genommen.

V 3 nnd 4. Die Stelle gehört der Erklärung von 2, 1, 45 nadyā ai ās ās ām an. Zeile 3 ist etwo zu erganzen: (nadyāḥ) khalu parāṇi haran(t)i (ai ās ās ām iti yathāsaṃkhyaṃ bhavanti), in Zeile 4 stellen die Beispiele: (nadyāḥ — nadyāḥ — nadyāḥ — nadyāḥ — nadyāḥ —

V 5. Die erhaltenen Worte stammen aus der Erklärung von 2, 1, 46 sambuidhau brasiah. Sie lassen sieh in Übereinstimmung mit Durgasinhas Kommentar etwa erganzen: (nadyāh sambuldhau brasio bha)vali he nadi --- (he valhu ). Die folgenden unter die Zeile herabhängenden und durch ein aksara getrennten l und m sind Reste des Sütra 2, 1, 47; es ist zu erganzen: (améasar ādir l)lfopa)m.

V 6. (na)dim — nadih — sind Beispiele für die Regel 2, 1, 47. Auffällig ist, daß dahinter noch ein mit na beginnendes Wort zu stehen scheint; man sollte wie in Durgasinhas Kommentar vadhüm — vadhüh erwarten. Die im Anfang der Zeile stehenden Worte, die zu rephasor vv(i)sa(r)jja-(niyah) zu ergänzen sind, sind das Sütra 2, 3, 63, das im Kommentar zitiert ist, um den Übergang von nadis in nadih zu rechtfertigen.

V 7. alakşmîtandryoh 'anßer in lakşmî und tandrî', macht den Eindruck, Teil eines Sütra zu sein, und in der Tat erwartet man eine derartige Angabe als Ansnahme zu 2, 1, 48 îkārāntāt sih, wonach das s des Nominanativs (si) nach einer auf î anslautenden nadī sehwinden soll. In 2, 1, 9 wird der Terminus nadī für Stämme auf î und ū vorgeschrieben, wenn sie etwas Weibliches bezeichnen: īd ūt stryākhyau nadī. Darunter fallen auch Wörter wie lakşmī und tandrī; sie müßten also auch nach 2, 1, 48 den Nominativ Singularis olme s bilden. Offenbar ist in der turkestanischen Version alakṣmītandryoh dem Sūtra 2, 1, 48 hinzugefügt, während Durgasinha die Ansnahme für lakṣmī, die er ebenfalls bemerkt hat, künstlich in das Sūtra hinein interpretieren will. Allerdings muß ich bekennen, daß ich seinen Gedankengang nicht verstehe; er sagt nur: īkāro 'nto yasmād iti kim | lakṣmīh¹). Die turkestanische und Durgasinhas Rezension verhalten sich also in diesem Fall genau so zueinander wie in der Regel über den

¹) Auch Pāṇini lehrt die Erhaltung des s hinter lakṣmī usw. nicht ausdrücklich. Für ihn lag aber auch keine Veranlassung dazu vor, da er in 6, 1, 68 den Abfall der Nominativendung s nach dem Femininsuffix ñī lehrt; lakṣmī, tarī, tantrī usw. sind aber nicht mit ñī gebildet. Siehe Uṇādis. 3, 158—160, wo Ujjvaladatta für lakṣmī auch eine abweichende Meinung anführt.

Sandhi von bhagos und aghos (1, 5, 10). Von tandrī wird im Kommentar zu Uṇādis. 4, 66 der Nominativ tandrī gelehrt; daneben kommt allerdings auch tandrīḥ vor, und in Candragomins Uṇādis. 1, 88; 89 wird hintereinander tandrīḥ, lakṣmīḥ aufgeführt. Die Worte īkārāntād iti kasmāt leiten natürlich ein Gegenbeispiel für die Hauptregel wie etwa vadhūḥ ein.

- R 1. Der Anfang der Zeile gehört noch dem Kommentar des erweiterten Sütra 2, 1, 48 an. Es wird erst der Stamm lakṣmī, dann die Endung si gegeben, und darauf folgte offenbar die fertige Form lakṣmīḥ. Die Worte supām antaḥ stammen wahrscheinlich aus der Erklärung des folgenden Sütra 2, 1, 49 vyañjanāc ca, doch bleibt mir ihre Bedeutung an dieser Stelle unklar. Auch das dahinterstehende Wort, das wohl asvara war, weiß ich nicht zu deuten.
- R 2. lopam ādyate (verschrieben für āpadyate) ist Teil der Erklärung von 2, 1, 50 agner amo 'kāraḥ, die bei Durgasiṃha agnisaṃjñakāt paro 'mo 'kāro lopam āpadyate lautet. Die weiterhin angeführten Beispiele: (tad bha)vaty agnim paṭum sind dieselben wie in Durgasiṃhas Kommentar.
- R 3. (a)gnī tiṣṭhataḥ ist das Beispiel für 2, 1, 51 aukāraḥ pūrvam. Es folgte wahrscheinlich als Beispiel für einen u-Stamm paṭ(ū tiṣṭhataḥ).

R 4 und 5. Die Worte . . dyate sakārasya ca stammen aus dem Kommentar zu 2, 1, 52 śaso 'kāraḥ saś ca no 'striyām. Wie sie zu ergänzen sind, zeigt die allerdings etwas abweichende Erklärung Durgasimhas: agneḥ paraḥ śaso 'kāraḥ pūrvasvaram āpadyate | saś ca no bhavati | astriyām. In Zeile 5 steht das Gegenbeispiel, das durch die Bestimmung astriyām in dem Sūtra veranlaßt ist. Es wird zuerst der Stamm dhenu angeführt, dann die Endung śas. Ehe die fertige Form dhenūḥ, die in der Handschrift verloren gegangen ist, gegeben war, war noch eine Bemerkung eingeflochten, die nach Bl. 15 R 3 zu jaśa(ṭaṇāḥ) zu ergänzen ist. Der Sinn dieses Wortes ist offenbar: 'j, ś, ṭ und ṅ im Anlaut einer vibhakti sind anubandhas, die nach 3, 8, 31 für die Sprache selbst nicht verwendet werden¹.' Da diese Bemerkung im Kommentar immer wieder vorkommt, ist sie formelhaft abgekürzt worden.

R 6 und 7. Die erhaltenen Worte agneh khalu para(sya) gehören dem Kommentar zu 2, 1, 53 tā nā an; Durgasimhas Erklärung lautet agneh parasya tāvacanasya nādeśo bhavati. tad bhava(ti) leitet die Beispiele ein. Die Buchstabenreste im Anfang von Zeile 7 lassen sich nach 15 V 3; 5; R 5 mit Sicherheit zu (vyañjanam a)svaram herstellen. Das ist das abgekürzt zitierte Sūtra 1, 1, 21 (nach Durgasimhas Zählung), das hier wahrscheinlich um der Gegenbeispiele, etwa buddhy-ā, dhenv-ā, willen angeführt war. Ich vermute daher auch, daß das folgende ta zu ta(d bhavati), den Einleitungsworten für diese Gegenbeispiele, zu ergänzen ist. Die Abkürzung

<sup>1)</sup> Die vibhaktis, die im Anlaut einen anubandha haben, sind im Kātantra nach 2, 1, 2: jas (Nom. Pl.), śas (Akk. Pl.), ṭā (Instr. Sing.), ṅe (Dat. Sing.), ṅasi (Abl. Sing.), ṅas (Gen. Sing.), ṅi (Lok. Sing.).

der zitierten Sütras ist in den turkestanischen Handschriften des Kätantra-Kommentars ganz gewöhnlich. In So wird in der Erklärung der ersten Sandhiregel (1, 2, 1) das Sütra 1, 1, 21, wie sehon Sieg, a. a. O. S. 197, bemerkt hat, im vollen Wortlant zitiert; der Kommentar lantete etwa (11a 4ff.); (sa)mänah khalu pärvvah — (savarye pratyaye dirghihhava)t(i) prasi ca lopum äpa(dyate — vyañjanam asvaram param) varnan na(yet — tad bhavati daṇḍa agram —) daṇḍāgra(m) usw. In dem Kommentar zu den folgenden Sandhiregeln findet sieh häufig ein vyaṃ; so 13a 1 (1, 2, 3), 13b 4 (1, 2, 5), 15a 1 (1, 2, 7), 16b 1 (1, 2, 10), 18a 2 (1, 2, 15), 19a 4 (1, 2, 16), 31b 4 (1, 4, 5), 33a 2 (1, 4, 6), 35a 3 (eingeschobenes Sütra), 37b 3 (1, 4, 12), 39b 3 (1, 4, 13), 40a 4 (1, 4, 14), 43b 2 (1, 5, 4), 45a 3 (1, 5, 6), 47a 1 (1, 5, 9). Sieg, S. 190, vermutet, daß vyaṃ soviel wie vyākhyānaṃ sei, allein es ist zweifellos das noch weiter als in unserer Handschrift gehurzte Zitat des Sütra 1, 1, 213).

Da vor dem ado auf dem kleinen Bruchstück nach der vertikale Doppelstrich sichtbar ist, der den Abschluß einer Sütraerklärung anzeigt (vgl. 15 V 7; R 1; 4), muß ado der Rest des Sütra 2, 1, 54 ado 'mus' ca sein.

## Blatt 15.

V 1 und 2. Diese Zeilen gehören noch der Erklärung von 2, 1, 54 an. y.ti nātra wird zu amnyeti nātra zu ergünzen sein. Im folgenden werden offenbar im Kommentar eine Reihe von Regeln zitiert, die für die Bildnug der Form amunā in Betracht kommen. Das tyad, ist wahrscheinlich der Rest von 2, 3, 29 tyadādīnām a ribhaktau\*). In der zweiten Zeile haben wir 2, 2, 45 (a)dasah pade mah und 2, 3, 41 utram māt. Das tad bharat(i) führt dann wie gewöhnlich das Beispiel amunā ein.

V 3. Die Reste stammen aus dem Kommentar zu 2, 1, 55 ir ed ur oj jasi, wonach z. B. aus agni und paţu vor jas zunächst agne-as, paţo-as werden. Im Kommentar werden die Sūtras 1, 2, 12 (e) ay und 1, 2, 14 o ar zitiert, nach denen sich die Formen agnay-as, paṭav-as ergeben. Dann wird abgekürzt zu ryañjanam asvaram, Sūtra 1, 1, 21, zitiert, das zu agnayas, paṭavas führt. Das nächste Sūtrazitat, von dem sich nur re erhalten hat, ist 2, 3, 63 rephasor visarjanāyaḥ, nach dem die endgültigen Formen agnayaḥ, paṭavaḥ zustande kommen.

V 4. Das Erhaltene gehört dem Kommentar zu 2, 1, 56 sambuddhau ca an. Das Sütra lehrt die Bildung der Vokative agne, dheno usw. Im Vokativ tritt nach 2, 1, 5 ämantrite sih sambuddhih zunächst die Nominativendung s (si) an; diese fällt nach 2, 1, 71 hrasvanadīśraddhābhyah sir lopam nach Stämmen auf kurzen Vokal und femininen Stämmen auf ī und ā ab. Im Kommentar wird das Sütra 2, 1, 71 abgekürzt zu (hrasva)nadī-

<sup>1)</sup> In vollem Wortlaut wird das Sütra außer in 11b 2 nur noch in 42a 3 (1, 5, 1) zitiert.

<sup>2)</sup> Nach Durgasimha zu 2, 1, 25 gehört adas zu den tyadādayalı.

śraddhābhyaḥ zitiert. Dann folgen die Bemerkung, daß he zur Verdeutlichung hinzugefügt sei: he vyaktīkaraṇe, und endlich, durch tad bhava(ti) eingeleitet, die Beispiele.

- V 5. Die Zeile gehört in den Kommentar zu 2, 1, 57 ne. Das sca weiß ich nicht zu ergänzen. Die übrigen Bemerkungen erklären die stufenweise Entstehung von Formen wie agnaye, paṭave usw. Nach dem Sütra ergeben sich zunächst agne + ne, paṭo + ne. Das jasaṭanāḥ des Kommentars deutet, wie schon zu 14 R 4 und 5 bemerkt ist, an, daß die Anubandhas fortfallen müssen. Dann werden die Sütras e ay (1, 2, 12) und o av (1, 2, 14) zitiert, nach denen die Formen agnay-e, paṭav-e lauten würden. Das letzte Zitat, das zu vyañjana(m asvaram) zu ergänzen ist, ist wiederum 1, 1, 21, das zu den wirklichen Formen agnaye, paṭave führt.
- V 6. Das Erhaltene stammt aus dem Kommentar zu 2, 1, 58 nasinasor alopas ca. Für i = ist offenbar ih zu lesen. Die ganze Erklärung lautete etwa: (a) gneh khalu ih ed bhavati uh od bhavati nasinasor a(kāralopas ca).
- V 7. Das paṭos svam im Anfang der Zeile ist das letzte Beispiel für die Genitivbildung nach 2, 1, 58; svam ist hinzugefügt, um den Genitiv von dem formell gleichlautenden Ablativ zu unterscheiden. Goś ca ist das Sūtra 2, 1, 59. Die Erklärung beginnt mit dhā ta —. Diese zunächst rätselhaften Zeichen werden durch 15 R 2 klarer. Der Kommentator gibt dort hinter dhā das linga, den Stamm, hinter ta die vibhakti, die Endung, um die es sich in der Regel handelt. In unserer Stelle ist go hinter dhā offenbar durch ein Versehen fortgefallen; die Buchstabenreste hinter ta lassen sich zu nasi nas ergänzen. dhā und ta sind die Abkürzungen der Sūtra 2, 1, 1 und 2, die die Definition von linga und vibhakti enthalten: dhātuvibhaktivarjam arthaval lingam und tasmāt parā vibhaktayaḥ.
- R 1. Das gos svam ist das Beispiel für den nach 2, 1, 59 gebildeten Genitiv von go. nir au sapūrvvah ist Sūtra 2, 1, 60. Der Kommentar begann wiederum dhā a(gni —).
- R 2. Das Erhaltene ist der Anfang des Kommentars zu 2, 1, 61 sakhipatyor nih. Es wird wieder zunächst das linga und die vibhakti angegeben:
  dhā sakhi pati ta ni =, dann folgt die Erklärung des Sūtra
  sakhi-patyoh khalu usw.

R 3 und 4. Die Zeilen gehören in den Kommentar zu 2, 1, 62 nasinasor um ah. Der Text ist nicht ganz in Ordnung, zum Teil aber nachträglich verbessert. In Zeile 3 ist wahrscheinlich nasi — nas — aus Versehen zweimal geschrieben, so daß der Kommentar begann: (dhā — sakhi — pati —) ta — nasi — nas — jaśaṭaṇāḥ. Über das letzte Wort siehe die Bemerkung unter 14 R 4 und 5. Mit sa fängt die Erklärung des Sūtra an: sa(khipatyoḥ khalu) usw. In den Beispielen in Zeile 4 ist āṇayaḥ dem sakhyuḥ und patyuḥ natürlich hinzugefügt, um den Ablativcharakter der Form anzudeuten, wie svam ihren Genitivcharakter anzeigt. In welcher Bedeutung āṇayaḥ

hier gebraucht sein sollte, ist mir allerdings völlig unklar. Sollte es etwa aus ānaya verderbt sein: 'Bring von dem Freunde, dem Herrn'?

- R 5. Die Zeile stammt aus dem Kommentar zu 2, 1, 63 rdantāt sapūrvaḥ. In Durgasimhas Erklärung steht um āpadyate für (ur bha)vati: rdantāl lingāt paro nasinasor akāra um āpadyate saha pūrveņa svareņa. Sūtra 1, 1, 21 vyanjanam as(varam) wird zitiert, um den Übergang von pit-uḥ, māt-uḥ zu pituḥ, mātuḥ zu reclitfertigen.
- R 6. Die Worte gehören zur Erklärung von 2, 1, 64 ā sau silopas ca. Der Kommentar begann in der gewöhnlichen Weise mit Konstatierung des linga und der vibhakti; dann folgt die Sütra-Erklärung: rdantasya khalv ā usw.
- R 7. Die Zeile stammt aus dem Kommentar zu 2, 1, 65 agnivac chasi. Durgasimha erklärt rdantasya lingasyāgnivad bhavati sasi pare. In unserem Kommentar ist pratyaye anstatt pare gebraucht. Diese Verwendung von pratyaya im Sinne von para, die mit dem Gebrauch des Wortes im Rgveda-Prāt. (1, 30; 2, 28; 4, 14. 16. 39; 6, 14; 8, 6; 14, 13 usw.) und Vāj.-Prāt. (3, 8) übereinstimmt, ist auch in dem in Śo überlieferten Kommentar ganz gewöhnlich; siehe 12b 4 (1, 2, 3), 13b 3 (1, 2, 5), 14a 3 (1, 2, 6), 14b 4 (1, 2, 7), 15b 1 (1, 2, 8), 16a 4 (1, 2, 10) usw.

Aus den kleinen Bruchstücken A und B ergibt sich nichts von Bedeutung. Das ddhau ca in A a 6 ist wahrscheinlich zu (saṃbu)ddhau ca, dem Text des Sūtra 2, 1, 39, zu ergänzen¹). In dem Fall würde A der Rest des Blattes 13 und a die Vorderseite, b die Rückseite sein. Zu dieser Anordnung passen die spärlichen Buchstabenreste recht gut. Das ddhau in b 1 ist wahrscheinlich wiederum zu (saṃbu)ddhau zu ergänzen und dürfte aus dem Kommentar zu 2, 1, 40 stammen, das die Bildung des Vokativs von ambā und Synonymen behandelt. (Ca)n(dr)au candr. könnten Gegenbeispiele in dem Kommentar zu 2, 1, 41 sein, das die Bildung des Nominativs und Akkusativs des Duals von femininen ā-Stämmen lehrt. (Vya)-ñjanam a in a 7 ist eine neue Art der Abkürzung von 1, 1, 21.

Aus den bisher veröffentlichten Bruchstücken ergibt sich, daß jedenfalls die ersten drei Bücher des Kātantra in Turkestan bekannt waren. Das vierte Buch stammt, wie die Tradition allgemein zugesteht, gar nicht von Śarvavarman, der als Verfasser der drei ersten Bücher gilt, sondern ist ein späterer Appendix. Nur über den Namen des Verfassers gehen die Angaben auseinander. Durgasimha nennt ihn in dem einleitenden Śloka seines Kommentars Kātyāyana; nach Raghunandanaśiromaṇi, dem Verfasser eines Kommentars zur Durgasimhavṛtti, ist es Vararuci²), den andere wie Trilocanadāsa und Harirāma mit Kātyāyana identifizieren oder als

<sup>1)</sup> Sambuddhau ca lautet auch Sütra 2, 1, 56, aber dies kommt hier nicht in Betracht, da sich das Bruchstück nicht mit dem Bruchstück von Bl. 15 zusammenordnen läßt.

<sup>2)</sup> Belvalkar, Systems of Sanskrit Grammar, S.84.

eine Inkarnation des Kātyāyana betrachten<sup>1</sup>). Jogarāja, der Verfasser der Pādaprakaraṇasaṃgati, weist das vierte Buch dem Sākaṭāyana zu<sup>2</sup>). In Turkestan hat sich von diesem Buch bis jetzt nichts gefunden; es ist daher nicht ausgeschlossen, daß es gar nicht dahin gelangt ist, zumal das Werk nicht immer als Ganzes, sondern in einzelnen Büchern überliefert wurde. Die Handschrift Sä<sup>1</sup> muß allerdings zum mindesten Buch 1—3 umfaßt haben<sup>3</sup>), die Handschrift Qy<sup>2</sup> zum mindesten Buch 1 und 2, aber So und Qy<sup>1</sup> enthielten nur das erste Buch.

Bestimmtere Schlüsse gestatten die Bruchstücke für das Verhältnis der turkestanischen Rezension (T) zu dem Text, der Durgasimha vorlag (D). Aus So und Qy¹ geht hervor, daß in T am Ende des ersten Buches noch ein Abschnitt über die nipātas stand, aus Sä¹, daß dem Schluß des zweiten Buches ein Abschnitt über die Femininbildung (strīpatyaya) folgte. Die beiden Abschnitte, die in D fehlen, sind in Ślokas abgefaßt und erweisen sich dadurch als spätere Zusätze. Sie finden sich beide an denselben Stellen auch in der kaśmirischen Rezension (K)⁴) und in Ugrabhūtis Kalāpasūtravṛtti⁵). Die beiden Abschnitte sind, wie unsere Bruchstücke zeigen, schon vor dem 7. Jahrhundert hinzugefügt, und wir können sicher sein, daß das nicht in Turkestan, sondern in Kaśmir geschehen ist, von wo die Handschriften des erweiterten Textes nach Turkestan kamen.

Aber auch was nach Abzug jener beiden Kapitel übrigbleibt, ist noch nicht das ursprüngliche Werk Sarvavarmans. Auch die Kapitel 5 und 6 des zweiten Buches, die die Regeln über die Komposition und die Taddhita-Suffixe geben, sind in Ślokas abgefaßt, und Liebich hat gewiß recht, wenn er sie als unecht betrachtet<sup>6</sup>). Da sie sich nicht nur in K und T, sondern auch in D finden, so müssen diese Versuche, das Elementarbuch zu einer vollständigen Grammatik umzugestalten, in eine erheblich frühere Zeit fallen als die Hinzufügung der Kapitel über die nipātas und strīpratyayas.

Die Annahme, daß die metrischen Abschnitte des Werkes spätere Zusätze seien, wird durch die Bezeichnungen, die die Bücher und Kapitel tragen, bestätigt. Jogarāja bemerkt, daß Śarvavarman drei prakaraṇas verfaßt habe. Dieser Ausdruck findet sich in dem in Śāradā-Charakteren geschriebenen Bruchstück Mu in der Unterschrift von 1, 1: sandhiprakaraṇe und einmal auch in Sä¹ (15a 3) in der Unterschrift von 3, 1:..  $p(r)akaraṇa^7$ ) prathamaḥ pāda<sup>8</sup>). In der Ausgabe von D heißt es aber in den

<sup>1)</sup> Liebich a. a. O. S. 10. 2) Vers 14; siehe Belvalkar a. a. O. S. 119.

<sup>3)</sup> Es fehlen im Anfang 11 Blätter, die, nach dem Erhaltenen zu urteilen, die 337 Sütras und etwa 26 Ślokas von Buch 1 und 2, 1, 1—6, 45 geräde füllen würden.

<sup>4)</sup> Belvalkar a. a. O. S. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Liebich a. a. O. Ugrabhūti wirkte in Kaśmir.

<sup>6)</sup> Die Unechtheit des taddhitapāda hatte schon Belvalkar, S.85, erkannt.

<sup>7)</sup> Davor ist der Rest eines ta sichtbar; es stand also ākhyātaprakaraņa da.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) In einigen Handschriften von D wird der Ausdruck irrtümlich auf die Kapitel angewendet.

Unterschriften durchweg nur, daß das soundsovielte Kapitel beendet sei sendlan (Buch 1), nämni catusjaye (Buch 2), äkhyüte (Buch 3), und auch im vierten Buch steht überall letsu, nicht letprakaraye. Die drei Bücher werden also offenbar für gewöhnlich nur nach ihrem Inhalt als Sandhi, Näman (Nomen) und Äkhyäta (Verbum) bezeichnet. Dem nämni wird aber in den Unterschriften stets catusjaye hinzugefügt, das doch nur in dem vier Alteilungen umfassenden Buchet bedeuten kann. Auch in Sättan 3 steht am Schluß von Buch 2; catusjlayam (sie) samäptam. Vier Kapitel hat das Buch aber nur nach Abtreunung der beiden letzten, als unecht erkannten Kapitel.

Die Kapitel werden in Dals pilde bezeichnet. Liebieh hat mit Recht bemerkt, daß der Ausdruck phin, wenn er in der Bucheinteilung gebraucht wird, nur in der Vierzahl verwendet werden könne. Es missen daher nicht nur das zweite, sondern auch die übrigen Bücher ursprünglich in vier Kapitel geteilt geweren sein. Ich bin überzeugt, daß Liebichs Armahme richtig 1st, daß das dritte Buch, das jetzt acht pidas umfaßt, ursprünglich am zwei Buchern zu je vier pides bestand. Liebieh weist zur Stütze seiner Ansicht darauf bin, daß sich tatsachlich die ersten vier Kapitel des dritten Buches im Tanjur als besonderer Text übersetzt finden. Schwieriger ist er, die alte Einteilung des ersten Buches zu ermitteln, das auch nach Ausecheidung des nipitapida noch funt pidas umfaßt. Man könnte daran denken, daß der erste pida, der ja gar keine Sandhiregeln enthält, sondern samiñās und paribhāçās lehrt, späterer Zusatz sei, allein die Ursprünglichkeit gerade die es prida wird durch das erste Sütra erwiesen, das mit dem matigala-Wort siddhah beginnt, wie der echte Teil des Werkes mit dem maigala-Wort egddhije schließt. Liebich vernmtet, daß der dritte pada, der von den pragrhyas oder, wie Jogarāja sieh ausdrückt, von dem svarasandhi pratisedha handelt, nachträglich eingesehoben sei. Aber diese Regeln sind doch so wichtig, daß sie auch in einer Elementargrammatik nicht fehlen können, und ich möchte lieber annehmen, daß der kurze, nur aus vier Sütras bestehende päda ursprünglich mit dem vorhergehenden verbunden war, so daß das Buch Sandhi in vier pādas samjūās und paribhāsās, vokalischen Sandhi samt den Ausuahmen, konsonantischen Sandhi und Sandhi des Visarjaniva lehrte. Diese Einteilung des Werkes in vier Bücher zu je vier pidas ist wahrscheinlich, wie schon Liebich angedeutet hat, im Hinblick auf die ausführliche Grammatik Pāninis, die acht Bücher zu je vier pādas enthült, erfolgt.

Daß in D die alte Bezeichnung der Kapitel beibehalten wurde, auch als durch die Texterweiterung die Vierzahl beseitigt war, spricht für die Altertümlichkeit dieser Rezension. Auch in K hat man an dem Ausdruck päda festgehalten, erst in Turkestan hat man begonnen, vielleicht weil

<sup>1)</sup> Der Verfasser des Appendix über die Krt-Suffixe hat das nachgeahmt, indem er sein Werk mit siddhih beginnt und mit vrddhih schließt.

man das Schiefe der Bezeichnung einsah, pāda durch adhyāya zu ersetzen. Sä<sup>1</sup> 15a 3 steht, wie schon bemerkt, in der Unterschrift noch prathamaḥ pāda, aber 12a 2 taddhitādhyāyaṣ ṣaṣṭa, 13a 3 strīpratyayādhyāyas saptama. Šo 41b 3 ist caturtho erhalten, dessen o zeigt, daß darauf nicht pādaḥ, sondern dhyāyaḥ folgte. Qy<sup>1</sup> 4 ist das yaḥ zu (pañcamodhyā)yaḥ zu ergänzen.

Der Nachweis, daß T eine um zwei Kapitel erweiterte Fassung von D enthält, entscheidet natürlich noch nicht die Frage, ob der Text der Sütras in den beiden gemeinsamen Teilen besser in T oder D überliefert ist. Bisher haben sich Verschiedenheiten zwischen den beiden Rezensionen an folgenden Stellen feststellen lassen<sup>1</sup>).

Die Sütras 1, 1, 21 und 22 von D erscheinen, wie So 9a 3—10b 1 zeigt, in T in umgekehrter Reihenfolge. Wahrscheinlich hat T in diesem Fall das Ursprüngliche gewahrt, denn auch in Kaccāyanas Pali-Grammatik, die enge Beziehungen zum Kātantra aufweist, stehen die entsprechenden Regeln 1, 1, 10 und 11 in dieser Reihenfolge. Dem anatikramayan višleṣayet (D 1, 22) steht hier pubbam adhoṭhitam assaram sarena viyojaye (1, 10), dem vyañjanam asvaram param varnam nayet (D 1, 21) naye param yutte (1, 11) gegenüber.

D 1, 2, 16 wird in So 19a 2—20b 4 im Kommentar in zwei Sūtras zerlegt: ayādīnāṃ yavalopaḥ padānte na vā und lope tu prakṛtiḥ. Mir scheint die Sonderstellung des lope tu prakṛtiḥ das Natürlichere zu sein; ein Grund für die Zusammenfassung der beiden Sūtras in D ist nicht ersichtlich. Inhaltlich ist der Unterschied ganz belanglos.

Der Text, der in So 21 b 22a erhalten ist, legt, wie Sieg bemerkt, die Vermutung nahe, daß zwischen D 1, 2, 17 und 18 in T ein Sütra eingeschoben war. Genaueres läßt sich aber vorläufig nicht ermitteln.

Hinter D 1, 4, 7 sind in T, wie aus So 34a 1—35b 2 hervorgeht, zwei Sūtras eingeschoben. Das erste betraf, wie die Beispiele des Kommentars tiryan sete — tiryank sete — sugan sande — sugant sande — tiryan sarasi — tiryank sarasi²) beweisen, den Einschub eines k und t hinter einem im Wortauslaut stehenden n bzw. n, wenn s, s oder s folgt. Das Sūtra selbst

¹) Auf die Lesarten von Sä¹ im Texte der Sūtras 3, 1, 32 (14 b 4 syasahitānī anstatt syasamhitānī) und 3, 2, 12 (15 b 1 -syānta- anstatt -syāntya-) gehe ich nicht ein; es handelt sich vielleicht nur um Schreibfehler. Auch die Lesart von Sä² (V 4) in 2, 6, 42 -nty(ā)der anstatt -ntyasvarāder beruht wohl nur auf einem Versehen; die Lesung von D ist durch das Metrum gesichert. Daß die Personalendungen in Sä¹ im Text gegeben werden, während sie in D, wenigstens in Eggelings Ausgabe, im Kommentar erscheinen, macht keinen Unterschied; vgl. die Bemerkungen Liebichs, Zur Einführung I, S.11. Ich möchte übrigens darauf hinweisen, daß die Kasusendungen in 2, 1, 2, die doch mit den Personalendungen auf gleicher Stufe stehen, in einer Handschrift auch in D im Text, nicht im Kommentar, angeführt werden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Beispiele lassen sich für dieses und das folgende Sütra mit Sicherheit herstellen. Für tiryan liest die Handschrift überall tīryan.

stand in 34a 2. Sieg ergänzt die erhaltenen Reste zu (nan)au kaţābhyām śasase(su vyavadhīyete); vielleicht ist śasase(bhyo) zu lesen, jedenfalls aber noch ein wi hinzuzufügen, denn es handelt sich, wie Pan. 8, 3, 28; Cand. 6, 4. 12: Śāk. 1, 1, 145; Hem. 1, 3, 17 zeigen, um eine fakultative Regel. Gerade das aber macht es doch sehr wahrscheinlich, daß der Verfasser des Kätantra sie als für ein Elementarbuch überflüssig überging; sie pflegt ja auch in unseren Schulgrammatiken zu fehlen1). Die Annahme, daß die Regel später in D gestrichen sei, widerspricht der überall zu beobachtenden Tendenz, das Elementarbuch zu einer vollständigen Grammatik umzugestalten. Genau die gleichen Gründe spreehen gegen die Ursprünglichkeit des zweiten Sūtra, das nach den Beispielen des Kommentars sat sahasrāņi - satt sahasrāni und bhavān sādhu - bhavānt sādhu, wie Pān. 8, 3, 29. 30; Cand. 6, 4, 13. 14; Śāk. 1, 1, 146; Hem. 1, 3, 18, den fakultativen Einschub eines t nach auslautendem t und n vor s lehrte. In diesem Fall ist die fakultative Gültigkeit der Regel auch handschriftlich bezeugt; 35a1 sind die Schlußworte des Sütra takārena vā erhalten.

D 1, 5, 6 se șe se vā vā pararūpam lautet in T (Qy¹ 1, So 45a 1f.) sașaseșu vā pararūpam. Die Fassung von T ist offenbar die spätere; siehe oben S. 660.

D 1, 5, 8 aghosavatos ca lautet in T (So 46a 3) akāraghosavatos ca. Die Fassung von T ist sicherlich die spätere; siehe oben S. 661.

Hinter D 1, 5, 10 ist in T (Qy<sup>1</sup> 2, Śo 49a 1f.) das Sūtra bhagoghobhyām<sup>2</sup>) ca eingeschoben. Das Sūtra ist zweifellos ein späterer Zusatz; siehe oben S. 661.

D 1, 5, 12 und 13 bilden in T (Qy<sup>1</sup> 2, So 48b 3) ein einziges Sütra: nāmiparo raṃ ghoṣavatsvaraparaḥ. In diesem Fall ist die Fassung von T sicherlich die ältere; siehe oben S. 661f.

D 2, 1, 48 *īkārāntāt siḥ* ist in T (Qy<sup>2</sup> 14 V 7) offenbar nachträglich durch den Zusatz alakṣmītandryoḥ erweitert; siehe oben S. 667f.

D 3, 2, 4 lautet dhātor vā tumantād icchatinaikakartṛkāt; in T (Sä¹ 15a 4) steht vor tumantād noch karmaṇas³). Das Sūtra besagt in der Fassung von D: '(Das Suffix san) kann an eine Wurzel (treten), die auf tum ausgeht und deren Agens derselbe ist wie der von icchati.' Man kann also z. B. anstatt kartum icchati das Desiderativum cikīrṣati gebrauchen. Die Regeln des Kātantra über die Desiderativbildung sind nichts weiter als eine Bearbeitung der pāṇineischen Sūtras. Kāt. 3, 2, 4 geht auf Pāṇ. 3, 1, 7 zurück: dhātoḥ karmaṇaḥ samānakartṛkād icchāyāṃ vā 'im Sinne von Wünschen kann (san) an eine Wurzel (treten), die das Objekt (des Wunsches) ausdrückt und denselben Agens hat (wie der Wünschende)'.

<sup>1)</sup> Selbst Kielhorn erwähnt sie in seiner Grammatik nicht, sondern lehrt ausdrücklich die Unveränderlichkeit des n und des n in Fällen wie prān saḥ, sugan ṣaṭkam.

<sup>2)</sup> Oder bhagoaghobhyām.

<sup>3)</sup> In der Handschrift verschrieben als karmānas.

Die Regel des Kātantra in D ist eine Vereinfachung der pāṇineischen Regel, indem sie rein formal zum Ausdruck bringt, was Pāṇini begrifflich zu fassen sucht. Sieg, a. a. O. S. 488, sieht in dem karmaṇaḥ von T eine Altertümlichkeit. Allein, wenn der Verfasser des Kātantra mit Nachdenken arbeitete, so mußte er Pāṇinis karmaṇaḥ als völlig überflüssig streichen; es läßt sich schlechterdings kein Fall denken, wo der im Infinitiv stehende Verbalbegriff nicht das Objekt des Wunsches sein könnte. Es ist meines Erachtens daher ebensogut möglich, ja sogar wahrscheinlicher, daß karmaṇaḥ von einem Späteren in Erinnerung an die Regel Pāṇinis eingefügt wurde.

3, 2, 9 lautet in D in kāritam dhātvarthe, in T (Sä¹ 15a 5) in kāritam ca dhātvarthe. Das ca ist vollkommen überflüssig, aber, wie wir sehen werden, kein Schreibfehler. Aus dieser Abweichung lassen sich kaum irgendwelche Schlüsse ziehen.

D 3, 2, 14 wird das Intensivum gelehrt: dhātor yašabdas cekrīyitaṃ kriyāsamabhihāre. Pāṇ. 3, 1, 22 wird die Bildung auf eine einsilbige (ekāc) Wurzel beschränkt, um eine Wurzel wie jāgṛ auszuschließen. Ich halte es für sehr wohl denkbar, daß der Verfasser des Kātantra die Bestimmung ekācaḥ fallen ließ, weil ihm die Konstituierung der Ausnahmestellung der wenigen mehrsilbigen Wurzeln für die Zwecke, die er mit seinem Buche verfolgte, zu speziell erschien; aus welchem Grunde sollte sie nachträglich gestrichen sein? Durgasiṃha gibt sich im Gegenteil die größte Mühe, sie in die Regel hineinzudeuten; er verfällt auf den seltsamen Ausweg: vyavasthitavādhikārād ekasvarāt | tena punaḥ punar jāgarti. In Sä¹ (15b 1f.) ist das Sūtra leider verstümmelt. Nach dem Umfang der Lücke muß es aber um 3 oder 4 akṣaras länger gewesen sein als in D, und Sieg, a. a. O. S. 487, hat daher vermutet, daß hinter dhātor noch ekāco stand. Wir werden sehen, daß er in der Sache recht hat; es stand aber ekasvarād im Texte.

Die Sütras D 3, 2, 18 und 19 sind in T (Sä¹ 15b 3) umgestellt. Die Sütras beruhen auf Pāṇ. 3, 1, 36 und 37, und da sie dort in derselben Reihenfolge wie in T erscheinen, dürfte die Anordnung von T die ältere sein. D 3, 2, 18 lehrt das periphrastische Perfektum nach day, ay und ās: dayayāsaś ca; in T (Sä¹ 15b 3) wird noch daridrā genannt: āsidayyayidaridrābhyaś (ca)¹). Auch Durgasimha hat das Fehlen von daridrā bemerkt und sucht es in 3, 2,17 hineinzuinterpretieren: cakāragrahaṇam anekasvaropalakṣaṇam | tena daridrāmcakāra. Die Sache liegt hier also ebenso wie bei 2, 1, 48; 3, 2, 14 und insbesondere bei 1, 5, 10, wo in T die Regel über den Sandhi von bhagos und aghos hinzugefügt wird, während Durgasimha sich mit dem Kunstgriff des upalakṣaṇa begnügt. Bei Gelegenheit der Einfügung von daridrā wird auch die Änderung in der Reihenfolge und der Art der Anführung der drei anderen Wurzeln erfolgt sein; einen Grund dafür weiß ich allerdings nicht anzuführen.

<sup>1)</sup> In der Handschrift fälschlich -daridrabhyas.

Das Sūtra 3, 2, 21 lantet in D bhūhrībhṛhuvāṃ tivac ca; in T (Sä¹ 15b 4) findet sich sārvadhātukavat anstatt tivat. Praktisch kommen beide Fassungen auf dasselbe hinaus¹). In einer anderen Grammatik könnte man annehmen, daß tivat für sārvadhātukavat eingesetzt sei, weil es 4 Silben weniger zählt als jenes, allein im Kātantra spielt das Streben nach Kürze keine Rolle. Ich wage daher nicht zu entscheiden, welche Fassung die ältere ist.

Ich glanbe, daß wir anf Grund unserer Untersnehung erklären können, daß im allgemeinen der Text des Kätantra in Durgasinhas Rezension ursprünglicher ist als in T. Wohl scheinen gelegentlich einmal zwei Sütras umgestellt (1, 1, 21 und 22; 3, 2, 18 und 19) oder in eins zusammengezogen zu sein (1, 2, 16); sicherlich ist absichtlich einmal ein Sütra in zwei zerlegt worden (1, 5, 12 und 13), aber nirgends lassen sich mit Bestimmtheit Änderungen des Wortlants der Sütras nachweisen. Wenn Durgasinhabemerkt, daß eine Regel unvollständig ist, so schent er auch vor den gewagtesten Interpretationskunststücken nicht zurück, um den Mangel zu beseitigen, aber den Text der Sütras läßt er unangetastet. Ganz anders ist das Verfahren, das in T eingeschlagen ist. Hier wird das anukta und durukta einfach durch Textänderung beseitigt. Völlig sichere Beispiele dafür scheinen mir die Sütras 1, 5, 6; 1, 5, 8; 2, 1, 48; 3, 2, 14; 3, 2, 18 und die hinter 1, 4, 7 und 1, 5, 10 eingeschobenen Sütras zu liefern.

Wir würden aber den Mönchen in den turkestanischen Klöstern viel-

Wir würden aber den Mönchen in den turkestanischen Klöstern vielleicht zuviel zntranen, wenn wir annehmen wollten, daß diese zum Teil auf guten Überlegungen beruhenden Änderungen von ihnen herrührten. Die meisten von ihnen sind vernutlich von Pandits in Kasmir gemacht. Entscheiden läßt sich die Frage natürlich erst, wenn der kasmirische Text vorliegt. In einigen Fällen läßt sich aber doch schon jetzt erkennen, daß K mit T gegen D übereinstimmt. Die Sütras 1, 1, 21 und 22 erscheinen auch in Mu, das in Śāradā-Charakteren geschrieben ist und daher als Repräsentant von K angesehen werden kann, in der Reihenfolge von T. In Bühlers Detailed Report of a Tour in search of Sanskrit MSS. made in Kasmīr, Rajputana and Central India, S. CXXXIV ff., sind eine Anzahl von Lesarten aus kasmirischen Kātantra-Kommentaren angeführt. Die Liste wird kaum vollständig sein, es zeigt sich aber, daß K jedenfalls in 3, 2, 4; 3, 2, 9; 3, 2, 14 (ekasvarāt); 3, 2, 18; 3, 2, 21 genau so liest wie T, und unter diesen Stellen sind wenigstens zwei (3, 2, 14 und 18), wo mir die Unursprünglichkeit von K und T vollkommen deutlich zu sein scheint. Was das Verhältnis der in den turkestanischen Handschriften er-

Was das Verhältnis der in den turkestanischen Handschriften erhaltenen Kommentare zueinander und zu Durgasimhas Kommentar betrifft, so läßt sich auch mit Hilfe der neugefundenen Bruchstücke kaum über das von Finot a. a. O. S. 194ff. Bemerkte hinauskommen. Durgasimha sagt bekanntlich in der Einleitungsstrophe seines Werkes, daß er

<sup>1)</sup> Ich verweise auf die Ausführungen von Sieg a. a. O. S.487.

Sarvavarmans Erklärung des Kātantra auseinandersetzen wolle: Kātantrasya pravakṣyāmi vyākhyānam Śārvavarmikam. Ich glaube, daß wir diese Worte mit Finot nur dahin verstehen können, daß Durgasimha eine Neubearbeitung des Kommentars des Sarvavarman herausgab. Finot hat weiter darauf hingewiesen, daß sich in Durgasimhas Kommentar zwei Teile unterscheiden lassen, die man als vrtti und värttika charakterisieren kann. Zunächst wird eine einfache Erklärung der Sütras unter Anführung von Beispielen gegeben; daran schließt sich häufig ein Abschnitt, in dem Besonderheiten und Ausnahmen angeführt werden. Die Annahme liegt nahe, daß die vrtti von Sarvavarman herrührt, das värttika das Eigentum Durgasimhas ist. Diese Verteilung des Kommentartextes auf Sarvavarman und Durgasimha könnte als gesichert gelten, wenn es feststünde, daß Sarvavarman auch der Verfasser der Sütras ist, wie die Tradition angibt. Es ist unmöglich, daß der Verfasser der Sütras selbst Nachträge zu seinem Text gemacht haben sollte, wie z. B. pratiripsatīti vaktavyam im Kommentar zu 3, 3, 39; derartige Bemerkungen könnten nur von Durgasimha stammen. Wenn dieser aber selbst sein Werk vyākhyānam Śārvavarmikam nennt, so muß es doch auch den Kommentar des Sarvavarman enthalten haben, der dann nur in den einfachen Erklärungen der Sütras und den Beispielen bestehen kann. Finot bezweifelt allerdings, daß die Sütras von Sarvavarman herrühren, da sie, wie Sä<sup>1</sup>, Qy<sup>1</sup> und Mu zeigen, auch ohne den Kommentar überliefert werden. Allein jene Bruchstücke können in dieser Hinsicht kaum etwas beweisen; man könnte auch nachträglich die Sütras aus dem kommentierten Text ausgezogen haben, und es ist vielleicht kein Zufall, daß sich der Sütra-Text allein nur in den jüngeren Handschriften findet, während er in den beiden ältesten Handschriften Qy<sup>2</sup> und Du von einem Kommentar begleitet ist.

Den Kommentar Durgasimhas kennen die turkestanischen Handschriften nicht. Eine Erklärung der Sütras 1, 2, 4—9 liegt uns nicht nur in Du, sondern auch in Šo vor. Sie lautet hier (13a 2—16a 2) mit den Ergänzungen, die sich mit Berücksichtigung des Umfangs der Lücken und auf Grund der Parallelstellen meist mit Sicherheit machen lassen, wie folgt<sup>1</sup>).

```
tava ṛ(ṣabhaḥ —
ṛvarṇe ar —
ava)r(ṇa)ḥ)²) khalu pū(rvaḥ³) ṛvarṇe pratyaye) ar bhavati pa-
ra(ś ca) lo(pam āpadyate — vyaṃ — tad bha)vati — tava ṛṣa-
(bhaḥ —) ta(varṣabhaḥ ||
tava ḷkāraḥ —
ḷ)varṇe al (—
```

<sup>1)</sup> Nach dem Original. Schreibfehler sind im allgemeinen stillschweigend verbessert, und die Schreibung ist normalisiert.

<sup>2)</sup> Nicht -rah, wie in der Ausgabe steht.

<sup>3)</sup> Das pū ist deutlich.

```
avarnah khalu pūrvah I)varne pratya(ye al bhavati paras ca) lopam
 āpadyate — v(y)am (— tad bharati — tava lkārah — ta)valkārah ||
tava c(sā — sā aitikāyanī1) —
ckārc) ai aikārc ca (--
ararnah khalu pürrah ekä)re pratyaye (aikāre ca aikāram āpa)dyate
  paras ca lopam (- vyam - tad bhavati - tava esā -) tavaisā -
  sā aitikālvanī — saitikāvanī ||
tava) odanam — ......
(okāre) au aukāre (ca ---
avarņaķ khalu pūrvaķ o)kāre pratyayc au(kāre ca aukāram āpadyate
  pa)ras ca lopam - ryam - (tad bharati - tava odanam - ta)-
  raudanam — ..... ||
dadhi aftra ---
irarno yam asara)rne na ca paro lop(yah —
ivarnah khalu pūrvah) asavarņe pratyaye (yakāram āpadyate na ca
  pa)ro lopya(h - ryam - tad bhavati - dadhi a)tra - dadhy atra ||
(madhu atra -
ram urarnah -)
urarnah khalu pū(rvah asavarne pratyaye vakāra)m āpadyate na ca
  pa(ro lopyah — vyam — tad bhavati —) madhu atra — ma(dhv
  atra] |
```

Die Vergleichung dieses Textes mit dem von Du zeigt, daß in Turkestan zwei verschiedene Fassungen des Kommentars existierten. Mit dem Kommentar von So ist der in Qy2 erhaltene wahrscheinlich identisch. In beiden wird pratyaya im Sinne von para gebraucht. In beiden wird in der Erlänterung des Sütra hinter dem ersten Wort ein khalu eingefügt, was in Du nie geschieht. In beiden werden die Beispiele durch tad bhavati eingeleitet, während Du dafür yathā gebraucht. Die Zugehörigkeit des Kommentars in dem kleinen Bruchstück Sä2 läßt sich vorläufig nicht bestimmen; es fehlt dafür an allen Anhaltspunkten. Wahrscheinlich sind beide turkestanischen Kommentare älter als Durgasimha. Durgasimhas Zeit steht allerdings nicht fest; eine obere Grenze für ihn ist dadurch gegeben, daß er Candragomins Dhātupātha bearbeitete. Über Candragomins Zeit gehen die Ansichten auseinander, aber frühestens kann er sein Werk im letzten Viertel des 5. Jahrhunderts geschrieben haben. Für Durgasimha ergibt sich also als frühestes Datum das 6. Jahrhundert. Die Handschrift Qy<sup>2</sup> ist aber bereits um 400 geschrieben, und wenn der in So erhaltene Kommentar von demselben Verfasser herrührt wie der von Qy2, so muß auch die Fassung von So bereits im 4. Jahrhundert bestanden haben. Die Handschrift Du, die die andere Fassung enthält, stammt spätestens aus dem Anfang des 6. Jahrhunderts, ist aber vermutlich um mehrere Jahr-

<sup>1)</sup> Die Ergänzung ist nicht ganz sicher.

zehnte älter. Auch diese Fassung war also aller Wahrscheinlichkeit nach bereits vor Durgasimhas Zeit vorhanden.

Die turkestanischen Kommentare geben nur einfache Erklärungen der Sütras und Beispiele; sie entsprechen also dem Inhalt nach dem, was wir als Sarvavarmans Kommentar erwarten dürfen. Sie sind uns ferner aus alter Zeit bezeugt, und so drängt sich die Frage auf, ob wir nicht wenigstens in einem von ihnen das Originalwerk Sarvavarmans sehen dürfen. Leider läßt sich die Frage nicht mit einem glatten Ja oder Nein beantworten. Genau stimmen die turkestanischen Kommentare nirgends mit dem Text überein, den wir, wenn Finots Theorie richtig ist, in Durgasimhas Kommentar als das Eigentum Sarvavarmans betrachten müssen. Jedenfalls müßte also Durgasimha Śarvavarmans Kommentar stark bearbeitet haben, eine Annahme, die nach dem, was wir sonst von Durgasimhas Arbeitsweise wissen, gewiß nicht ohne weiteres von der Hand zu weisen ist. Von den beiden Fassungen des Kommentars zu 1, 2, 4-9, die uns in Du und So vorliegen, steht die von Du dem von Durgasimha gebotenen Texte entschieden näher, und Finot ist daher geneigt, ihn für den ursprünglichen oder doch ursprünglicheren Text zu halten. Ich kann mich des Eindrucks nicht erwehren, daß Du eine gewissermaßen modernisierte Form des Textes von So bietet. Das altertümliche pratyaya ist durch para ersetzt, das khalu durch eva, das umständliche tad bhavati durch yathā. Der beständige, ziemlich überflüssige Hinweis auf Kāt. 1, 1, 21 ist gestrichen. Die Beispiele sind vermehrt; ein so auffälliges wie sā aitikā(yanī) ist durch das verständlichere mayairāvaņah ersetzt. Ich möchte es nicht für ausgeschlossen halten, daß die größere Ähnlichkeit in den Erklärungen der Sütras, die zwischen Durgasimhas Text und dem von Du besteht, dadurch entstanden ist, daß beide selbständig die schwerfällige und veraltete Ausdrucksweise beseitigten, wobei Durgasimha weiter ging als es in Du geschehen ist; er hat z. B. das unnötige pūrvah, an dem Du noch festgehalten hat, gestrichen. In den Beispielen stimmen Durgasimhas Text und Du überhaupt nur ein einziges Mal gegen So zusammen; anstatt tavarsabhah haben sie tavarkārah, das aber als Parallele zu dem folgenden, allen Fassungen gemeinsamen tavalkārah sehr nahe lag. Die Vermehrung der Beispiele bei Durgasimha und in Du wird durch das in den Sūtras gebrauchte varna geradezu gefordert und kann daher in beiden Werken sehr wohl selbständig erfolgt sein. Unter den neuen Beispielen sind die einzigen, die sich wenigstens teilweise gleichen, sarkāreņa, salkāreņa bei Durgasimha und sarkāram, salkārah in Du. Aber auch diese Übereinstimmung beweist nichts; der Sandhi von  $\bar{a}$  und  $\bar{r}$  und  $\bar{a}$  und  $\bar{l}$  läßt sich überhaupt nur durch eine Form von rkāra, lkāra illustrieren. Wenn ich daher auch geneigt bin, die Fassung von So als die ältere anzusehen, so muß ich doch zugeben, daß auch sie nicht in allen Punkten rein den alten Kommentar des Sarvavarman repräsentieren kann, da, wie wir gesehen, in ihr ja auch Sütras

kommentiert sind, die nicht zu dem alten Bestand des Kätantra gehören.

Das Kātantra ist nicht das einzige Werk gewesen, das die Mönche Ostturkestans zum Studium des Sanskrit benutzten. Mit dem Ordnen und Katalogisieren der Palmblattbruchstücke unserer Sammlung beschäftigt, wurde meine Frau auf einen kleinen Fetzen aufmerksam, der das Wort Kaumāralāte trug. Sie suchte die dazugehörigen Bruchstücke zusammen: es zeigte sich ohne weiteres, daß die Handschrift einen grammatischen Text enthielt. Einige der Bruchstücke ließen sich direkt aneinanderfügen; andere konnte ich nach dem Inhalt als zu einem Blatt gehörig bestimmen. Im ganzen liegen jetzt 22 Bruchstücke vor, die zu 13 Blättern gehören mögen. Der obere und der untere Rand der Blätter ist meist abgebrochen: ursprünglich müssen die Blätter ungefähr 3,5 cm breit gewesen sein. Ihre Länge läßt sich nicht genau bestimmen: jedenfalls betrug sie mehr als 24 cm. Das Schnurloch befand sich etwa 5 cm vom linken Rand entfernt. Auf jeder Seite stehen 4 Zeilen. Am linken Rand der Vorderzeite von Bl. 5 sind Spuren von Zeichen sichtbar, die vermutlich Blattzahlen waren.

Die Schrift zeigt den nordwestlichen Typus der Gupta-Zeit, und eie ist im wesentlichen dieselbe wie die der Handschrift der Kalpanamanditika. Der Schreiber unserer Handschrift hat aber die Neigung, seinen Linien einen leichten Schwung zu geben, und da er eine breitere Feder benutzt hat, auch erheblich größer schreibt als der Schreiber von Kalp., zu treten die Krümmungen ebenso wie die Verschleifungen und die beim Absetzen der Feder entstehenden Strichelchen und Häkehen hier viel deutlicher hervor als in Kalp. So macht z. B. das A hier bisweilen einen etwas schnörkelhafteren Eindruck als in Kalp., aber der Duktus ist genau der elbe; auch die für das A von Kalp, charakteristische Verschleifung der linken Vertikale am unteren Ende kehrt hier wieder, und im allgemeinen zeigt auch der obere Teil der Vertikale das Hähehen wie in Kalp.: sehr deutliche Beispiele dafür bieten das A von atrāha 4 V 3, af plirama itto 6 R 3 www. Wenn das Häkchen einmal fehlt, wie in dem A in 10 V 4. beroht das vohl nur auf einem Versagen der Feder. Wie sehr die Versehleifung das Aussehen des Zeichens verändern kann, zeigt das subskribierte va. Schon in Halio, wird das subskribierte va dem gewöhnlichen Zeichen gegenüber in Verbindungen wie lest ses etwas mehr in vertikaler Richtung gestrocht. In unserer Handschrift tritt das noch stärker Lerver, aber in stedels de ve-5 V 3. -r/c/cikāra- 8 V 3 ist das Zeichen doch noch ungefehr de Albe wie in Kalp. In den meisten Fällen, z.B. in Aranad von 1 R.L. Abert den 3 V 2 usw., erscheint aber dadurch, daß der Finke Overstrieb, in der Hane etwas nach links vorgeschoben und mit der Hedzentelle word in de voreine Snitze, die, übermieben, dem Zeichen wallellieb ein wer in we-Aussehen gibt wie in eletione of R 1.

Ich bin bei der paläographischen Untersuchung von Kalp. zu dem Ergebnis gekommen, daß die Handschrift aus der ersten Hälfte des 4. Jahrhunderts stammt und wegen gewisser Altertümlichkeiten der Schrift eher um 300 als um 350 anzusetzen ist. Die meisten jener Altertümlichkeiten finden sich auch in unserer Handschrift. Das da, in dadhanesu 9R3, macht hier sogar beinahe einen älteren Eindruck als in Kalp., da der erste Winkel hier noch weniger abgerundet ist als dort. Das I wird hier noch wie in Kalp. durch drei Punkte bezeichnet, während die spätere, aus zwei Punkten und einer daruntergesetzten Horizontallinie gebildete Form schon in Teil 1-3 des Bower-Manuscripts erscheint. Genau wie in Kalp. ragt die Vertikale des la noch weit über die Zeile hinaus, während sie in den ersten vier Teilen des Bower-Manuscripts bereits verkürzt ist. Wie nahe sich die Schrift von Kalp. und unserer Handschrift stehen, zeigt die eigentümliche Form, die hier wie dort das la annimmt, wenn es mit einem darübergeschriebenen r verbunden ist; siehe sathur luptah 4R3. Die Schleifenformen des na, des ka und des sa, die im Bower-Manuscript teils beginnen, teils völlig durchgeführt sind, fehlen hier wie in Kalp. vollständig.

Die Verschiedenheiten, die sich in der Schrift von Kalp. und unserer Handschrift zeigen, sind nicht bedeutend.

Das E zeigt hier dieselbe langgestreckte Form wie in Kalp., doch ist die rechte Seite des Dreiecks nach innen eingedrückt, ähnlich wie in Teil I und 3 des Bower-Manuscripts, aber noch stärker; siehe z. B. ete, ekatvam 8 R 2. Diese Abweichung erklärt sich offenbar aus der oben erwähnten Vorliebe des Schreibers für gekrümmte Linien. Chronologische Schlüsse wird man daraus kaum ziehen dürfen, da die Form des E, wie sie hier erscheint, nicht den Übergang zu den späteren Formen bildet.

In  $\tilde{n}a$  wird schon in Kalp. die obere Vertikale nach unten umgebogen. In unserer Handschrift ist die abwärts gehende Linie verlängert, ähnlich wie bisweilen in Teil 4 des Bower-Manuscripts. In unserer Handschrift wird sie aber noch am Ende mit einem Häkchen versehen, wie das bei der entsprechenden Linie in ga und  $\hat{s}a$  üblich ist; siehe die zahlreichen  $\tilde{n}a$  in 9 R 2; 3. Das Häkchen findet sich auch in dem subskribierten  $\tilde{n}a$ , z. B. in  $rasamj\tilde{n}a$  1 R 4, aber nicht in  $-samj\tilde{n}[o]$  2 b 1,  $-[sa](m)[j]\tilde{n}[\bar{a}]h$  11 R 1. In Bühlers Schrifttafeln findet sich diese Form des  $\tilde{n}a$  nicht; sie hat, soweit ich sehe, auch keinen Fortsetzer und muß daher vorläufig als eine Eigentümlichkeit unseres Schreibers betrachtet werden.

Beim tha ist schon in Kalp. der ursprüngliche Punkt in dem Kreis durch einen horizontalen Strich ersetzt. In unserer Handschrift ist aber weiter die Linienführung verändert. Der ganze Buchstabe wird mit einem einzigen Federzuge geschrieben und dabei ergibt sich in der linken Seite des Kreises eine Kerbe; siehe yathā 4 V 4; 5 V 2; 8 V 2; gāthā 4 R 3 usw. Das Zeichen findet sich in dieser Form mehr oder weniger-ausgeprägt auch

im Bower-Manuscript, besonders im Teil 4 und 7. Es muß als jünger angesehen werden als das Zeichen von Kalp., doch ist zu beachten, daß sich in unserer Handschrift auch noch das ältere tha in (a)rthavyakt(y)-8 R 3 und, mit schräg gestelltem Strich, in svastham 8 R 2 findet.

Das ya hat hier prinzipiell noch dieselbe Form wie in Kalp.; von der späteren Verschleifung der linken Kurve mit der Mittellinie, die schon im Bower-Manuscript in Teil 1—3 auftritt, ist nichts zu bemerken. Die Grundlinie ist hier aber nicht gerade wie in Kalp., sondern mehr oder weniger in der Mitte nach oben gezogen<sup>1</sup>). Man wird darin eine durch die Änderung des Duktus hervorgerufene Neuerung sehen müssen. Sie findet sich im Bower-Manuscript in allen Teilen wieder.

In ru wird das Zeichen des u-Vokals in unserer Handschrift nicht wie in Kalp. am Ende der Horizontale, sondern weiter nach oben angesetzt; siehe puruso 4 R 3,  $-p\bar{u}ru$ [sa](h) 10 V  $3^2$ ). Wie ich Bruchst. d. Kalp. S. 7f. bemerkt habe, ist diese Art der Anfügung in einigen Inschriften aus dem Grenzgebiet zwischen nördlicher und südlicher Schrift ebenso wie in Teil 5-7 des Bower-Manuscripts auf den Einfluß der südlichen Schreibweise zurückzuführen. Diese Erklärung kommt für unsere Handschrift nicht in Betracht, da sich in ihr sonst nirgends Spuren der südlichen Schrift zeigen. Die abweichende Schreibung des ru muß entweder, wie in der Inschrift von Tusam, als ein Überbleibsel aus der vor der Gupta-Zeit herrschenden Schrift erklärt werden, oder sie ist erfunden, um die sonst sehr naheliegende Verwechslung des ru mit dem U zu vermeiden.

Beim  $\bar{A}$  wird in Kalp. die kleine Horizontale, die die Länge bezeichnet, im allgemeinen noch in der älteren Weise ein wenig unterhalb der Mitte der Vertikale angesetzt, ein paarmal aber auch unmittelbar am Fuß der Vertikale, und einmal zeigt sich hier auch schon eine leichte Krümmung. In unserer Handschrift ist in  $\bar{a}$  8 V 2,  $[\bar{a}](r)[\bar{s}](e)$  10 V 2 ein Häkchen am Ende der Vertikale angesetzt, in  $\bar{a}r\bar{s}a$  4 R 2 aber erheblich höher, ungefähr an derselben Stelle, wo das Strichelchen in der häufigeren Form von Kalp. erscheint. Man mag aus der Umgestaltung des Strichelchens zum Häkchen folgern, daß unsere Handschrift etwas jünger ist als Kalp., aber von großer Bedeutung ist die Änderung nicht. Von der Kurve, die in allen Teilen des Bower-Manuscripts und in den epigraphischen Denkmälern beim A erscheint, ist das Längezeichen hier noch weit entfernt.

Ähnlich liegt die Sache beim U. Die horizontale Grundlinie des Zeichens von Kalp. erscheint hier verkürzt und ist hakenförmig gestaltet; siehe u

¹) In  $n\bar{a}yakah$  4 V 2,  $[sam]j(\bar{n})ayor$  5 R 4 ist die Grundlinie fast noch gerade, in  $akaran\bar{\imath}yam$  4 R 3, pratyayah 8 V 4, anderseits stark gekerbt. Formen wie die letzteren dürften der Ausgangspunkt für das ya der nordturkestanischen Schrift sein, wie es in den oben S. 664 besprochenen Handschriften, Du, dem Schenkungsformular Nr. I und Nr. XI, Bl. A V und C—F V 5, auftritt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In dem rū von uktarūpo 8 V 3 ist das u-Zeichen begreiflicherweise, da noch ein zweites darübersteht, etwas weiter nach unten gerückt.

uṣṇam  $8 \ V \ 2$ , uṣṭrā  $8 \ R \ 1$ . Eine Krümmung der Horizontale findet sich aber, wie a. a. O. S. 14 bemerkt, schon in der Kuṣana-Zeit, und sie kommt gelegentlich auch in Kalp. vor; siehe das U in ucitaṃ  $232 \ V \ 4$ . Man braucht unser U nur mit den im Bower-Manuscript und in den Inschriften auftretenden Zeichen mit ihren großen Kurven zu vergleichen, um zu erkennen, daß es von diesen durch einen erheblichen Zeitraum geschieden sein muß. das  $\overline{U}$  in  $\overline{u}$ natam  $5 \ V \ 1$  zeigt übrigens noch ganz dieselbe Form wie in Kalp.

In mā wird die Länge in Kalp. durch einen Haken bezeichnet, der auf dem linken oberen Ende des Buchstabens aufgesetzt wird; steht aber noch ein Anusvāra über dem  $m\bar{a}$ , so dient ein an die rechte Vertikale gefügter horizontaler Strich als Längezeichen. Die letztere Form des  $m\bar{a}$  ist in unserer Handschrift verallgemeinert; das Längezeichen ist aber außerdem noch umgebogen und hängt nach unten herab1). Ebenso wie in unserer Handschrift wird die Länge in mā im allgemeinen in den Inschriften in östlicher Schrift ausgedrückt; eine Ausnahme macht die Inschrift auf der Eisensäule von Mēharaulī (GI. 32), die für das  $\bar{a}$  den aufwärts gerichteten Strich zeigt. Unter den Inschriften in westlicher Schrift liefert die Udayagiri-Inschrift von 425 (GI. 61) wohl das früheste Beispiel für das mā mit dem an die Vertikale gefügten Strich. Genau in der Form unserer Handschrift tritt das mā zuerst in der Mathurā-Inschrift von 454 (GI. 63) auf. Übergangsformen zeigt die Inschrift von Indor von 465 (GI. 16); hier findet sich einmal, in -yojyam ātma- (Z. 7) sogar noch der links angesetzte, nach oben gerichtete ā-Strich, an dem auch die Eran-Inschriften aus dem Ende des 5. Jahrhunderts (GI. 19. 36) festhalten, während sonst in dieser Zeit das mā in der Form unserer Handschrift überall durchgedrungen ist. Die Buchschrift ist der epigraphischen wie gewöhnlich vorausgeeilt. In dem Bower-Manuscript wird das mā in allen Teilen genau so geschrieben wie in unserer Handschrift.

Der e-Strich wird bisweilen ohne ersichtlichen Grund nicht am rechten, sondern am linken Ende der oberen Decklinie, und zwar in ziemlich wagerechter Richtung angefügt; siehe sve 1 V 3, -ty evam- 1 R 4, castve 1 R 4, ne 4 V 3, te 4 V 3, vārṣe 4 V 4, -[pa]dyate 5 V 2, anārṣe 6 R 2, āmantrite 8 R 2, pūrveṇa 9 V 2. Gelegentlich findet sich diese Art des Ansatzes schon in Kalp. in me und se, auch in sai, doch ist hier der e-Strich zu einer Kurve umgebildet.

Eine ganz besondere Eigenart des Schreibers unserer Handschrift ist es, daß er den Haken, der das i ausdrückt, um das Zusammenfließen mit einem Zeichen der darüberstehenden Zeile zu vermeiden, anstatt nach links, nach rechts kehrt; siehe iti 4 V 3, vidhau 4 R 2, ity itra 4 R 3, iti 5 R 3, viharisyati 6 R 3, -ti 8 V 3, āmantrite 8 R 2, bhavati 9 V 2, binduh

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eine Ausnahme würde das  $m\bar{a}$  in 1 V 2 bilden, wenn hier  $vajram\ \bar{a}pa(dyate)$  zu lesen ist; der  $\bar{a}$ -Strich ist hier nach oben gerichtet. Die Lesung kann daher nicht als sieher bezeichnet werden.

9 V 3. Im übrigen ist die Bezeichnung der mittleren Vokale genau die gleiche wie in Kalp.

Aus der vorstehenden Untersuchung ergibt sich, daß unsere Handschrift zeitlich zwischen die Handschrift der Kalpanāmaṇḍitikā und das Bower-Manuscript einzuordnen ist; sie ist aber von dem letzteren weiter entfernt als von Kalp. Ist die Kalpanāmaṇḍitikā um 300 geschrieben, das Bower-Manuskript im dritten Viertel des 4. Jahrhunderts, so muß unsere Handschrift etwa um 325 entstanden sein.

11

Ich gebe zunächst den Text der Bruchstücke.\*

|            | 1                                                                                                                                                |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>V</b> 1 | $\dots \dots y \dots \dots d$                                                                                                                    |
|            | ś. ddhṛ                                                                                                                                          |
| 2          | $\dots[r] \dots [t]y = atr \cdot [h] \dots pta iti tatra [va]jra[m] = \bar{a}[pa]^2 \dots$                                                       |
|            | $\dots \dots [tra]$ $nod[dh]$ . $tah$ . $[au]$                                                                                                   |
| 3          | $it[y]$ =anen=ottar $[n]$ $t(ra)no[d](dh)$ . $tah$ sve $pur$ = $ity$ =                                                                           |
|            | atra                                                                                                                                             |
| 4          | i                                                                                                                                                |
| R :        | $a \cdot dh_{r} \cdot \ldots \cdot y \cdot \ldots \cdot o[p]y \cdot [c] \cdot \ldots y \cdot \ldots \cdot \ldots \cdot [v] \cdot \ldots \cdot r$ |
|            | ***************************************                                                                                                          |
| 2          | ktam=anukramād=iti — yat=pi[ṇ]ḍa[y](i)tv=(o)ktaṃ tad=anukramād=<br>ve(ditavyam)                                                                  |
| ;          | s ņa vartitavyam bha[va](ti) [(000)  ]3 Kaumāralāte sandhau pra[tha]                                                                             |
|            | $\cdots \cdots \parallel ph ar{u} $ pa $[oldsymbol{i}] c \cdots \cdots \parallel ph ar{u} $                                                      |
|            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                            |
|            | ty=evamādipa[pa](rya)ntaṃ tatra rasaṃjñā veditavyā rasaṃj[ñ]                                                                                     |
|            | $\dots d[v]e^4$ cașț $[v]e$ ya $\dots$                                                                                                           |
|            |                                                                                                                                                  |

- <sup>1</sup> Linkes Endstück und ein kleines Mittelstück. Das letztere ist hierhergestellt, weil es das Wort tranoddh.tah enthält, das auch in dem größeren Bruchstück erscheint. Der Abstand zwischen den beiden Bruchstücken bleibt unsicher, ebenso die Scheidung von Vorder- und Rückseite, da die Blattzahl, die wir auf der Vorderseite erwarten müßten, nicht erhalten ist. Es ist aber nicht anzunehmen, daß sie auf der hier als R bezeichneten Seite gestanden hat, da auf dieser Seite die Schrift sonst gut erhalten ist. Anderseits kann sie sehr wohl auf der als V bezeichneten Seite gestanden haben, auf der, besonders nach dem linken Rande zu, die Schrift fast völlig abgerieben ist.
- $^2$  Vielleicht ist  $vajrap\bar{a}pa$  zu lesen; der Ansatz des  $\bar{a}\text{-}Z$ eichens ist für  $m\bar{a}$  ungewöhnlich.
- <sup>3</sup> Spuren von dem Kreis und dem Doppelstrich haben sich über dem ntam der nächsten Zeile erhalten.

  <sup>4</sup> Auch die Lesung ddhe ist möglich.

<sup>1</sup> Mittelstück. Vorderseite und Rückseite lassen sich nicht bestimmen. Ganz schwache Spuren von Schrift lassen es als möglich erscheinen, daß auf Seite a doch mehr als nur eine Zeile stand.

31.

| $\forall$ 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| $_2$ ș $u$ n $i$ pā $t$ yate $v[i]$ [n $a$ ] $d$ va $m$ $d$ vasa $m$ u $c$ caye $s$ $u$ — $v$ ā [ $i$ ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| $s$ $[dat](ta)[\dot{s}]=(ca)$ $[d]eva[da]t(t)o$ $s[o]m(y)ah$ $b[u]d$ -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| $(dh)o$ $var{a}$ $som(y)a\dot{h}$ — $pi$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| R 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| $v_1, \dots, v_n,  |
| $egin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <sup>1</sup> Zwei Mittelstücke, die durch Maserung und Inhalt als zusammengehörig er-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| wiesen werden. Ihr Abstand läßt sich nicht bestimmen. Die Scheidung von Vorder-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| seite und Rückseite kann nur wahrscheinlich genannt werden.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| $4^1$ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| $\forall 1 \ldots [t] . [\bar{a}ga]cch . [v] . [n] . [m]$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| $\dots \dots [th] \dots \dots \dots$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| $2 	ext{ [t] . (ne) [a](na)[m] (na)yanam } n[ai] akah nāyakah po$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| anam — pavanam — pau akaḥ pāvaka iti n=ātra —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 3 [tra] — ko atra ko=tra — padād=iti kasmāt ne anam po ana iti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| $n = \bar{a}tra - atr = \bar{a}ha - te ity = atra - te[t] \dots$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| $4 \ldots [k\bar{a}]ram \ viddh = \bar{i}ti -    v = \bar{a}rse - (\bar{a})r(s)e (v)i(dh)au (v)i(bh)\bar{a}$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| [ṣay]ā (ed)o(dbhy)ām parasya akārasya lug=[bh]avati yathā pan . i                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ••••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| R <sub>1</sub> [ye apramat]ta[ $\dot{s}$ ]=car( $\dot{i}$ )[ $\dot{s}$ ]ya( $\dot{t}i$ ) [u]k                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| [a] $pram\bar{a}[do] = m[r] tapadam = [i] ty = atra [l] ug = ast(i) [ s] \dots$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 2 pi — ārṣa eva vidhau khalu ity=asya śabdasya lakāro vibhāṣayā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| $lug = bhavati$ $sathur = apy = athur = api - \dots$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| $3 \ldots [i \ k] i m[c] i[t=p] ar{a} pam=akara nar{i} yam=ity=itra^2$ na sa $thur=luptah$ y $ar{a}$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| tv=iyam gāthā hāyati puruṣo nihī                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 4 · · · · · · · · [em] au [yakāra]vakārau lug · · · · · p ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| [ $\sin b(d)$ $\cos t(r)$ $a$ [ $v$ ] $ibhar{a}$ [ $\sin nivartaya$ [ $t$ ] $i$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <sup>1</sup> Mittelstück. Die Unterscheidung von Vorderseite und Rückseite ist durch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| den Inhalt gesichert. <sup>2</sup> Lies atra.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 5 <sup>1</sup> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| $V_1[d].[dh].[i]dam - [d]m -$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| $jamb\bar{u}$ $\bar{u}natam$ — $jamb\bar{u}natam$ — $pi[t]$ $bhah$ $pi[t\bar{t}]$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <sup>1</sup> Linkes Endstück und drei Mittelstücke. Die Abstände des hier am weitesten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| nach rechts gestellten Bruchstückes und des linken Endstückes von den beiden                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

anderen Bruchstücken lassen sich nicht feststellen. Am Rande des linken Endstückes finden sich auf der einen Seite Spuren von Zeichen, die Zahlzeichen gewesen sein können. Es ist daher wahrscheinlich, daß dies die Vorderseite war, und dafür spricht

auch der Inhalt.

| 2 [t]i kimartham — hemantādişv=                                                                                                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| abhidheyeşu antyah sve yuge sa [pa]-dyate² yathā [h]e                                                                                         |
| 3 c vaṃ sāraṅgapiśaṅga-                                                                                                                       |
| karka [l] . [j] trādişv=anusa                                                                                                                 |
| n[t]ādiṣu sve yu(ge sa)[p]3                                                                                                                   |
| $ \stackrel{4}{\sim} \cdots \stackrel{y}{\sim} \cdots \cdots $                                                                                |
| R. 1                                                                                                                                          |
| $\vdots \qquad \vdots \qquad$ |
| 2                                                                                                                                             |
| $yad=dh(y)=\bar{a}[ha]$ bhe syate vo $[ma]$ $[y]$ .                                                                                           |
| tyād[i]nām —                                                                                                                                  |
| 3 sapur=ir=vfo] bha y=āha — kṛ-                                                                                                               |
| şnān edharmān evi prahāya suklān e [bh]āta bhikşa                                                                                             |
| vāhinīm = iti — ta                                                                                                                            |
| sapur=ikārī diśab(d)ena hi dhāreti                                                                                                            |
| vāceti mantreti ty=evamād[sa]m-                                                                                                               |
| j(n)ayor=ma . c                                                                                                                               |
| <ul> <li>Zwischen pa und dya ist eine Lücke gelassen, offenbar weil das in der ersten</li> </ul>                                              |
| Zeile darüberstellende akşara bis in die zweite Zeile hinabreichte.                                                                           |
| <sup>3</sup> Wegen der Ergänzung von gesa verweise ich auf die Erläuterungen.                                                                 |
| 4 Diese Zeile scheint erst in der Mitte des Blattes begonnen zu haben.                                                                        |
| 6 <sup>1</sup> .                                                                                                                              |
| $V_1 \ldots aya[n, h] \ldots k\bar{a}[n]mak \ldots v \ldots$                                                                                  |
| 2 cid=dhy=ādim=ev=āpekṣa(te n)=āntam tadyathā po                                                                                              |
| $3 \ldots r$ =ity=atra — etad=ev= $\bar{a} \ldots [ka]$ ccid=asy= $a \ldots$                                                                  |
| 4 c . it=[p]amcānām rād[y]ā o . ā                                                                                                             |
| $\mathbb{R}_1 \ldots n \cdot m\bar{a}[n] \cdot [v] \cdot [t] \cdot [s] \ldots \ldots$                                                         |
| 2 tr=ārṣam=avekṣyate na hi [plu](ta)m=anārṣe=sti                                                                                              |
| 3 rmavinaye a[p](rama)tto viharişyati                                                                                                         |
| 4 rmā avarņa i e ity=evamā                                                                                                                    |
| <sup>1</sup> Mittelstück und rechtes Endstück. Die Scheidung von Vorderseite und Rück-                                                        |
| seite ist nicht sicher.                                                                                                                       |
| $7^{1}$ .                                                                                                                                     |
| a 1                                                                                                                                           |
| $2 \ldots bhavati \ldots$                                                                                                                     |
| 3 o ity=e                                                                                                                                     |
| $1 \ldots y \ldots \bar{a} \ldots$                                                                                                            |
| b 1                                                                                                                                           |
| $2 \ldots [a] pramat[ta] \ldots$                                                                                                              |
| $3 \ldots n = ity = atra \ldots$                                                                                                              |
| 4                                                                                                                                             |
| <sup>1</sup> Mittelstück. Vorderseite und Rückseite lassen sich nicht feststellen.                                                            |

² Lies tārayati.

Ich brauche kaum zu sagen, daß es nicht ganz leicht ist, zum Verständnis der des Zusammenhanges entbehrenden Bruchstücke eines unbekannten grammatischen Textes durchzudringen. Ich kann daher die folgenden Erläuterungen nur als einen Versuch der Deutung bezeichnen. Manches ist mir dunkel geblieben, und ich kann nur hoffen, daß Gelehrte, die das Vyākaraṇa zu ihrem Spezialstudium gemacht haben, weiteres zur Aufhellung der Reste dieses sicherlich nicht unwichtigen Werkes beitragen werden.

1. Für die Deutung des Textes der Vorderseite, deren Schrift größtenteils abgerieben ist, vermag ich nichts Sicheres beizubringen. In Zeile 2 kann man schwanken, ob man vajrapāpa oder vajramāpa lesen soll. Die Reste, die sich von der matrka erhalten haben, sehen mehr wie ma aus; anderseits ist der Ansatz des Längezeichens, wie oben bemerkt1), nicht der bei mā übliche. Vajrapāpa ist eine an und für sich recht unwahrscheinliche Lesung. Liest man mā, so könnte man die Worte zu pta iti tatra vajram āpa (dyate) ergänzen und in vajra eine Bezeichnung des Jihvāmūlīya sehen, der im Kommentar zu Hem. 1, 1, 16, in Durgasimhas Kommentar zu Kāt. 1, 1, 172) und bei Vopadeva, Mugdhab. 1, 18 vajrākṛtir varṇaḥ genannt wird. Die Erklärung würde sich also auf ein Sütra beziehen, das den Übergang des Visarjaniya in den Jihvāmūliya lehrte. Das .. tranoddh . tah3) sve pur ity atra bleibt mir völlig unklar; es scheint, daß es aus der Erklärung eines Sūtra stammt, von dem sich auf dem kleinen Bruchstück .. traņoddh . taḥ . au erhalten hat. Über die saṃjñās sva und pu siehe die Bemerkungen auf S. 697ff.

Aus den Buchstabenresten der ersten Zeile der Rückseite läßt sich kaum etwas entnehmen. In der zweiten Zeile ist yat pinday(i)tv(o)ktam tad anukramād ve(ditavyam) die Erklärung des davorstehenden Sūtra, das danach etwa als (pindayitvo)ktam anukramād iti ergänzt werden kann. Das ist offenbar eine Paribhāṣā: 'Was als zu einem Ganzen verbunden gelehrt ist, das ist (als) der Reihe nach (gelehrt anzusehen).' Auch die Worte . na vartitavyam bhava(ti) in Zeile 3 gehören wohl noch zu dem Kommentar dieses Sūtra.

Es folgt in Zeile 3 ein Kolophon: Kaumāralāte sandhau pratha ... Unmittelbar vor Kaumāralāte war das Schnurloch; links davon ist ein ungefähr 1½ cm langes Stück des Blattes weggebrochen. Trotzdem läßt sich mit Sicherheit behaupten, daß vor Kaumāralāte kein iti gestanden hat, da sich Spuren von dem unteren Teil der Buchstaben auf dem Blatt finden müßten. Offenbar war es in den ersten Jahrhunderten nach dem Beginn unserer Zeitrechnung noch nicht üblich, den Kolophon mit iti ein-

. : .

<sup>1)</sup> Siehe S. 684.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wahrscheinlich auch in dem turkestanischen Kommentar So 6a 1, wo Sieg (vajrākṛti)r jihvāmūlīya(h) ergänzen will.

<sup>3)</sup> Man kann -oddhrtah oder -oddhatah lesen.

zuleiten. Noch in der Handschrift des Śāriputraprakaraņa lautet der Kolophon: Śāriputraprakaraņe navamonkaļi 91). In der alten Handschrift der Kalpanāmanditikā beginnt der Kolophon auf Bl. 308: bhikṣos Tākṣa-silakasya ārya..; auf Bl. 111 und Bl. 192 habe ich den Anfang des Kolophons zu ity ārya-Kaumāralātāyām ergänzt; es zeigt sich jetzt, daß das falsch war und daß das ity zu streichen ist. Die Ergänzung von pratha ist schwierig. Über dem tha ist ein horizontaler Strich sichtbar, der nicht zu dem tha gehören, sondern nur der Rest eines e-Zeichens oder der linken Hälfte eines o-Zeichens sein kann, die über dem verlorengegangenen m gestanden haben müssen. Es ist also prathame oder prathamo zu lesen. Man könnte vielleicht annehmen, daß Kaumäraläte sandhau pratha(me prakaraņe) . . . . dagestanden hätte: 'im Kaumāralāta, in dem ersten Buch Sandhi ...., aber eine solche Ausdrucksweise ist wenig wahrscheinlich; man sollte dafür eher etwas wie sandhyākhye prathame prakaraņe erwarten. Näher liegt es anzunehmen, daß Sandhi der Name des Buches war und daß auf sandhau die Angabe des Kapitels, also etwa prathamo(dhyāyaḥ) folgte. Ähnlich lauten die Unterschriften in Durgasimhas Kommentar zum ersten Buch des Kātantra; z.B. iti Daurgasimhyām vṛttau sandhau prathamaḥ pādaḥ samāptaḥ. Unsicher bleibt die Ergänzung des pratha aber auf jeden Fall.

Das auf dem kleinen Bruchstück erhaltene phūnām paśc..ist, wie der davorstehende Doppelstrich zeigt, der Anfang eines Sūtra. Ist die Anordnung der beiden Bruchstücke richtig, so war es das erste Sūtra des neuen Abschnittes. In dem Falle müßten die Worte in Zeile 4 (i)ty evamādipapa(rya)ntam tatra rasamjñā veditavyā, wo die Ergänzung der Silbe rya wohl sicher ist, aus dem Kommentar zu diesem Sūtra stammen. In dem Sūtra wurde also der Terminus ra für eine Gruppe von Lauten, deren letzter pa war, vorgeschrieben. Wie das durch phūnām paśc...ausgedrückt sein sollte, weiß ich allerdings nicht zu erklären.

Die auf dem kleinen Bruchstück in Zeile 4 erhaltenen Silben dve (oder ddhe) castve ya scheinen aus einem anderen Sütra zu stammen.

- 2. Aus dem kleinen Bruchstück geht nicht viel mehr hervor, als daß auf diesem Blatt technische Ausdrücke gelehrt wurden.
- 3. Das Beispiel in Zeile 3 der Vorderseite som(y)aḥ bud(dh)o vā som-(y)aḥ, wo das allerdings teilweise auf Ergänzung beruhende somyaḥ augenscheinlich im Sinne von saumyaḥ steht, läßt im Verein mit dem vā i(ti) in Zeile 2 darauf schließen, daß es sich in dem Kommentar um die Erklärung der Partikel vā handelte. Dazu stimmt das vor vā i(ti) stehende nadvamdvasamuccayeṣu; es ist der Schluß eines Kompositums, in dem wahrscheinlich die Bedeutungen von ca aufgezählt werden. Amarak. 3, 3, 240 lehrt cānvācayasamāhāretaretarasamuccaye; was unter den vier Ausdrücken zu verstehen ist, zeigen die Beispiele im Kommentar des Ma-

<sup>1)</sup> Siehe oben S. 195.

heśvara: bhikṣām aṭa gāṃ cānaya für anvācaya, saṃjñā ca paribhāṣā ca saṃjñāparibhāṣam für samāhāra, dhavas ca khadiras ca dhavakhadirau für itaretarayoga, īśvaraṃ guruṃ ca bhajasva für samuccaya. Es ist wohl denkbar, daß in unserem Kommentar samāhāra und itaretarayoga als dvandva zusammengefaßt waren. Wenn die Erklärungen des Kommentars ca und vā betreffen, wird es sich in dem dazugehörigen Sūtra um die nipātas gehandelt haben, die Pāṇ. 1, 4, 57 cādayo 'sattve gelehrt werden. Der Gaṇa cādayaḥ beginnt ca vā ha aha eva; genau so beginnt die Aufzählung der nipātas in der oben S. 660 angeführten Liste aus dem Kātantra. Das aus dem Kommentar stammende . ṣu nipātyate vi . auf dem zweiten Bruchstück läßt sich zwar, da der Zusammenhang fehlt, nicht erklären, widerspricht aber jedenfalls der Vermutung, daß es sich auf der Vorderseite dieses Blattes um die nipātas handelte, nicht. Das darunterstehende . . dat(ta)ś (ca) devadat(t)o ist wiederum der Rest eines Beispieles.

Auf der Rückseite scheint .. ram iti in Zeile 2 der Schluß eines Sütra zu sein. Der Anfang der Erklärung avasistā nipātā .. zeigt, daß sich auch dies Sütra noch auf die nipātas bezog.

Auf das .. ralātasya in dem Kolophon in Zeile 3 des rechten Bruchstückes werde ich später eingehen. Von den auf dem linken Bruchstück davorstehenden akṣaras [dvit]īya .ā . kann nur das nicht Eingeklammerte als sicher gelten. Da der Rest des Buchstabens vor dvi sich als der rechte Teil eines au auffassen läßt, glaubte ich zuerst (sandh)au dvitīya(p)ā(daḥ) lesen und ergänzen zu dürfen, allein was von dem Buchstaben hinter dvitīya sichtbar ist, weist eher auf ein sa mit einem untergeschriebenen Zeichen und dem ā-Zeichen. Da außerdem auch die Einordnung des linken Bruchstückes nicht als sicher gelten kann, möchte ich auf die Deutung dieser akṣaras lieber verzichten. Auch den Anfang des ersten Sūtra des neuen Abschnittes viṣayi .. weiß ich nicht zu erklären.

4. (Ne) a(na)m (na)yanam, nai akah nāyakah, po anam pavanam, pau akah pāvaka iti in Zeile 2 der Vorderseite sind, wie das sich anschließende nātra zeigt, Gegenbeispiele. Das verlorengegangene Sūtra wird daher inhaltlich Kāt. 1, 2, 16 entsprochen haben: ayādīnām yavalopah padānte na vā¹) 'wenn (die aus e, ai, o, au vor folgendem Vokal entstandenen) ay, āy, av, āv im Wortauslaut stehen, so kann das y oder v beliebig schwinden'. Pāṇ. 8, 3, 19 lopah Śākalyasya deckt sich damit nicht ganz, da darunter auch Fälle wie ka āste, devā iha neben kay āste, devāy iha fallen, die nach 8, 2, 66; 8, 3, 17 aus kah āste, devāh iha entstanden sind. Die Beispiele für die Veränderung der Diphthonge im Innern des Wortes sind in der Kāśikā zu Pāṇ. 6, 1, 78 ganz andere als hier. Auch in Durgasiṃhas Kommentar zu Kāt. 1, 2, 12—15 kehrt von den hier genannten nur nāyakaḥ

<sup>&#</sup>x27;) Die sich anschließenden Worte lope tu prakṛtiḥ 'wenn Schwund (eintritt, bleiben a und  $\bar{a}$ ) unverändert', bilden in den turkestanischen Handschriften ein besonderes Sūtra.

wieder, doch werden als Gegenbeispiele unter 1, 2, 16 nayanam und nāyakaḥ angeführt. Genau dieselben Beispiele wie hier finden sich aber in dem turkestanischen Kommentar zu Kāt. 1, 2, 12—15, und dort ist auch die Art der Anführung die gleiche: nr anam nay(anam), p(a) anaḥ (pavanaḥ), p(au) akaḥ (pārakaḥ); nai akaḥ nāyakaḥ ist verlorengegangen, aber mit Sicherheit zu ergänzen, und p(a) anaḥ (pavanaḥ) vielleicht nur Schreibfehler für po anam pavanam¹). Bei der großen Ähnlichkeit der Beispiele in den Kommentaren des Kaumāralāta und des Kātantra darf man es wagen, auch das stark verstümmelte Beispiel in Zeile 1 zu ergänzen. Für die Behandlung des auslautenden a vor folgendem Vokal außer a gibt Durgasinha als Beispiel paṭa iha, paṭav iha, der turkestanische Kommentar (paṭa uttiṣṭha) paṭa uttiṣṭha (paṭav uttiṣṭha). Es ist in Zeile 1 also offenbar (pa)ṭ(a) āṇacch(a) v(a)n(a)m zu lesen.

Das folgende Sütra, das noch in Zeile 2 stand, ist verloren. Nach dem Beispiel in Zeile 3 ko atra kotra?) und den Gegenbeispielen ne anam, po ann, die die Gültigkeit der Regel für den Wortauslant erläutern sollen, kaun das Sütra inhaltlich nur Kät. 1, 2, 17 edot parali padänte lopam akārali entsprochen haben. Pāṇini lehrt 6, 1, 109 chah pulāntād ati nicht Schwund des a nach einem im Wortanslaut stehenden e oder o, sondern Substitution des ersten Vokals, des r oder o, für beide Vokale, c + a oder o + a. Daß die Regel des Kammäraläta nicht nur in der Auffassung des Vorgaugs mit der des Kätantra übereinstimmte, sondern ihr auch in der Form sehr nahe stand, zeigt der Kommentar zu dem folgenden Sütra, wo die Bestimmungen unserer Regel durch anwertti fortgelten: (cd)o(dbh)yām parasya akārasya lug bhavati. An Stelle des lopum des Kātantra stand im Kaumāralāta also offenbar luk, an Stelle des padānte, wie die Bemerkung des Kommentars padād iti kasmāt in Zeile 3 zeigt, padāt, so daß das ganze Sūtra im Kaumāralāta wahrscheinlich edodbhyām padād ato luk lautete. Die Beispiele bei Durgasimha und in dem turkestanischen Kommentar sind unter Kāt. 1, 2, 17 tetra und patotra; kotra findet sieh als Beispiel bei beiden unter 1, 5, 7, das den Übergang des Visarjanīva in u zwischen a und a lehrt3). Der Kommentar zu dem Sütra schließt mit einer Bemerkung (atrāha — te ity atra — tet . . . . . . kāram viddhīti), deren Sinn unklar bleibt.

Das folgende Sütra (Z. 4) lautet  $v\bar{a}rse$  in der Sprache der Rsis beliebig, d. h. nach der Erklärung des Kommentars, in dem Sprachgebrauch der Rsis ( $\bar{a}rse\ vidhau$ ) findet der Schwund eines a nach e und o beliebig statt. Von dem ersten Beispiel des Kommentars hat sich nur pan. i erhalten, das

<sup>1)</sup> Doch ist zu beachten, daß in Zeile 3 der Handschrift ne anam po ana iti steht; es kann also umgekehrt po anam pavanam auch Fehler für po anah pavanah sein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Das vorhergehende tra läßt sieh nicht mit Sicherheit ergänzen.

<sup>3)</sup> Nach dem Kātantra wird kaḥ atra nach 1, 5, 7 zunächst ka-u atra, weiter nach 1, 2, 3 ko atra, endlich nach 1, 2, 17 kotra. Bei Pāṇini treten der Reihe nach die Regeln 8, 2, 66 (kar atra), 6, 1, 113 (ka-u atra), 6, 1, 87 (ko atra), 6, 1, 109 (kotra) ein.

|  |  | ٠ |
|--|--|---|
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |

```
dman . pa . bsten . pas . mi . dag . ñams . hgyur . žin.
thad . kar . bab . pa . bsten . pas . so . na . gnas |
gtso . bo . bsten . pas . dam . pa . thob . hgyur . ba.
de . phyir . bdag . pas . gtsor . gyur . bsten . par . bya.
```

Ich wage es nicht, den Sanskrit-Text der Strophe nach dem Tibetischen wiederherzustellen. Keinesfalls aber gibt das Tibetische Anlaß zu der Annahme, daß der Übersetzer irgendwo in der Strophe ein Wort wie khalu gelesen hätte.

Versagen die Beispiele, so müssen wir versuchen, die im Kanon gebrauchten Formen aus dem Sūtra selbst zu erschließen. Khalu erscheint im Pali als kho, selten als khalu, in AMg. als khalu, khu, hu. Als Formen ohne l kommen für das ārṣa nur kho und khu in Betracht. Wenn in ihnen nach der Auffassung Kumāralātas das l einmal mit, einmal ohne thu geschwunden ist, so kann das eigentlich kaum anders verstanden werden, als daß in khu das l samt dem vorhergehenden a geschwunden ist, in kho ohne das vorhergehende a; aus kha-u wurde nach der gewöhnlichen Regel kho. Wir kommen so zu dem Schluß, daß thu im Kaumāralāta die samjñā für den vorhergehenden Laut war.

Die letzte Zeile der Rückseite bietet Bruchstücke aus der Erklärung des folgenden Sütra. Die Lesung der Zeile wird dadurch sehr erschwert, daß der untere Teil der Buchstaben teils weggebrochen, teils völlig verlöscht ist. Sicherlich handelt es sich um den Schwund eines y und v ( $ya-k\bar{a}ravak\bar{a}rau$  lug), aber die Bedingungen, unter denen er eintreten soll, bleiben unklar. Hinzugefügt ist die Bemerkung, daß ein bestimmtes, in dem Sütra enthaltenes Wort, das ich leider nicht zu entziffern vermag, die fakultative Geltung der Regel, mit anderen Worten, das Fortgelten des  $v\bar{a}$  des vorigen Sütra, aufhebt: ... p.  $\dot{s}ab(d)ot(r)a^1$ )  $vibh\bar{a}s\bar{a}m$  nivartayati.

5. Jambū ūnatam — jambūnatam in Zeile 1 der Vorderseite ist natürlich ein Beispiel des Kommentars. Die Bedeutung von ūnatam bleibt mir unklar. Vielleicht ist jambūnatam eine der im buddhistischen Sanskrit häufigen falschen Sanskritisierungen und geht auf p. jambonadam, jambūnadam zurück, das in dieser seltsamen Weise etymologisiert wurde. Aber wie dem auch sein mag, jedenfalls sollte das Beispiel das Sūtra illustrieren, das den beim Zusammentreffen von zwei einfachen homogenen Vokalen sich ergebenden Sandhi lehrte. Pāṇini 6, 1, 101 (akaḥ savarṇe dīrghaḥ) lehrt, daß in diesem Fall für beide Vokale die entsprechende Länge allein substituiert wird²); nach Kāt. 1, 2, 1 (samānaḥ savarṇe dīrghābhavati paraś ca lopam) tritt für den ersten Vokal die Länge ein und der folgende schwindet. Das Beispiel für den Zusammenstoß von i und i ist in der Kāśikā dadhīndraḥ, in dem turkestanischen Kommentar des Kātantra und bei Durgasinha dadhīdam; wir können danach das Beispiel in Zeile 1 des kleinen

<sup>1)</sup> Wahrscheinlich hat unter dem pa noch ein subskribierter Buchstabe gestanden.

<sup>2)</sup> Pāņ. 6, 1, 84 ekah pūrvaparayoh gilt fort.

Bruchstückes mit Sicherheit als d(a)dh(i) idam — d(adhīdam) wiederherstellen. Die Buchstabenreste, die sich von dem auf jambūnatam folgenden Beispiel erhalten haben, weisen auf pit(r,r,a)bhah — pitr(sabhah); pitr(sabhah) ist auch bei Durgasimha das Beispiel — in dem turkestanischen Kommentar hat sich nur pitr erhalten —, während die Kāśikā hotr(syah) bietet. Die Worte (i)ti kimartham in Zeile 2 gehören offenbar noch zu dem Kommentar dieses Sūtra; in welchem Zusammenhang sie stehen, läßt sich nicht feststellen.

Von dem Kommentar zu dem folgenden Sütra hat sich in Zeile 2 hemantādişv abhidheyeşu antyaḥ 'der im Auslaut stehende in den Wörtern hemanta usw.' erhalten. Da es einen Stamm heman gibt und Pāp. 4, 3, 22 Abfall des ta von hemanta lehrt, um haimana zu bilden, könnte man daran denken, daß es sich hier etwa um den Abfall des auslautenden a samt den vorhergehenden Konsonanten handle. Allein das ist unmöglich, da der Gaṇa hemantādayaḥ offenbar in Zeile 3 aufgezählt wird und danach Wörter wie sāranga, piśanga einschloß, für die Abfall des ga nicht in Betracht kommen kann. Das Sütra, um das es sich handelt, entspricht vielmehr Vārttika 4 zu Pāņ. 6, 1, 94. In dieser Regel (eni pararūpam) lehrt Pāṇini, daß in dem Fall, daß das auslautende a oder  $\bar{a}$  eines upasarga mit dem eoder o einer Wurzel zusammentrifft, für beide Vokale der zweite allein substituiert wird. Kātyāyana fügt in dem Vārttika (śakandhvādiṣu ca) hinzu, daß die gleiche Substitution in sakandhu usw. eintrete. Patañjali erläutert das: śaka andhuḥ wird śakandhuḥ, kula aṭā wird kulaṭā, sīma antah wird sīmantah, aber nur wenn es 'Scheitel' (keśeşu) bezeichnet, denn das Ende der Grenze (sīmno 'ntaḥ) heißt sīmāntaḥ. Candragomin hat die Angaben des Mahābhāṣya in 5, 1, 98 (śakandhvādayah) reproduziert. Vopadeva gibt in seinem Mugdhabodha die entsprechende Regel in 2, 13, aber der Gana heißt hier manisāh und weicht von dem des Mahābhāsya ab: manīṣādyā nipātyante | manīṣā | halīṣā | lāṅgalīṣā | śakandhuḥ | kulaṭā | sīmantalı | patañjalilı | sārangalı. Spätere wie Bhattojidikşita geben dieselbe Liste für sakandhvādayah und fügen noch karkandhuh hinzu, das nach Ujjvaladatta zu Unādis. 1, 281) dasselbe Wort andhu 'Brunnen' enthält, das nach Kaiyyata zu der Mahābhāṣya-Stelle in śakandhuḥ steckt²). Von Vopadevas und Bhaṭṭojidīkṣitas Liste kehrt zunächst sāranga in unserem Text wieder. Die Vermutung liegt sehr nahe, daß Kumāralāta pišanga dem sāranga analog erklärte und weiter auch hemanta der Bildung nach

¹) Andhuḥ kūpaḥ | puṃsy evāndhuprahī kūpa ity Amaraḥ | karkandhur naṣṭakūpaḥ syād iti Subhūtih.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Šakandhur iti | andhur udapānam. Übrigens gibt auch die Laghuvṛtti zu Kāt. 1, 2, 1 das Vārttika: śakandhvādayaḥ, und Durgasiṃha führt unter 1, 2, 2 halīṣā, lāṅgalīṣā, manīṣā an. Nach Hemacandra sind die Wörter von Wurzeln mit Suffixen gebildet; er nennt in seinem Uṇādigaṇasūtra śakandhū (848), karkandhū (849), kulaṭā (143), sīmanta (222), hemanta (222), sāraṅga (99), piśaṅga (101).

mit  $s\bar{\imath}manta$  auf eine Stufe stellte. Daß sein Gana hemantādayah tatsächlich dem  $\dot{s}akandhv\bar{a}dayah$  des Vārttika entsprach, wird dadurch bewiesen, daß sich die beiden stark verstümmelten Wörter, die auf  $s\bar{a}rangapisanga$  folgen, auf Grund der Angaben Patañjalis und Bhaṭṭojidīkṣitas mit völliger Sicherheit als karka(ndhuku)l(a)t(a) herstellen lassen¹); nur das letzte Wort  $j\ldots tra$  bleibt unklar.

Da der Inhalt des Sütra jetzt feststeht, darf man den Anfang der Erklärung in Zeile 2 wohl zu hemantādisv abhidheyeşu antyah (akārah)2) sve yuge sa.. ergänzen. Vorausgesetzt, daß das kleine, am rechten Ende hierher gestellte Bruchstück wirklich zu dem Blatt gehört, darf man weiter sagen, daß die Erklärung mit (ā) padyate schloß, worauf dann das Beispiel yathā he(ma antah — hemantah) folgte, und daß in dem Kommentar in Zeile 3 wahrscheinlich das Sütra selbst, (hema)ntādisu sve yu(ge sa)p . . 3), noch einmal wiederholt war; aus welchem Grunde das geschah, läßt sich nicht erkennen. Die Regel steht sicherlich mit der vorhergehenden in Zusammenhang, und ich möchte es als wahrscheinlich ansehen, daß in jener, ähnlich wie bei Pāṇini, das Eintreten der Länge, sei es des auslautenden oder des anlautenden Vokals, in dieser das Eintreten der Kürze des auslautenden oder des anlautenden Vokals4) für den auslautenden Vokal samt dem folgenden Vokal gelehrt war. Nun werden wir sehen, daß 'samt dem folgenden Laute' in den nächsten beiden Sütras aller Wahrscheinlichkeit nach durch sapuh ausgedrückt war. Vielleicht dürfen wir daher in der angeführten Erklärung des Kommentars den Schluß noch weiter zu antyah (akāraḥ) sve yuge sapuḥ ergänzen. Hemantādişu sve yuge sapuḥ wird dann aber auch das Sūtra in Zeile 3 gelautet haben. Im Text steht sve yu p., aber zwischen yu und p. ist ein dünner Strich sichtbar, der wahrscheinlich die Einschubstelle für ein oder mehrere aus Versehen fortgelassene aksaras bezeichnet; diese könnten gesa gewesen sein. Selbstverständlich können diese Ergänzungen und Deutungen der Buchstabenreste nicht auf völlige Sicherheit Anspruch machen. Besser steht es mit der Deutung von sve. Durch sve yuge müssen die Bedingungen ausgedrückt sein, unter denen für den auslautenden Vokal samt dem folgenden die Kürze des auslautenden Vokals eintritt. Da es sich hier nach dem Gana, soweit es sich ermitteln läßt, stets um das Zusammentreffen von zwei a-Lauten handelt, so ist zu vermuten, daß das sve soviel bedeutet wie 'vor einem homogenen Laut'. Tatsächlich brauchen Śākatāyana und Hemacandra sva als samjñā für

<sup>1)</sup> Auch die an sich nicht deutbaren Buchstabenreste stimmen dazu. Statt kulatā muß aber kulata dagestanden haben, da das Längezeichen sichtbar sein müßte. Das mask. kulata bezeichnet nach Wilson jeden nicht selbst erzeugten Sohn.

<sup>2)</sup> Von dem a hat sich eine Spur des Vertikalstriches erhalten.

<sup>3)</sup> Auf die Ergänzung werde ich noch zurückkommen.

<sup>4)</sup> Praktisch macht es natürlich keinen Unterschied, ob pararūpa, wie im Mahābhāsya, oder pūrvarūpa substituiert wird.

homogen. Der Regel Pāṇ. 1, 1, 9 tulyāsyaprayatnaṃ savarṇam entspricht bei Śāk. 1, 1, 6 svaḥ sthānāsyaikye, Hem. 1, 1, 17 tulyasthānāsyaprayatnaḥ svaḥ. Es zeigt sich, daß die saṃjñā sva schon viele Jahrhunderte vor Śākaṭāyana von Kumāralāta gebraucht und wahrscheinlich auch geschaffen ist. Schwerer ist es, den Sinn von yuga festzustellen. Ich kann vorläufig nur die Vermutung äußern, daß im Kaumāralāta yuga der Ausdruck für Kompositum war, bin aber keineswegs sicher, damit das Richtige getroffen zu haben.

Um zum Verständnis des Textes der Rückseite zu gelangen, müssen wir von dem in Zeile 3 angeführten Beispiel ausgehen: kṛṣṇān dharmān viprahāya śuklān bhā.. ta bhikṣa.. Es ist die erste Zeile von Udānav. 16, 14, die in der Schreibung unserer turkestanischen Handschriften kṛṣṇāṃ dharmām viprahāya suklām bhāvayata bhikṣavah lautet, während die Pali-Version, Dhp. 87, kanham dhammam vippahāya sukkam bhāvetha pandito liest. Die Sanskrit-Fassung wird durch die tibetische Übersetzung bestätigt: dge . slon . dkar . po . bsgom . gyis . la . nag . pohi . chos . 1) ni . rnam . par . spons. Das Metrum verlangt aber im Sanskrit eine dreisilbige Form anstatt bhāvayata, und so ist das Beispiel sicherlich zu kṛṣṇān dharmān viprahāya śuklān bhā(ve)ta bhikṣa(vaḥ) herzustellen. Die Form, um derentwillen die Zeile angeführt wird, ist offenbar bhāveta. Das wird durch die Bemerkung in Zeile 4, die sich leicht zu (ā)disab(d)ena hi dhāreti vāceti mantreti . . . . . ty=evamād(īnām) ergänzen läßt, völlig sichergestellt. Das Sūtra wird also den Eintritt von e für aya in bhāvayati usw. vārṣe, d.h. fakultativ für die Sprache des Kanons, gelehrt haben. Vorausgesetzt, daß die Einordnung des kleinen Bruchstückes am rechten Blattende richtig ist, dürfen wir daher annehmen, daß .. y .tyādīnām — in Zeile 2 zu bhāvayatyādīnām — herzustellen ist und daß dies der Schluß des Sūtra selbst ist. An das Sūtra schloß sich die Erklärung an, von der sich in Zeile 3 sapur ir vo bha . . erhalten hat. Darauf folgten als Beispiele die oben angeführte Zeile von Udānav. 16, 14 und eine zweite Stelle, von der nur der Schluß vāhinīm iti vorliegt, eingeleitet durch (yad dh)y āha 'denn wenn man sagt', und abgeschlossen durch einen Nachsatz, von dem nur die Silben erhalten  $sind: ta \ldots sapur ik\bar{a}r\bar{i} \ldots$  (so ist hier)  $\ldots sapuh$  zu i (geworden). Den Schluß der Erklärung bildet die schon angeführte Bemerkung, daß wegen des Wortes ādi, 'und so weiter', (in dem Sūtra) die Regel auch für dhāreti usw. gelte.

Wenn der Übergang von bhāvayati zu bhāveti technisch so zustande kommt, daß ein gewisser Laut in bhāvayati mit pu zu i wird, so liegen zwei Möglichkeiten vor: entweder wird das a mit dem vorhergehenden y oder das y mit dem folgenden a zu i. In beiden Fällen ergibt sich bhāva-iti, das nach den gewöhnlichen Sandhi-Regeln zu bhāveti werden muß. In dem ersten Fall müßte sapuḥ 'samt dem vorhergehenden Laute' bedeuten. Dagegen

<sup>1)</sup> So ist mit K anstatt phyogs der Ausgabe zu lesen.

spricht, daß, wie oben gezeigt, die samjñā für den vorhergehenden Laut wahrscheinlich thu war. Es scheint also, daß das Sütra besagte, daß in bhāvayati usw. ārṣe das y beliebig samt dem folgenden Laute zu i wurde. Dann würde pu die samjñā für den folgenden Laut sein.

Bei dieser Auffassung von pu dürften auch die in Zeile 1 und 2 erhaltenen Reste aus dem Kommentar zu dem vorhergehenden Sütra verständlich werden. In Zeile 2 steht: . . rah sa khalu sapur ikārībhavati yad dh(y) āha bheşyate vo ma . . '(der Laut) wird sapuh zu i; denn wenn man sagt: bhesyate vo ma . . . Um was es sich handelt, zeigt das Beispiel deutlich genug. Bhesyate entspricht dem gewöhnlichen bhavisyati. Der auffallende Gebrauch der medialen Form beruht offenbar darauf, daß die Worte aus dem Anfang des zweiten oder vierten Pāda eines Śloka stammen, wo für die dritte Silbe eine Länge erforderlich war; der Pāda kann etwa bhesyate vo mahāphalam (oder mahad bhayam)1) gelautet haben. Das Sūtra lehrte also den fakultativen Übergang von avi zu e in der Sprache des Kanons für bhavişyati. Technisch kam dieser Übergang sicherlich in derselben Weise zustande wie der von aya zu e. Es liegt daher nahe, in Zeile 2 rah zu (vakā)rah zu ergänzen; dann würde, wenn sapuh 'samt dem folgenden Laute' bedeutet, der Sinn des Satzes sein: 'Das v (von bhavisyati) wird (in der Sprache der Rsis beliebig) samt dem folgenden Laute zu i.' Eine gewisse Stütze erhält diese Deutung durch das . . na ikārībhūtah in Zeile 1, das doch wohl aus dem Kommentar zu demselben Sütra stammt. Vor dem na ist der untere Teil eines ra sichtbar. Dadurch wird wenigstens die Ergänzung zu (saha pūrve)ņa ausgeschlossen und die Ergänzung zu (saha pare)na nicht unwahrscheinlich2). Schließlich läßt sich so aber auch die dritte Zeile auf dem kleinen Bruchstück vom linken Ende: sapur ir vo bha . . befriedigend erklären. Es wird das Sütra über die Verwandlung von bhavişyati in bheşyati sein, das im Kommentar zu der nächsten analogen Regel zitiert war und das vollständig etwa lautete: (vārṣe) sapur ir vo bha(vişyateh)3) 'in der Sprache der Rsis wird das v von bhavişyati beliebig samt dem folgenden Laute zu i'. Das nächste Sütra lautete dann wahrscheinlich: (yo bhāva)y(a)tyādīnām, '(in der Sprache der Ŗṣis wird) das y von bhāvayati usw. (beliebig samt dem folgenden Laute zu i)'.

Die letzten Worte in Zeile 4, die wohl zu .. $samj(\tilde{n})ayor \ ma(ddhy)e$  zu ergänzen sind, stammen aus dem Kommentar zu dem Sütra, das auf  $(yo\ bh\bar{a}va)y(a)ty\bar{a}d\bar{n}n\bar{a}m$  folgte.

6. Alles auf diesem Blatt Erhaltene gehört offenbar dem Kommentar an. Den dürftigen Resten der ersten Zeile der Vorderseite läßt sich kaum

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. Mahav. 7, 8 na ca hessati vo bhayam.

<sup>2)</sup> Es könnte aber nátürlich auch saha ikāreņa oder ähnliches dagestanden haben.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Möglicherweise ist das Zitat aber doch eine etwas vervollständigte Fassung des Sütra. Man sollte annehmen, daß sapuh durch Anuvṛtti aus den vorhergehenden Sütras zu ergänzen war.

ein Sinn abgewinnen. Die Worte in Zeile 2 (kva)cid dhy ādim evā pekṣa(te n)āntam tadyathā po.. sind an und für sich verständlich: Denn bisweilen berücksichtigt er nur den Anlaut, nicht den Auslaut, wie z. B. in po..; ich vermag aber nicht zu sagen, worauf sie sich beziehen. In Zeile 3 ist kaccid asy a . . offenbar der Anfang eines Beispiels. Es liegt nahe, auch in Zeile 4 (ka)c(c)it pamcānām rādyā .. zu lesen und darin den Anfang eines zweiten Beispiels zu sehen, aber ich weiß das hinter pamcānām stehende Wort, das bis auf das subskribierte y sicher scheint, nicht zu deuten. Vielleicht stehen diese Beispiele im Zusammenhang mit einer Regel über die Pluti, die bei Fragen und beim Anruf üblich ist. Daß hier von der Pluti die Rede war, geht aus der Bemerkung in Zeile 2 der Rückseite hervor: (a)trārṣam avekṣyate na hi plu(ta)m anārṣesti 'hier wird die Sprache der Rsis berücksichtigt, denn Pluta gibt es nicht außerhalb der Sprache der Rsis'. Möglicherweise ist daher auch in Zeile 1 der Rückseite  $m\bar{a}n(a)v(a)$ ein Vokativ, der die Pluti illustrieren soll. In Zeile 3 wird wiederum Udanav. 4, 38 zitiert, aber diesmal in der Form, die der Fassung im Pali-Kanon und im Kharoṣṭhī-Dharmapada entspricht: (yo hy asmin dha)rmavinaye ap(rama)tto viharişyati. Welchen Zweck das Zitat hatte, bleibt unklar. In Zeile 4 ist sicherlich varne in der Lücke zu ergänzen; avarna i(varne) e, 'kurzes und langes a wird vor kurzem und langem i zu e', wird ein Sūtra sein, das im Kommentar zitiert wird. Denselben Wortlaut hat Kät. 1, 2, 2.

- 7. Aus dem kleinen Bruchstück ist nichts zu entnehmen. Apramatta in b 2 dürfte wieder aus Udānav. 4, 38 stammen.
- 8. Aus den Beispielen in Zeile 2 der Vorderseite a idṛśa(ṃ) kar(i)-ṣyas(i) 'ah, so etwas willst du tun', madhu u uṣṇam 'der Honig, hu, ist heiß', ā idānīm avaga(cchāmi) 'ah, jetzt verstehe ich', und aus dem davor erhaltenen n. p. t., das sicherlich zu einer Form von nipāta herzustellen ist, ergibt sich, daß das verlorengegangene Sūtra die Unveränderlichkeit (Pragṛḥyaschaft) eines aus einem einzigen Vokal bestehenden nipāta vor folgendem Vokal lehrte. In Pāṇ. 1, 1, 14 nipāta ekāj anān wird zugleich die Ausnahme für ān, d. i. ā īṣadarthe kriyāyoge maryādābhividhau ca, konstatiert, während ā vākyasmaraṇayoḥ, das nicht den anubandha n hat, unter die Regel fällt. Kāt. 1, 3, 1 odantā a i u ā nipātāh svare prakṛtyā bezieht auch die auf o auslautenden nipātas ein, die bei Pāṇini in dem nächsten Sūtra, 1, 1, 15 ot, behandelt werden. Wie weit sich das Sūtra hier an die Fassung Pāṇinis oder die des Kātantra anschloß, läßt sich nicht feststellen; nur das ergibt sich aus der Reihenfolge der Beispiele, daß die nipātas auf o hier nicht an erster Stelle genannt waren.

Den leider sehr lückenhaften Text von Zeile 3 und 4 bis tat syāt pāv iti verstehe ich nicht. Es scheint, daß es sich um die Pragrhyaschaft eines keiner Veränderung unterworfenen Suffixes ((ni)rvvikārapratyaya ity uktarūpotra pratyayo..) vor pu handelt. Pau pratyayo scheint der Anfang des Sūtra selbst zu sein. In 5 R 2ff. ist pu offenbar die saṃjñā für den

sich mit ziemlicher Sicherheit zu v(rttärsayor vä)rthavyakt(y)apeksayā ca herstellen: 'In metrischen Texten, in der Sprache der Rsis und mit Rücksicht auf die Deutlichkeit des Sinnes (bleibt ein auslautender Vokal) beliebig (unverändert).'

Die Buchstabenreste der vierten Zeile sind zu gering, als daß man ihnen einen Sinn abgewinnen könnte.

9. Die erste Zeile der Vorderseite handelt von dem Übergang eines auslautenden m in den Anusvāra. Die erhaltenen Worte eva  $mak\bar{a}r(o)$  b(i)ndum stammen offenbar aus der Erklärung des Sūtra, das den Übergang lehrte. Der Ausdruck bindu für den Anusvāra findet sich in Zeile 3 in dem Sūtra-Text selbst. Spätere Grammatiker wie Vopadeva zu Mugdhab. 1, 17, Durgasiṃha zu Kāt. 1, 1, 19 bezeichnen den Anusvāra als  $bindum\bar{a}tro\ varṇah$ ; von dem (upari)sṭād binduh wird auch in der Erklärung von 1, 1, 19 in dem turkestanischen Kommentar, Šo 6b 4, gesprochen.

Das folgende Sütra ist verlorengegangen. Von dem dazugehörigen Kommentar hat sich in Zeile 2 ein Stück erhalten: . . gam ity atra makāraḥ saha pūrveņa lug bhavati na hy āha śāstāram iti, 'in . . . . gam fällt das m samt dem vorhergehenden (Vokal) ab, denn man sagt nicht sästäram'. Das Sütra wird sich also auf Fälle bezogen haben, wo ein auslautendes m samt dem vorhergehenden Vokal vor folgendem Vokal ausgestoßen wurde, was natürlich nur in metrischen Stücken des Kanons vorkommen konnte. Analog ist die Behandlung des niggahita in Stellen wie Therig. 170: sakkaccam paripucch' aham (für paripucchim aham). Vielfach schwindet aber im Pali auch nur das niggahīta und der davorstehende Vokal wird mit dem folgenden kontrahiert, und wenn in vedischen Texten ein auslautendes mvor Vokal schwindet, bleibt der vorhergehende Vokal wohl immer erhalten und geht mit dem folgenden Vokal Sandhi ein. Man sollte annehmen, daß auch dieser Sandhi gelegentlich ārse eintrat, und es ist ganz wohl möglich, daß das Sūtra den Schwund des m sowohl samt dem vorhergehenden Vokal als auch ohne diesen lehrte.

Die Worte -ghthau ca binduh in Zeile 3 sind der Schluß eines Sütra. Aus dem Anfang der Erklärung geht hervor, daß sich die Regel auf ein auslautendes n (nakärontagatah) bezog. Das Schlußwort des Sütra, binduh, zeigt weiter, daß es sich um den Übergang eines auslautenden n in den Anusvära handelte. Für diesen Übergang scheint im Kommentar zunächst eine Ausnahme konstatiert zu werden: adhy aghy athäv iti trayodasänäm dhagha¹)... Darauf weist das trayodasänām; jedenfalls sind es dreizehn Laute der vargas, nämlich k, kh, g, gh, n, d, dh, n, p, ph, b, bh, m, vor denen ein auslautendes n keine Veränderung erleidet. Die Nichtgültigkeit der Regel vor diesen Lauten dürfte im Kommentar durch adhy aghy athäv iti ausgedrückt sein, das sicherlich eine Auflösung des im Sütra selbst gebrauchten Ausdruckes ist, von dem sich ... ghthau²) erhalten hat. Für thu

<sup>1)</sup> Das gha ist aber keineswegs sicher.
2) Das au ist teilweise ergänzt.

hat sich uns aus 4 R 2 die Bedeutung 'der vorhergehende Laut' ergeben. Dieses thu kann hier aber unmöglich gemeint sein. Vielleicht liegt hier der Lokativ von thi vor, und adhy aghy athau bedeutet: 'nicht vor dh, nicht vor gh, nicht vor thi'. Es hat aber kaum einen Zweck, weitere Vermutungen über die Bedeutung dieser  $sanj\tilde{n}as$  zu äußern, da der Textzusammenhang hier doch allzu fraglich bleibt.

Mit Zeile 4 kommen wir auf etwas festeren Boden. Mit dem (a)vasis(t)am dvikatrayam, 'die übrigen drei Paare', sind, wie aus dem folgenden erhellt, die Laute c, ch, t, th, t, th gemeint. Die nächsten Worte, die sich leicht zu tat(r)a cachayoh śakā(ra)h tathayoh şakāra(h tathayoh sakārah) vervollständigen lassen, im Verein mit den Beispielen tan thakaran tams thakārān, tān tārayati tāms tārayati lassen keinen Zweifel, daß es sich in der Kommentarstelle um den Übergang eines auslautenden n vor c, ch, t, th, t, th in ms bzw. ms und ms handelt. Es fragt sich nur, in welcher Form dieser Übergang in dem Sütra gelehrt war. Das Kätantra lehrt 1, 4, 8-10 den Übergang des n in den Zischlaut mit vorhergehendem Anusvära: no 'ntaś cachayoh sakāram anusvārapūrvam, tathayoh sakāram, tathayoh sakāram. Auch Pānini, Candragomin und Hemacandra stellen den lautlichen Vorgang als einen Wandel des n in den Zischlaut dar<sup>1</sup>). Die Annahme liegt sehr nahe, daß die Sandhiregel hier ebenso gefaßt war. Allein in dem Fall bleibt es gänzlich unklar, was in dem -ghthau ca binduh schließenden Sūtra positiv gelehrt gewesen sein sollte. So bleibt es schließlich doch das Wahrscheinlichere, daß in dem genannten Sütra zunächst der Übergang des n in den Anusvāra vor den vargas mit Ausnahme der oben aufgezählten dreizehn Laute gelehrt war, und daß dann in einem anderen Sütra, zu dem der Kommentar von (a)vasis(t)am in V 4 bis zu -n in R 1 gehört, die Hinzufügung eines Zischlautes vor ca, cha, ṭa, ṭha, ta, tha vorgeschrieben war. Die Hinzufügung des Zischlautes findet sich auch bei Säkatāvana. Er lehrt in 1, 1, 150 die Ersetzung des n durch  $s\bar{s}$ , d. i. durch ein s, das nach 1, 1, 108 die Nasalierung des vorhergehenden Vokals hervorruft oder den Antritt (āgama) eines s (sak) an das n, das dann nach 1, 1, 110 zu Anusvāra wird, während das s vor c, ch nach 1, 1, 137 zu s, vor t, th nach 1, 1, 138 zu s wird,

Die Beispiele des Kommentars weichen von den üblichen ab. Für den Sandhi von -n + t- lautet das Beispiel sonst meist (Kāśikā zu Pāṇ. 8, 3, 7; Candravṛtti 6, 4, 3; Cintāmaṇi zu Śāk. 1, 1, 150; Durgasiṃha und turk. Kommentar zu Kāt. 1, 4, 10) bhavāṃs tarati¹); den Sandhi von -n + thillustrieren Durgasiṃha und der turkestanische Kommentar zu Kāt. 1, 4, 9 durch bhavāṃs thakāreṇa.

Das Sūtra in Zeile 2 der Rückseite  $jajhañeṣu tu \tilde{n}$  lehrt den Übergang eines auslautenden n in  $\tilde{n}$  vor j, jh,  $\tilde{n}$ . Von dem Kommentar haben sich der Anfang der Erklärung  $nak\bar{a}ra$   $ev\bar{a}ntyo$  jajhañeṣu pareṣu  $\tilde{n}ak\bar{a}$  .. und die Beispiele  $(t\bar{a}njhaṣ\bar{a}n \longrightarrow t\bar{a}\tilde{n}$   $jhaṣ\bar{a}n \longrightarrow t\bar{a}n$   $\tilde{n}ak\bar{a}r\bar{a}n$  erhalten. In Kāt. 1, 4, 12 wird der Übergang des n in den Palatal vor folgendem s in die Regel hineinbezogen:  $jajhañaśak\bar{a}reṣu$   $\tilde{n}ak\bar{a}ram^2$ ). Die den hier gegebenen Beispielen entsprechenden Beispiele lauten bei Durgasiṃha bhavañ jhaṣayati, bhavañ  $\tilde{n}ak\bar{a}reṇa$ ; für das letzte bietet der turkestanische Kommentar bhavañ  $\tilde{n}atva^3$ ).

Das folgende Sūtra in Zeile 3 schreibt den Übergang eines auslautenden n vor  $\dot{q}$ ,  $\dot{q}h$ ,  $\dot{n}$  in  $\dot{n}$  vor :  $\dot{q}a\dot{q}ha\dot{n}e\dot{s}u$  tu  $\dot{n}$ . Von dem Kommentar ist nur das Beispiel  $(t\bar{a}n)$   $nak\bar{a}r\bar{a}(n)$   $t\bar{a}n$   $(nak\bar{a}r\bar{a}n)$  erhalten. Der Regel entspricht im Kātantra 1, 4, 14  $\dot{q}a\dot{q}ha\dot{n}aparas$  tu  $nak\bar{a}ram^4$ ). Das Beispiel für den Sandhi von -n+n- ist bei Durgasimha  $bhav\bar{a}n$   $nak\bar{a}rena$ , in dem turkestanischen Kommentar  $bhav\bar{a}n$  natva.

10. Bei der Erklärung der Vorderseite des Blattes wird es gut sein, von dem kleinen Bruchstück zunächst einmal abzusehen. Wir finden in Zeile 2 . ārṣe, den Rest eines Sūtras, dem die Erklärung folgt: vibhāṣayā ā(r)ṣ(e) vidhau eşa 'beliebig in dem Sprachgebrauch der Rsis eşa'. Das Sütra läßt sich also mit Sicherheit zu värse ergänzen. Das esa läßt darauf schließen, daß das Sütra den fakultativen Abfall des Visarjanīya von eşah vor Konsonanten für die Sprache der kanonischen Texte lehrte. In der folgenden Zeile finden wir ein Beispiel aus dem Kanon zitiert: sa vai uttamapūruṣa(!). Es ist der vierte Pāda von Udānav. 29, 33, wo unsere turkestanischen Handschriften allerdings sa vai tūttamapūruṣaḥ lesen; selbstverständlich ist aber das tu erst später eingeschoben, um den Hiatus zu vermeiden. Berücksichtigt man das, was sich aus dem Kommentar in der zweiten Zeile ergibt, so kann das Beispiel wohl nur den Zweck haben, den Abfall des Visarjanīya in sah zu illustrieren. Das Sūtra lehrte also, wie von vornherein zu erwarten, den Abfall gleichzeitig für esah und sah. Daß der Schluß richtig ist, zeigt das vorhergehende Beispiel, von dem sich nur prahāsyate erhalten hat. Offenbar war der dritte Pāda von Udānav. 3, 2 zitiert, der in den jüngeren turkestanischen Handschriften tṛṣṇā hy ena(ṃ)

<sup>1)</sup> Die Laghuvrtti zu Hem. 1, 3, 8 hat bhavāms tanuh.

<sup>2)</sup> Bei Pāṇini ergibt sich der Übergang aus der weiter gefaßten Regel 8, 4, 40.

<sup>3)</sup> Erhalten ist -vān .. tva.

<sup>4)</sup> Die bei Pāṇini entsprechende Regel 8, 4, 41 ist wiederum weiter gefaßt.



Ich vermag der Zeile keinen Sinn abzugewinnen. Bei der Unsicherheit der Lesung verlohnt es sich kaum, Vermutungen zu äußern.

Vor den Worten nāgeșu goșu turageșu in Zeile 1 der Rückseite steht der Horizontalstrich mit darauf folgendem Doppelstrich, der sonst stets den Schluß der Erklärung eines Sütra im Kommentar bezeichnet. Danach müßte nāgesu gosu turagesu der Anfang eines Sūtra sein. Das davorstehende .. py āha könnte zu einer einleitenden Bemerkung des Kommentars gehört haben, die etwa (tāsmad a) py āha, 'daher sagt er auch', lautete. Allerdings scheint dies Sütra nach Inhalt und Form stark von den übrigen abzuweichen. Es ist schwer, einzusehen, wie eine Sandhiregel mit den Worten 'bei Elefanten, Kühen und Pferden' beginnen konnte. Außerdem scheinen die Worte aus einem Verse zu stammen; nāgeṣu goṣu turageṣu klingt jedenfalls wie der Anfang einer Vasantatilakā-Strophe. Vielleicht erklärt sich der eigentümliche Charakter des Sütra daraus, daß es den Schluß des Kapitels über den Sandhi bildete. Daß in der nächsten Zeile ein größerer Abschnitt endete, geht mit Sicherheit aus dem von Doppelstrichen eingerahmten Kreise hervor, der sich am Anfang des Bruchstückes erhalten hat; dies Zeichen findet sich sonst nur am Schluß eines Kapitels.

Mit padavad in Zeile 2 begann das erste Sütra eines neuen Abschnittes, und es kann wohl als sicher gelten, daß in diesem die Karmapravacanīyas gelehrt wurden. Nach Pāṇ. 1, 4, 83ff. sind die Karmapravacanīyas ati, adhi, anu, apa, api, abhi, ā, upa, pari, prati, su. Man sollte also auch hier als Text des Sütra erwarten: padavad anv ā sv abhy adhy aty apy apo(pa pa)ri prati ca karma(pravacanīyāh). Die Lesung po ist aber unsicher, da das o-Zeichen auf dem rechten Aufstrich des pa aufgesetzt sein müßte; das akṣara sieht wie ein verstümmeltes ghe oder gho aus. Padavad bedeutet offenbar, daß die angeführten Wörter als Karmapravacanīyas wie selbständige Wörter gebraucht werden. Zeile 3 gehört dem Kommentar zu dem Sūtra an und läßt sich zu (karmaprava)canīyā iti veditav(y)ā yat karmapra(vacanī)yā iti vervollständigen.

11 und 12. Die beiden letzten Bruchstücke scheinen sich inhaltlich nahezustehen, wenn sie auch, nach dem Äußeren zu urteilen, kaum zu einem Blatt gehören können. Über die Vorderseite von Bl. 11 läßt sich nicht viel sagen; die Ergänzung von ... iyasamjñā zu (karmapravacan)iyasamjñā ist natürlich ganz unsicher. Mit Zeile 1 der Rückseite von Bl. 11 beginnt offenbar eine Auseinandersetzung des Kommentars über die Bedeutung der upasargas unter Anführung von Beispielen. In Bl. 11 R 2 finden wir parā; wahrscheinlich stand parā ity a(yam) da und es folgte die Angabe der Bedeutung von parā. In Bl. 12a 1 sind (n)iḥsṛtaḥ nirāṣrava(ḥ) Beispiele für nis. Mit dur ity ayam kutsād ... in Bl. 12a 2 wird offenbar die Bedeutung von dus angegeben; im Mahābhāṣya unter Pāṇ. 2, 2, 18 Vārtt. 4 findet sich dur nindāyām, was sich inhaltlich mit einem duḥ kutsāyām deckt. In Bl. 12a 3 sind vītāṣravaḥ vīta .. sicherlich Beispiele für vi; ob bhāvādiṣu

zu den Beispielen gehört oder den Sehluß der Bedeutungsangabe bildet, läßt sich kanm entscheiden. In Bl. 12b 2 handelt es sich um apa; apasabdam äha und apadese... werden Beispiele sein, ebenso wie die Worte pratyägatah putram in Bl. 12b 3 aus den Beispielen für prati zu stammen scheinen.

13. Aus dem kleinen Bruchstück ist nichts zu entuchmen.

Nach dem Kolophon auf Bl. 1 R 3 hieß das Werk, das die Handschrift enthielt. Kaumāralāta, wahrscheinlich ein Neutrum, zu dem ein Wort wie eyākaraņa oder šaklānušāsana zu ergänzen ist, also 'die von Kumāralāta verfaßte Grammatik'. Sicherlich ist auch das -ralātasya, das sich in dem Kolophon in 3 R 3 erhalten hat, zu dem Namen, sei es des Werkes, sei es des Verfassers, zu ergänzen; das wahrscheinlichste ist es mir, daß etwas wie kṛtau Kumāralātasya dagestanden hat '). Es läßt sich durch äußere Zeugnisse nicht beweisen, aber es ist bei der Ungewöhnlichkeit des Namens doch kanm zu bezweifeln, daß dieser Kumāralāta mit dem Verfasser der Kalpanāmaṇḍitikā ') identisch ist, die in dem Kolophon ebenfalls Āryakaumāralātā genannt und als das Werk des aus Takṣasilā stammenden Mönehes, des ehrwirdigen Kumāralāta, bezeichnet wird. Kumāralāta, der völliger Vergessenheit anheimgefallen zu sein schien, tritt uns jetzt also nicht nur als Dichter, sondern auch als Grammatiker entgegen.

Das Kaumāralāta war eine in Sūtras abgefaßte Sanskrit-Grammatik und bestand aus mehreren Büchern, von denen eines Sandhi hieß (1 R 3). Aus dem Bruchstück 1 ergibt sich, daß in diesem Buch auch die für das ganze Werk gültigen paribhāṣās gelehrt, und da solche Regeln naturgemäß im Anfang des Werkes gegeben werden, so kann es als sieher gelten, daß Sandhi das erste Buch der Grammatik war. Das Buch enthielt die Interpretationsregeln (paribhāṣā) und lehrte die technischen Ausdrücke (samjñā) und die Sandhiregeln. Ob die Regeln über die Karmapravacanīyas und Upasargas (11, 12) ebenfalls diesem Buch angehörten oder aus den nächsten stammen, läßt sieh nieht entscheiden. Es ist daher möglich, daß uns überhaupt nur Bruchstücke aus dem ersten Buch der Grammatik erhalten sind. Das Buch zerfiel in mehrere Kapitel, deren Bezeichnung sieh leider nieht feststellen läßt³). Ein kurzer Kommentar, der in unserer Handsehrift den Sūtras beigegeben ist, rührt vermutlich von Kumāralāta selbst her.

<sup>1)</sup> Der Ausdruck kṛti ist in den Unterschriften in der älteren Zeit beliebt. In dem Kolophon des Śūriputraprakaraṇa heißt es (oben S. 195): āryya-Suvarṇṇā-kṣiputrasyāryy-Āśvaghoṣasya kṛtiś Śūradvatīputrapprakaraṇaṃ samāptaṃ. In einer Palmblatthandschrift unserer Sammlung schließt ein lyrisches Gedicht: kṛtir bhadanta..... sya. Auch am Schluß des Saundarananda steht: ārya-Suvarṇākṣīputrasya Sāketakasya bhikṣor ācārya-bhadant-Āśvaghoṣasya mahākaver mahāvādinaḥ kṛtir iyam.

<sup>2)</sup> Weder die Ausführungen Lévis, JA. CCXI, S.95ff., noch die Nobels, GN. 1928, S.295ff., können mich veranlassen, meine Ansicht über den Verfasser und den Titel dieses Werkes zu ändern. Vielleicht wird sich später eine Gelegenheit finden, auf die Sache zurückzukommen.

<sup>3)</sup> Siehe die Bemerkungen S. 690 f.

Das Kaumāralāta ist ein formell und inhaltlich durchaus selbständiges Werk. Was die Terminologie betrifft, so müssen wir natürlich zwischen der in den Sūtras verwendeten und der des Kommentars unterscheiden; im Kommentar werden öfter die im Sūtra gebrauchten Ausdrücke durch die allgemein bekannten ersetzt. Technische Ausdrücke, die wir mit Sicherheit oder großer Wahrscheinlichkeit für den Text des Sūtras feststellen können, sind die folgenden.

pada, Wort, in 4 V 3 padād iti kasmāt, wo padāt offenbar aus dem Sūtra stammt. Hier ist pada im Sinne des Pāṇineischen suptinantaṃ padam (1, 4, 14) gebraucht, ebenso wohl in padavat im Sūtra 10 R 2. Im Kommentar findet sich pada noch 2 R 2.

pratyaya, Suffix (?), in 8 V 3f. im Sūtra: pau pratyayo . . . . ti und im Kommentar: . . rvvikārapratyaya ity uktarūpotra pratyayo . . und na ca . . parah pratyayah svāsthyam.

karma(pravacanīya) in 10 R 2 im Sūtra, in 10 R 3 im Kommentar. yuga, Kompositum (?), in 5 V 2, 3 im Kommentar, aber im Zitat aus dem Sūtra.

ekatva, Singular, in 8 R 2 im Sūtra.

bahutva, Plural, in 8 V 4 im Sūtra.

dvitva, Dual, in 8 R 1 nur im Kommentar, aber aus dem Sūtra übernommen. Daneben wird im Kommentar in 8 R 2 das gewöhnliche dvivacana gebraucht.

āmantrita, Vokativ, in 8 R 2 im Sūtra.

bindu, Anusvāra, in 9 V 3 im Sūtra, in 9 V 1 im Kommentar.

 $bind\bar{u}$ , Visarjanīya, in 10 V 2 im Kommentar, aber höchst wahrscheinlich aus dem Sūtra übernommen.

vajra, Jihvāmūlīya, in 1 V 2 im Kommentar, aber, wenn überhaupt richtig, wahrscheinlich aus dem Sūtra übernommen.

sva, homogen (savarṇa), in 1 V 2: sve pur iti, das Sūtrazitat des Kommentars ist, und in 5 V 2, 3 im Kommentar: sve yuge, das sicherlich aus dem Sūtra stammt.

varna, Laut, zur zusammenfassenden Bezeichnung des kurzen und des langen Vokals dienend, in 6 R 4 im Sütrazitat: avarna i(varne) e.

Nur aus dem Kommentar nachweisbar sind die folgenden Ausdrücke. śabda, Wort, in 4 R 2 khalu ity asya śabdasya, 4 R 4...p. śab(d)ot(r)a vibhāṣām nivartayati.

abhidheya, Substantiv, in 5 V 2: hemantādişv abhidheyeşu.

nipāta, Partikel, in 3 R 2.

plu(ta), Vokal von drei Moren, in 6 R 2.

svastha, unverändert (pragrhya), in 8 R 2; svāsthya in 8 V 4. ādi, Wortanlaut, in 6 V 2.

anta, Wortauslaut, in 6 V 2; antya, im Wortauslaut stehend, in 5 V 2, 9 R 2; antagata, dasselbe, in 9 V 3.

para, folgend, in 4 V 4:  $(ed)o(dbhy)\bar{a}m$  parasya akārasya, 10 V 2: eṣa- $(s\bar{a}bhy\bar{a}m)$  parau  $bind(\bar{u})$ .

pūrva, vorausgehend, in 9 V 2: makāraḥ saha pūrveņa.

samjñā. technische Bezeichnung, in 1 R 4; 2 R 1; 5 R 4; 11 V 4; 11 R 1; 13 b 2.

Von den willkürlich gebildeten Termini darf man annehmen, daß sie sämtlich aus der Sprache des Sütratextes stammen, auch wenn sie nur im Kommentar erhalten sind. Das gilt z. B. von luk, das den Schwund eines Lautes bezeichnet und sechsmal im Kommentar vorkommt. Das, wofür luk substituiert wird, steht entweder im Genitiv, wie in 4 V 4: (ed)o(dbhy)ām parasya akārasya lug bhavati; oder im Nominativ, wie in 4 R 2: khalu ity asya sabdasya lakāro vibhāsayā lug bhavati; 4 R 4 yakāravakārau lug . .1); 9 V 2 makārah saha pūrvena lug bhavati; siehe ferner 4 R 1 ity atra lug ast(i); 10 V 3 (ity a)tra lug bhavati. Im Kommentar wird in 4 R 3 auch lupta gebraucht. Die übrigen derartigen Termini sind leider zum Teil ganz unverständlich. In 1 R 4 wird die samjñā ra, wie es scheint, für eine Reihe von Lauten gelehrt; bei der Lückenhaftigkeit des Textes läßt sich aber nicht sagen, welche Laute gemeint sind. Völlig dunkel sind die Sütrabruchstücke phünām paśc ... in 1 R 3 und dve castve ya ... in 1 R 4. Ebenso unklar ist es, wie das .. ghthau in 9 V 3 zu verstehen ist, obwohl es im Kommentar durch adhy aghy aṭhāv iti umschrieben wird. Für das thu, das 4 R 2f. im Kommentar in sathur apy athur api, na sathur luptah erscheint, läßt sich die Bedeutung 'der vorhergehende Laut' wahrscheinlich machen. Das Gegenstück, 'der folgende Laut', scheint durch pu bezeichnet zu werden. Diese Bedeutung würde jedenfalls in 5 R 2 sa khalu sapur ikārībhavati; 5 R 3 sapur ir vo bha(vişyateh); 5 R 4 sapur ikārī... passen und dürfte auch in 1 V 3 sve pur iti; 8 V 3f. pau pratyayo . . . . ti, tat syāt pāv iti vorliegen.

Konsonanten werden in den Sütras mit dem a-Vokal oder ohne ihn angeführt; so in 5 R 3 vo bha . .; 9 R 2 jajhañeşu tu ñ; 9 R 3 ḍaḍhaṇeṣu tu ṇ. Im Kommentar wird ñ in 9 R 2 durch ñakā(ra) erklärt. Diese Art der Bezeichnung von Konsonanten ist im Kommentar die gewöhnliche; so nakāra 9 V 3; 9 R 2, makāra 9 V 1; 9 V 2, yakāra 4 R 4, lakāra 4 R 2, vakāra 4 R 4, śakā(ra) 9 V 4, ṣakāra 9 V 4. Doch finden sich im Kommentar auch die durch Anfügung von a gebildeten Bezeichnungen; so in 9 R 2, in Anlehnung an das Sūtra, jajhañeṣu, ferner in 9 V 4 cachayoḥ, ṭaṭhayoḥ, 9 V 3 dha (?), 1 R 4 pa (?).

¹) Die naheliegende Ergänzung bhavataḥ läßt sich mit den erhaltenen Buchstabenresten nicht recht vereinigen.

Die Vokale wurden in den Sūtras zum Teil jedenfalls ohne jeden Zusatz angeführt. Ein sicheres Beispiel ist e in dem Sūtra avarņa i(varņe) e in 6 R 4; ein anderes vielleicht o in 7a 3. Flektiert erscheint i als iḥ in 5 R 3 in sapur ir vo bha.., das wahrscheinlich ein Zitat aus dem Sūtra ist. Als et, ot erscheinen e, o im Kommentar in 4 V 4: (ed)o(dbhy)ām, das allerdings zum Teil ergänzt ist, aber als sicher gelten kann. Im allgemeinen werden aber im Kommentar auch die Namen der Vokale durch Anfügung von kāra gebildet: akāra 4 V 4; ikār(ī)bhūtaḥ 5 R 1; ikārībhavati 5 R 2; ikārī... 5 R 4; aukāra 8 R 1.

Für die Bezeichnung der Konsonanten und Vokale, wie sie in den Sūtras des Kaumāralāta zutage tritt, lassen sich auch aus Pāṇinis Sūtras Belege anführen. Wie Kumāralāta verwendet auch Pāṇini häufig das vā, um die fakultative Gültigkeit einer Regel auszudrücken. Sicherlich war auch der Gebrauch der Kasus in der technischen Sprache der Sütras im Kaumāralāta der gleiche wie bei Pāṇini. Nach der Regel tasminn iti nirdiște pūrvasya (P. 1, 1, 66) steht der Lokativ z. B. in den Sūtras jajhañeșu tu ñ (9 R 2), dadhanesu tu n (9 R 3), nach der Regel tasmād ity uttarasya (P. 1, 1, 67) der Ablativ in dem aus dem Sütra stammenden padāt in 4 V 3. Für die Verwendung des Genitivs nach der Regel sasthī sthāneyogā (P. 1, 1, 49) fehlt ein Beispiel aus dem Sūtra-Text; aus dem Kommentar läßt sich die Stelle (ed)o(dbhy)ām parasya akārasya lug bhavati in 4 V 4 anführen. Eine Paribhāṣā aber wie (piṇḍayitvo)ktam anukramāt in 1 R 2 kennt Pāṇini nicht, und auch sonst besteht in der Terminologie zwischen dem Kaumāralāta und der Aṣṭādhyāyī nur geringe Übereinstimmung. Von den aus den Sütras nachweisbaren Ausdrücken finden sich pada, karmapravacanīya, varņa, pratyaya, āmantrita und luk bei Pāṇini wieder, aber nur die ersten drei werden, soweit sich erkennen läßt, in beiden Werken in demselben Sinne gebraucht. Für pratyaya läßt sich das nicht behaupten, solange die Stelle, in der es im Kaumāralāta erscheint, nicht gedeutet ist. In dem Sūtra ekatvam āmantrite yatibhikşvoh in 8 R 2 würde Pāṇini vermutlich sambuddhau anstatt āmantrite oder gar anstatt ekatvam āmantrite gebraucht haben, da er in 2, 3, 49 für den Vokativ des Singulars ausdrücklich die samjnā sambuddhi vorschreibt. Sicherlich wird luk hier in umfassenderer Bedeutung gebraucht als bei Pāṇini. Dort wird luk auf das Nichterscheinen eines Suffixes beschränkt (1, 1, 60: adarsanam lopah; 1, 1, 61: pratyayasya lukslulupah); im Kaumāralāta wird es von dem Schwund des l in khalu, dem Schwund eines anlautenden a nach e und o usw. gebraucht. Von den übrigen willkürlich gebildeten samjñās läßt sich bei Pānini keine nachweisen<sup>1</sup>). Ebensowenig kannte Pāṇini den Ausdruck yuga. ekatva, dvitva, bahutva braucht er ekavacana, dvivacana, bahuvacana2), für

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Pu kommt allerdings bei Pāṇini vor, bezeichnet dort aber die Labiale, was für das Kaumāralāta nicht in Betracht kommt.

<sup>2)</sup> Im Mahābhāṣya kommen ekatva usw. oft genug vor, aber sie sind nicht

bindu anusvāra, für bindū visarjanīya, für vajra (?) hka (8, 3, 37), für sva savarņa. Unverkennbar hat sich Kumāralāta bei der Wahl seiner Termini genau so wie die späteren Grammatiker von dem Bestreben leiten lassen, Pāṇini an Kürze des Ausdruckes zu übertreffen. Abgesehen von dem unsicheren vajra haben in allen Fällen seine saṃjñās zwei oder drei Silben weniger als die Paṇineischen. Von Interesse ist es auch, daß drei der saṃjñās, bindu, bindū und vajra (?), mit Rücksichtnahme auf die Schrift gebildet sind. Kumāralāta scheint überhaupt sein Werk mehr für das Lesen als für den mündlichen Vortrag bestimmt zu haben; eine Verbindung ghṭh, wie sie in dem Schluß des Sūtra . . ghṭhau ca binduḥ in 9 V 3 vorliegt, läßt sich doch eigentlich nicht sprechen, sondern ist nur für das Auge erfaßbar.

Auch inhaltlich deckt sich Kumāralātas Werk keineswegs mit dem Pāṇinis. Bedenkt man die Beschränktheit des zur Vergleichung stehenden Materials und berücksichtigt man, daß sich bei der Lückenhaftigkeit des Textes höchstens feststellen läßt, was Kumāralāta etwa geändert oder hinzugefügt, nicht aber, was er fortgelassen hat, so ist die Zahl der Verschiedenheiten sogar erheblich. Pāṇini 6, 1, 109 faßt den zwischen auslautendem e und o und anlautendem a eintretenden Sandhi als die Substitution des ersten Vokals für die beiden zusammenstoßenden Vokale auf; ebenso Candra 5, 1, 115; Śākaṭāyana 1, 1, 94. Nach Kumāralāta kommt der Sandhi, wie aus 4 V 4 deutlich hervorgeht, durch Schwund des anlautenden a zustande1). Kumāralāta lehrt in 5 V 2ff., daß Wörter wie hemanta usw. aus hema und anta entstanden seien, wahrscheinlich in der Weise, daß die beiden zusammenstoßenden a durch die Kürze eines der beiden Vokale ersetzt werden. Pāṇini kennt eine solche Regel überhaupt noch nicht; sie ist erst von Kātyāyana aufgestellt worden, aber die Gaņas im Mahābhāṣya und im Kaumāralāta sind, wie oben gezeigt, verschieden. Den anderen Grammatiken völlig unbekannt ist, soweit ich sehe, Kumāralātas Regel in 8 R 2, daß das auslautende e und o im Vokativ von vati und bhiksu stets unverändert bleibe2). Wenn Kumāralāta in 8 R 3 das Unterbleiben des vokalischen Sandhi nicht nur für metrische und kanonische Texte, sondern auch mit Rücksicht auf die Deutlichkeit des Sinnes ge-

Synonyma, wie eine Stelle wie 1, 229, 15 zeigt: tasyaikatvād ekavacanam eva prāpnoti. In der Kāśikā zu Pāṇ. 1, 2, 51 aber heißt es vacanam ekatvadvitvabahutvāni, und Amarakośa 2, 9, 83f. werden ekatva usw. ebenfalls im grammatischen Sinne gebraucht:

vimšatyādyāḥ sadaikatve sarvāḥ saṃkhyeyasaṃkhyayoḥ | saṃkhyārthe dvibahutve stas tāsu cānavateḥ striyaḥ ||

<sup>1)</sup> Hemacandra hat das aufgegriffen. Er lehrt 1, 2, 27 edotah padänte 'sya luk, wo luk in demselben Sinne gebraucht ist wie im Kaumāralāta.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Man könnte annehmen, daß diese Regel 'ārṣe' gelte. Da diese Bestimmung nicht aus dem vorhergehenden Sütra fortgelten kann, müßte das Sütra dann yatibhikṣvor ārṣe schließen. Die Reste des Zeichens, das hinter yatibhikṣvo stand, lassen aber erkennen, daß es ein Visarjanīya war.

stattet, so formuliert er damit in einer Regel etwas, was im praktischen Gebrauch der Sprache wohl zu allen Zeiten üblich war, aber von den Grammatikern sonst nicht anerkannt wird<sup>1</sup>).

Die wichtigsten Zusätze sind natürlich die Regeln, die durch die Berücksichtigung der Sprache des buddhistischen Sanskrit-Kanons bedingt sind. Es handelt sich meist um Regeln, die ārṣe fakultative Gültigkeit haben. So kann 'in der Sprache der Rṣis' der Schwund eines a hinter e und o unterbleiben (4 V 4), das l in khalu samt dem vorhergehenden Vokal oder ohne ihn schwinden (4 R 2), bhaviṣyati zu bheṣyati (5 R 1f.), bhāvayati usw. zu bhāveti usw. werden (5 R 2ff.), das auslautende m unter gewissen Bedingungen samt dem vorhergehenden Vokal schwinden (9 V 2)²), der Schwund des Visarjanīya von eṣaḥ und saḥ auch vor anderen Lauten als dem kurzen a unterbleiben (10 V 2). Allgemein wird, wie schon bemerkt, die Nichtveränderung eines Vokals vor folgendem Vokal in der Sprache der Rṣis und in metrischen Texten gelehrt (8 R 3). Auch die verlorengegangenen Regeln über die Plutierung sind, wie der Kommentar angibt, mit Rücksicht auf die Sprache der Rṣis gegeben, 'denn es gibt kein Pluta außerhalb des Ārsa' (6 R 2).

Diese Regeln über das Ārṣa und die im Kommentar dazu angeführten Beispiele sind für die Beurteilung des Textes des Sanskrit-Kanons nicht ohne Wert. Auch die wenigen Stellen, die vorläufig in unseren turkestanischen Handschriften nachweisbar sind, lassen erkennen, daß der Text zu Kumāralātas Zeit nicht überall genau mit dem in unseren Handschriften erhaltenen übereinstimmt. Der Schluß der ersten Halbstrophe von Udänav. 4, 38 wird in 4 R 1 als .. ye apramattas car(i)sya(ti), in 6 R 3 als .. rmavinaye ap(rama)tto viharisyati zitiert. Wie oben gezeigt, lautet die Zeile in unseren Handschriften yo hy asmim dharmavinaye tv apramatto bhavişyati, aber carişyati wird durch das Divyāvadāna und die tibetische Übersetzung, viharisyati durch den Pali-Kanon und das Kharosthī Dharmapada gestützt. Nach der Grammatik 4 R 1 lautete der Anfang von Ud. 4, 1 apramādomrtapadam, aber in unseren Handschriften steht apramādo hy amṛtapadam, in genauerer Übereinstimmung mit Dhp. 21 appamādo amatapadam und Dharmapada apramadu amadapada. Ud. 16, 14 wird im Kommentar in 5 R 3 als kṛṣṇān dharmān viprahāya suklān bhā(ve)ta bhi-

<sup>1)</sup> Böhtlingk, Bull. Acad. Imp. St-Pétersbourg, Classe des Sciences Historiques III, 123 führt allerdings eine Kārikā an:

samhitaikapade nityā nityā dhātūpasargayoļ |
nityā samāse vākye tu sā vivakṣām apekṣate ||
die etwas abweiehend auch in Bharatamallikas Mugdhabodhinī zu Bhaṭṭik. 10, 19
zitiert wird:

sandhir ekapade nityo nityo dhātūpasargayoh | sūtreṣv api tathā nityah saivānyatra vibhāṣitā ||

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In diesem und den beiden vorhergehenden Fällen ist das värse im Text nicht erhalten, aber mit Sieherheit zu ergänzen.

ksa(vah) zitiert; in den Handschriften steht kṛṣṇām dharmām viprahāya śuklām bhāvayata bhikṣaraḥ. Ud. 29, 33 sehloß nach 10 V 3 sa vai uttamapūrusa(h), in den Handschriften sa vai tūttamapūrusali. Im ganzen scheint der Text, der Kumāralāta vorlag, prakritischer gefärbt gewesen zu sein als der uns in den späteren Handschriften erhaltene. Erst in diesen ist ohne Rücksicht auf das Metrum bhäveta durch die richtige Sanskrit-Form bhāvayata ersetzt worden, und um den im Sanskrit nicht geduldeten Hiatus zu tilgen, zwischen dharmavinaye und apramattale und zwischen vai und uttama pūrusaļi ein simloses tu eingeschoben worden. Anderseits ist apramādomṛtapadam die tadellose Sanskritisierung des alten Textes, während sich in den Handschriften noch der unregelmäßige Sandhi zeigt, der offenbar erst nachträglich durch den Einschub des hi beseitigt ist. Das Zitat von Ud. 16, 14 ist auch deswegen von Interesse, weil es zeigt, daß die in den gewöhnlichen turkestanischen Handschriften übliche Ersetzung des auslautenden n durch den Anusvära keineswegs eine Eigentümlichkeit des Sanskrits des buddhistischen Kanons ist. sondern den turkestanischen Schreibern zur Last fällt.

Schließlich ist aber mit allen diesen Einzelheiten die Bedeutung, die die Wiederauffindung des Kaumāralāta für uns hat, nicht erschöpft. Diese Grammatik wirft ein helles Streiflicht auf die ganze Strömung des indischen Geisteslebens in den ersten Jahrhunderten n. Chr. Schon in vorchristlicher Zeit war der alte Kanon ins Sanskrit übertragen worden. Man war sich in den buddhistischen Kreisen offenbar darüber klar geworden, daß man die Brahmanen, die Träger der Bildung, nicht für die Lehre des Meisters gewinnen könnte, wenn man ihnen die heiligen Schriften nicht in Sanskrit, in der Sprache der sissa, entgegenbrächte. Man war aber der Schwierigkeiten der Übertragung nicht Herr geworden. Insbesondere hatte man in den Übersetzungen der alten Dichtungen, die in Magadha in der Volkssprache entstanden und in den Kanon aufgenommen waren, unter dem Zwang des Metrums in zahlreichen Fällen die prakritischen Formen des Originals beibehalten müssen. Man wird das zunächst als einen Mangel empfunden haben, aber als einen unvermeidlichen, mit dem man sich abfinden mußte. Durch die Annahme des Sanskrits als der Kirchensprache hatte jedenfalls der Buddhismus dem Brahmanentum gegenüber seinen Anspruch auf Gleichberechtigung zum Ausdruck gebracht, und man schritt auf dem eingeschlagenen Wege weiter. In dem Kāvya, dessen Anfänge in die vorchristliche Zeit zurückgehen, hatte der Brahmanismus eine schöne Literatur geschaffen; mit dem zweiten Jahrhundert n. Chr. setzt das Streben ein, dieser Literatur eine Dichtung gegenüberzustellen, die die buddhistische Gedankenwelt in der Form und der Sprache des brahmanischen Kāvya verkündete. Zahlreiche Proben dieser buddhistischen Lyrik, Didaktik und Epik der älteren Zeit sind uns in Bruchstücken in Palmblatthandschriften erhalten, die aus dem Sande Ostturkestans geborgen sind, aber auch in den

Bibliotheken Nepals sind umfangreiche Reste zutage gekommen. Mehr und mehr sind im Laufe der letzten Jahrzehnte aus dem Dunkel, das über der Überlieferung lag, drei Namen von Männern ans Licht getreten, in denen wir die Begründer des buddhistischen Kävya erblicken dürfen: Mätrceta, Aśvaghoṣa und Kumāralāta. Mātṛceṭa wurde durch seine Buddhastotras der Vater der buddhistischen Hymnenpoesie; Aśvaghosa schuf in seinem Saundarananda und seinem als Gegenstück zum Rāmāyana gedachten Buddhacarita die buddhistische Epik, in seinem Säradvatīputraprakaraņa und wahrscheinlich noch anderen Schauspielen das buddhistische Drama; Kumāralāta bildete das alte volkstümliche Ākhyāna zu der eleganten, aus Prosa und Vers gemischten buddhistischen Erzählung um. Kumāralāta aber hat sich nicht nur als Dichter betätigt; er war, wie wir jetzt sehen, bemüht, seinen Glaubensgenossen auch das sprachliche Verständnis ihrer heiligen Schriften und der neuen Kāvyaliteratur zu erschließen. Für eine 'buddhistische' Sanskritgrammatik lag vermutlich ein starkes Bedürfnis vor. Den Buddhisten, die den Veda ablehnten, wird der Zutritt zu den Schulen der brahmanischen Lehrer kaum offengestanden haben; in den buddhistischen Klöstern aber wird man nicht gern Pāṇinis Werk mit seinen zahlreichen Hinweisen auf die vedische Sprache benutzt haben. Selbstverständlich hat Kumāralāta die Regeln Pāṇinis über den vedischen Sprachgebrauch fortgelassen. Anstatt dessen hat er Regeln über die Sprache des buddhistischen Sanskritkanons hinzugefügt. Das zeigt, daß zu seiner Zeit der Kanon bereits von dem Schimmer ehrwürdigen Alters umflossen war. Man sah in den zahllosen Prakritismen, die er enthielt, nicht mehr Verstöße gegen die Reinheit der Sprache, sondern Altertümlichkeiten. Die Ersetzung des chandas des Pāṇini durch das ārṣa läßt das Machtbewußtsein erkennen, das die buddhistische Kirche in jener Zeit erfüllte. Dem Veda wird das Wort des Meisters und seiner Jünger entgegengestellt, und es wird für dieses dieselbe Autorität beansprucht wie für den Veda. Ŗṣis waren es, die den Veda geschaut hatten; Rṣis waren es aber auch gewesen, die die alten Texte des Kanons verkündet hatten 1).

Die Bruchstücke bereichern schließlich unsere Kenntnis der indischen Wissenschaft nicht nur durch die Kunde, die sie uns von einer alten, völlig verschollenen Grammatik des Sanskrit geben, sie liefern auch einen Beitrag zur Entstehungsgeschichte gerade des Werkes, das diese Grammatik, wie es scheint, später völlig verdrängte, des Kātantra. Ich habe bereits in den Erläuterungen zu dem Text gelegentlich auf Übereinstimmungen zwischen dem Kaumāralāta und dem Kātantra hingewiesen. Das erste Buch des Kaumāralāta heißt Sandhi; denselben Namen trägt das erste Buch des Kātantra. Der beim Zusammenstoß eines auslautenden e und o mit einem anlautenden a entstehende Sandhi wird im Kaumāralāta wie im Kātantra

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In späterer Zeit haben bekanntlich auch die Jainas die Sprache ihrer Sūtras ārṣa genannt; siehe Pischel, Grammatik der Prakrit-Sprachen § 16.

als Schwund des a aufgefaßt, während Pāņini (6, 1, 109) und seine Nachfolger die Substitution des ersten Vokals für beide Vokale lehren. Das Sütra selbst hat sich in den Bruehstücken nicht erhalten, läßt sich aber nach dem Kommentar in 4 V 3f. mit großer Wahrseheinlichkeit als edodbhyām padād ato luk rekonstruieren. Im Kātantra (1, 2, 17) lautet das Sūtra cdot paraļi padānte lopam akāraļi. Im Kommentar in 6 R 4 wird ein Sutra zitiert, das sich mit Sicherheit zu avarna i(varne) e ergänzen läßt. Genau so lautet im Kātantra Sūtra 1, 2, 2. Wenn das Kaumāralāta eine besondere Regel über das Zusammentreffen des a-Vokals mit dem i-Vokal latte, so können wir sicher sein, daß es auch wenigstens das Zusammentreffen des a-Vokals mit dem u- und r-Vokal in besonderen Regeln behandelte, genau wie das Kātantra (1, 2, 3; 4). Aus dem Wortlaut des Sūtra ergibt sieh weiter, daß im Kaumāralāta ebenso wie im Kātantra die Substitution des e, o und ar für den a-Vokal und der Sehwund des folgenden Lautes gelehrt war. Pāṇini lehrt 6, 1, 87 (ād guṇaḥ) die Substitution von Guṇa (e, o, a) für den vorhergehenden und den folgenden Laut; aus 1, 1, 51 (ur an raparah) ergibt sich, daß dem für den r-Vokal substituierten a ein r folgen muß. Das Sütra über die Unveränderlichkeit des i des Nom. Plur. Mask. amī ist im Kaumāralāta bahulvam amī 8 V 4, im Kātantra 1, 3, 3 bahuvacanam amī. Pāņinis Regel 1, 1, 12 adaso māt ist umfassender. Die Pragrhyasehaft des  $\bar{\imath}$ ,  $\bar{u}$ , e einer Dualform war im Kaumāralāta sicherlieh in der Form gelehrt, daß die Unveränderlichkeit (des Auslauts) eines Duals mit Ausnahme eines (auf) au auslautenden bestimmt war (8 R 1). Das Sütra lautete wahrscheinlich dvitvam anau; im Kātantra 1, 3, 2 ist es dvivacanam anau. Bei Pāṇini 1, 1, 11 ist die Regel positiv gefaßt: id ūd ed dvivacanam pragrhyam. Engste Übereinstimmung im Wortlaut tritt auch in den Regeln über die Veränderungen des auslautenden n zutage. Den Sūtras jajhaneşu tu n, dadhaneşu tu n (9 R 2f.) des Kaumāralāta entsprechen im Kātantra 1, 4, 12; 14: jajhañaśakāreşu ñakāram, dadhanaparas tu nakāram. Pāņinis Regeln (8, 4, 40; 41) sind umfassender und weichen auch in der Form stark ab: stoh ścunā ścuh; stunā stuh. Auch die Beispiele im Kommentar des Kaumāralāta kehren zum Teil im Kommentar des Kātantra wieder. Die Reihe ne anam nayanam nai akah nāyakah po anam pavanam pau akalı pāvakalı (4 V 2) steht ebenso in dem turkestanischen Kommentar zu Kāt. 1, 2, 12—151); dadhi idam dadhīdam und pitr rṣabhaḥ pitrsabhah (5 V 1) finden sich in dem turkestanischen Kommentar und bei Durgasimha zu Kāt. 1, 2, 1.

Da für die Vergleichung alle Regeln des Kaumāralāta, die sich auf die Sprache des Kanons beziehen, von vornherein wegfallen und eine Reihe anderer, die vorläufig nicht oder nicht hinreichend gedeutet sind, ebenfalls beiseite bleiben müssen, das Materialalso sehr beschränkt ist, muß die Zahl der Übereinstimmungen zwischen Kaumāralāta und Kātantra als verhältnis-

<sup>1)</sup> Über die Variante po anah pavanah siehe die Bemerkung S. 693.

mäßig groß bezeichnet werden, und es erscheint mir ausgeschlossen, daß sie auf Zufall beruhen sollten. Das eine Werk muß vielmehr von dem anderen abhängig sein. In allen Fällen, wo sich ein Unterschied in der Sprache der Sütras zeigt, verwendet das Kätantra anstatt der kurzen Ausdrücke des Kaumāralāta, ohne Rücksicht auf Silbenersparnis, die gewöhnlichen, ohne weiteres verständlichen Ausdrücke; so steht in den angeführten Sütras padante anstatt padat, lopam anstatt luk, bahuvacanam anstatt bahutvam, dvivacanam anstatt dvitvam, ñakāram anstatt ñ, dadhanaparah anstatt dadhanesu, nakāram anstatt n. Der gleiche Unterschied tritt an anderen Stellen zutage; anstatt bindu gebraucht das Kātantra anusvāra (1, 1, 19; 1, 4, 15), anstatt bindū visarjanīya (1, 1, 16; 1, 5, 1), anstatt vajra¹) jihvāmūlīya (1, 1, 17; 1, 5, 4), anstatt sva savarņa (1, 2, 1; 8). Samjñās wie pu und thu kennt das Kātantra nicht; es sagt dafür para (1, 2, 1; 8) und pūrva (1, 4, 4). Die Verschiedenheit in der Terminologie der beiden Werke kann indessen die Frage der Priorität so wenig entscheiden wie die Verschiedenheit ihres Gesamtcharakters. Es ist an und für sich sehr wohl denkbar, daß Kumāralāta ein Elementarbuch wie das Kātantra zu einer vollständigen 'buddhistischen' Grammatik erweiterte und dabei nach dem Muster Pāninis, aber vielfach über ihn hinausgehend, eine neue Terminologie schuf; ebensogut könnte aber auch das Kātantra ein Auszug aus dem Kaumāralāta sein, unter Weglassung der zu speziellen, besonders aller auf die Sprache des buddhistischen Kanons bezüglichen Regeln und unter Vereinfachung der technischen Sprache. Auffällig ist es allerdings, daß im Kātantra, das 1, 3, 2 und 3 für Dual und Plural die samjñās dvivacana und bahuvacana gebraucht, im weiteren Verlauf des Werkes die im Kaumāralāta erscheinenden Ausdrücke dvitva und bahutva verwendet (2, 1, 19; 3, 42; 4, 5; 3, 5, 19; 6, 33). Aus Pāṇini kann Śarvavarman sie nicht genommen haben, da dieser nur dvivacana und bahuvacana gebraucht. Daß er sie selbst geschaffen haben sollte, ist unwahrscheinlich, da ihm sonst nichts an Kürzung des Ausdruckes gelegen ist. So liegt die Annahme am nächsten, daß er sie aus seiner Quelle übernahm, die dann das Kaumāralāta gewesen sein müßte. Das ist eine Einzelheit, der man vielleicht nicht allzuviel Gewicht beilegen darf. Es kommt aber etwas anderes hinzu, was meiner Ansicht nach entschieden für die Abhängigkeit des Kātantra vom Kaumāralāta spricht.

Das Kātantra geht bekanntlich noch unter zwei anderen Namen, Kalāpa und Kaumāra. Der Kommentar des Suṣeṇa Kavirāja nennt sich Kalāpacandra, der Kommentar des Raghunandana Kalāpatattvārṇava. Im Eingangsvers des von Rāmacandra Cakravartin verfaßten Pariśiṣṭaprabodha wird die Grammatik Kalāpatantra genannt. Kaṇṭhahārakavi, der Verfasser des Carkarītarahasya, nennt sich selbst Kalāpādhyāpanārataḥ

<sup>1)</sup> Siehe aber S. 690.

und spricht von Kalāpacandraviduro Durgasiṃhaḥ¹). Bhaṭṭojidīkṣita zitiert die Kalāpānusāriṇaḥ²). Auch in dem Nepālamāhātmya 28, 22³) heißt es:

iti tasya vacah śrutvā Kumāro 'mitavikramah | Kalāpākhyaṃ vyākaraṇaṃ dadau kṛtvā dvijanmane ||

Ebenso ist Kalāpa die gewöhnliche Bezeichnung des Werkes in den tibetischen Übersetzungen. Schiefner, Bull. Ac. St-Pétersbourg, Cl. des Sciences Hist. IV, 295ff. führt die folgenden Titel auf: 3612 Ka.lā. paḥi. mdo = Kalāpasūtra; 3613 Cha. bsags. kyi. mdoḥi. hgrel. pa = Kalāpasūtravṛtti (des Durgasiṃha); 3614 Ka.lā. paḥi. hgrel. pa. ñuṅ. hu.la. slob. ma.la. phan. pa = Kalāpalaghuvṛtti Śiṣyahitā; 3723 Ka.lā. paḥi. byins. kyi. mdo = Kalāpadhātusūtra; 3725 Ka.lā. paḥi. 'u. na.la. sogs. paḥi. mdo = Kalāpa-Uṇādisūtra; Liebich GN. 1895, S. 277 fügt noch hinzu 3722a Ka.lā. paḥi. mdoḥi. hgrel. pa. slob. ma.la. phan. pa = Kalāpasūtravṛtti Śiṣyahitā. Der Name Kālāpaka findet sich, soweit ich sehe, nur Kathāsaritsāgara 7, 13, wo er durch das Metrum gesichert ist4). Dort sagt Kārttikeya zu Śarvavarman, daß die neue Grammatik, wenn er ihm nicht in die Rede gefallen wäre, die Paṇineische verdrängt hätte;

adhunā svalpatantratvāt Kātantrākhyam bhaviṣyati | madvāhanakalāpasya nāmnā Kālāpakam tathā ||

Daß das Kātantra seinen Namen deswegen führte, weil es ein kurzes Lehrbuch war, mag richtig sein; die Angabe, daß das Werk nach dem Schweif des Reittieres des Kumāra, des Pfaus, Kālāpaka genannt sei, wird wohl niemand ernst nehmen. Liebich, Einführung I, S. 6, meint. der Name weise darauf hin, daß Śarvavarman der von Kalāpin gestifteten Śākhā des schwarzen Yajurveda angehörte. Allein diese Vermutung schwebt völlig in der Luft. Angenommen selbst, daß Sarvavarman ein Kālāpa war, so würde seine Grammatik Kālāpaka doch nur dann genannt sein, wenn sie in der Schule der Kālāpas gebraucht wurde. Das Kātantra macht aber doch wirklich nicht den Eindruck, das Lehrbuch einer vedischen Schule zu sein, und außerdem läßt sich auch die kaum später, aber entschieden besser bezeugte Namensform Kalāpa mit dieser Erklärung nicht vereinigen. Ich möchte eine ganz andere Deutung vorschlagen. Nach Sähitvadarpana 558 ist kalāpaka eine Gruppe von vier Strophen, die inhaltlich einen Satz bilden; ein Beispiel mit der Unterschrift caturbhih kalāpakam findet sich z. B. Prabhāvakacaritra 12, 107—1105). Sollte man nicht auch

<sup>1)</sup> Siehe Eggeling, Catalogue of the Sk. MSS. in the Library of the India Office, Part II, Nos. 750, 759, 767, 783.
2) Aufrecht, Cat. Ox. 162b.

<sup>3)</sup> Lacôte, Essai sur Guṇāḍhya et la Bṛhatkathā, S.297.

<sup>4)</sup> In der Brhatkathāmanjari 1, 3, 48 fehlt der Name; hier heißt es kurz nur:

pratijnāyeti tapasā vilokya varadam Guham |
sa Kātantrena nrpatim māsais cakre bahusrutam ||

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Denkschriften der Wiener Akad. der Wiss. Phil.-Hist. Kl. 37, 1, 232 f.

ein größeres literarisches Werk, das aus vier Büchern besteht, kalāpaka oder kalāpa genannt haben? Eine solche Bezeichnung würde für das Kātantra, für das, wie oben gezeigt, die Vierteilung charakteristisch ist, vortrefflich passen. Etwas Ähnliches hat offenbar auch Tāranātha in dem Namen gesucht. Von Somadevas Kālāpaka, dessen Richtigkeit mir sehr zweifelhaft ist, und seiner Erklärung weiß er nichts; er sagt¹): 'Früher wurde in den in Tibet bekannten Geschichten erzählt, daß Ṣanmukhakumāra vom Kalāpa die vier ersten Kapitel diktiert habe und Kalāpa als Zusammenfügung der Teile zu fassen sei, so wie in den Pfauenschweiffedern die verschiedenfarbigen Teile zusammengefügt werden. Allein es verhält sich nicht so; Kalāpa ist von Saptavarman selbst verfaßt, und die Bedeutung Zusammenfassung der Teile ist die, daß alle nötigen Teile zusammengefaßt sind.'

Der Name Kalāpa kann uns meines Erachtens über die Entstehung des Kātantra nichts sagen; anders verhält es sich mit dem dritten Namen des Werkes, Kaumāra. Im Pariśiṣṭaprabodha des Gopīnātha Tarkācārya findet sich die Bemerkung: Kātantrasabdo loke Kaumāravyākaraņe rūḍha iti na Jayadevāditantram pratīyata iti Candrah. Rāmacandra Cakravartin spricht in der Einleitung zu seinem Pariśistaprabodha von seiner Absicht, ein Supplement zu der Kaumāragrammatik Kātantra zu geben: Kātantrasya Kaumāravyākaraņasya parišistam vaksyamānatvena, und Kanthahārakavi nennt das Kātantra in seinem Carkarītarahasya geradezu nikhilavyākaraņasaṃvādi-Kaumāravyākaraṇam²). Als Kaumārāḥ werden die Anhänger des Kātantra von Bhattojidīksita und Madhusūdana erwähnt³). Wahrscheinlich ist auch mit der Kaumāra-Grammatik, die in kanaresischen Inschriften des 12. Jahrhunderts genannt wird, das Kātantra gemeint. In einer Inschrift zu Managoli aus dem Jahr 11614) werden fünf mattar Land für die Lehrer, die das Kaumāra in dem maṭha erklären, bestimmt: maṭhadalu Kaumāramam vakkhāņisuv upādhyāyargge mattar aydu. Und in einer Inschrift zu Balagāmi aus dem Jahr 11625) wird das Kōdiyamatha genannt: Kaumāra-Pāņinīya-Śākaṭāyana-śabdānuśāsanādibyākaraṇabyākhyānasthanamum, 'ein Ort, wo Kommentare zu den Grammatiken der Kaumāra-, Pāṇinīya-, Śākaṭāyana-Grammatik und anderen verfaßt werden.'

Man hat die Bezeichnung Kaumāra auf Grund der bekannten Geschichte erklärt, wonach das Kātantra dem Śarvavarman von dem Kriegsgott Kārttikeya oder Kumāra offenbart wurde. Allein jene Geschichte ist umgekehrt doch offenbar erst erfunden worden, um den Namen Kaumāra zu erklären. Wenn nun die Grammatik Candragomins Cāndra, die des Hemacandra Haima genannt wird, wenn Kramadīśvaras Samkṣiptasāra

<sup>1)</sup> Schiefner, Tāranāthas Geschichte des Buddhismus, S.75f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eggeling a. a. O. Nr. 763, 767, 783.

<sup>3)</sup> Aufrecht, Cat. Ox. 162b; Cat. Cat. 1, 131. 4) Ep. Ind. V, 18.

<sup>5)</sup> Ep. Ind. V, 222. In der Übersetzung der Stelle weiche ich etwas von Fleet ab.

nach Jumaranandin, dem Revisor der Vrtti, Januara heißt, wenn Cändräh und Jaumarah auch als Namen der Schulen erscheinen<sup>1</sup>), so wird man zugeben müssen, daß Kaumära auch als der abgekürzte Name von Kumäralätas Grammatik und Schule betrachtet werden darf. Ganz ausgeschlossen ist es nicht, daß unter dem Kaumara der oben angeführten Inschriften nicht das Kātantra, sondern die Grammatik des Kumāralāta zu verstehen ist: daß in den mathas Sudindiens im 12. Jahrhundert jedenfalls noch ein gewisses Interesse für den Buddhismus bestand, zeigt die weitere Angabe der zweiten Inschrift, daß das Kodiyamatha nyäyavaisesikamimämsäsämkhyalerudhdlädiserindarsanalyäkhyänasthänamum gewesen sei. Wenn nun aber das Kātantra, das zweifelles inhaltlich Berührungen mit dem Kaumäraläta aufweist. Kanmära genaunt wird und seine Anhänger Kanmäräh, so wird man doch geradezu gedrängt zu dem Schlusse, daß in diesem Namen die Erinnerung daran fortlebt, daß das Kätantra eine Bearbeitung des Werkes des Kumäraläta ist oder weuigstens aus seiner Schule hervorging?). Ich kann jedenfalls nicht glauben, daß alle Übereinstimmungen im Inhalt und im Namen nur durch ein Spiel des Zufalls zustande gekommen wären, und man darf gegen die Zurückführung des Kätantra auf das Kaumäraläta auch nicht einwenden, daß es im zweiten und dritten Buche an vielen Stellen doch auch Ähnlichkeit mit Päņini zeigt. Wir dürfen nicht vergessen, daß wir die Regeln des Kaumärnläta über näman und äkhyäta nicht kennen, und es ist an und für sich ganz wohl möglich, daß sich Kumäraläta in diesen Abschnitten enger an Panini anschloß als in dem Sandhi-Buche und jeue Ähnlichkeit zwischen Kätantra und Pänini über das Kaumäraläta hinüber entstanden ist3).

Mit der traditionellen Geschichte der Entstehung des Kätantra stimmt das Ergebnis auserer Untersuchung allerdings nicht überein. Kumäraläta kann auf Grund des Alters der Handschriften, in denen seine Werke überliefert sind, spätestens dem Ende des 3. Jahrhunderts zugewiesen werden. Die älteste Handschrift des Kätantra muß ungefähr um 400 n. Chr. entstanden sein. Die Abfassung des Kätantra müßte danach im 4. Jahrhundert erfolgt sein. Nach Täranätha verfaßte der Brahmane Saptavarman — die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. Aufrecht, Cat. Ox. 162b, 175a; Zachariae, BB. 5, 23; 43; Siddh. Kaum. zu Pāņ. 3, 2, 26.

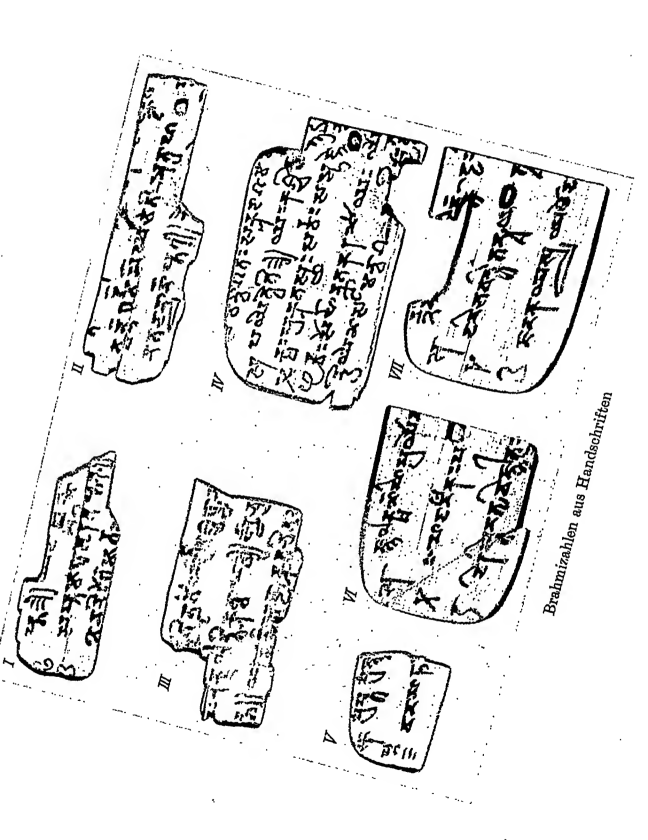
<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Daß die Anhänger der Kätantra-Grammatik später auch Käläpäh genannt wurden, spricht natürlich nicht dagegen. Belege für Käläpäh bei Zachariae a. a. O. S.43; vgl. auch Einleitungsvers zum Kaläpacandra: *āstāṃ Kalāpacandro 'yaṃ Kālāpānāṃ manomude* (Eggeling a. a. O. Nr.751). Auch Kātantrāḥ kommt vor, Aufrecht, Cat. Ox. 175a.

<sup>3)</sup> Nach Täranätha, S.54, behaupten die Panditas, daß das ins Tibetische übersetzte Candravyäkarana mit Pänini, das Kaläpavyäkarana mit dem Indravyäkarana übereinstimme. Was die Panditas unter dem Indravyäkarana verstanden, mag dahingestellt sein, jedenfalls scheint ihnen aber doch eine Verschiedenheit zwischen Kätantra und Pänini aufgefallen zu sein.

Namensform Sarvavarman und ihre Erklärung durch  $\bar{I}$ svaravarman wird ausdrücklich abgelehnt — seine Grammatik für Udayana, einen König des Südens, und zwar im Wettstreit mit Vararuci, der, nachdem er sich erst. bei dem König Śāntivāhana und dann bei dem König Bhīmaśukla von Vārāṇasī aufgehalten hatte, der Purohita des Udayana geworden war. Von Vararuci wird uns erzählt, daß er ein Freund des Nāgārjuna war und daß er, als er noch in Vārāṇasī lebte, auf verschmitzte Weise die Tochter des Königs mit Kālidāsa verheiratete. Saptavarman, Vararuci, Nāgārjuna und Kālidāsa waren also nach Tāranātha Zeitgenossen, was an Glaubwürdigkeit gewinnt, wenn wir erfahren, daß Udayana 150 Jahre, Nāgārjuna gar 529 oder nach anderen 571 Jahre alt wurde. Daß diese wirre Geschichtsklitterung keine Grundlage für chronologische Schlüsse bieten kann, liegt auf der Hand. Nicht viel anders aber steht es mit dem Kathäpītha der Brhatkathāmañjarī und des Kathāsaritsāgara. Hier ist Śarvavarman Minister des Königs Sātavāhana in Pratiṣṭhāna oder Supratiṣṭhita¹) an der Godāvarī. Er verfaßt das Kātantra, um seinem König in sechs Monaten das Sanskrit beizubringen. Auch hier hat er einen Rivalen, den er übertrumpft; es ist aber nicht Vararuci, sondern Gunadhya, der Verfasser der Brhatkathā. Vararuci ist aber doch auch hier ein Zeitgenosse des Śarvavarman, denn er und Guṇāḍhya, ursprünglich Gaṇas des Śiva, sind durch einen Fluch der Gauri gleichzeitig auf Erden wiedergeboren, der eine in Kauśāmbī, der andere in Pratisthāna. Von Vararuci wird hier berichtet, daß er der Minister der beiden letzten Nandas war und noch den Untergang der Dynastie durch Cāṇakya und die Thronbesteigung des Candragupta erlebte. König Sātavāhana müßte danach zur Zeit des Candragupta geherrscht haben. Allein es hieße den Charakter eines Werkes wie des Kathäpitha gänzlich verkennen, wollte man solche Schlüsse ziehen. Der Verfasser hatte doch nicht die Absicht, eine wissenschaftliche Literaturgeschichte zu schreiben. Es kam ihm nur darauf an, die mannigfachsten literarischen Anekdoten kunstvoll zu verflechten; ob dabei geschichtliche Verhältnisse, wofern sie ihm überhaupt bekannt waren, auf den Kopf gestellt wurden, war ihm sicherlich völlig gleichgültig. Die Geschichte von dem dummen Pāṇini, der schließlich seinen Lehrer Vararuci in der Disputation besiegte, wird wohl niemand für geschichtlich halten; ebensowenig vermag ich aber in den Erzählungen von dem Bade des Königs, das den Anlaß zur Entstehung des Kātantra gibt, oder von der Wette Guṇāḍhyas und Sarvavarmans, die den Gebrauch der Paisacī für die Brhatkatha begründet, mehr als amüsante Geschichtchen zu sehen. Was insbesondere den König Sātavāhana betrifft, so ist zunächst darauf hinzuweisen, daß er nur in den kaśmirischen Quellen erscheint²). Tāranātha nennt, wie

<sup>1)</sup> Kath. 6, 8 Supratisthita in Pratisthana.

<sup>2)</sup> Dahin gehören außer den genannten der Haracaritacintāmaņi des Rājānaka



bemerkt, anstatt seiner einen König des Südens, Udayana; im Nepālamāhātmya1), dessen Verfasser aus derselben Quelle geschöpft haben muß wie Kşemendra und Somadeva, sind Gunādhya und Sarvavarman die Panditas des Königs Madana von Ujjayanī (27, 52). Ich will indessen keineswegs behaupten. daß dies die ursprüngliche Darstellung sei, viel wichtiger ist es, daß Lacôte, Essai S. 26f. gezeigt hat, daß mit dem Pratisthāna-Supratisthita wahrscheinlich ursprünglich gar nicht die Stadt im Dekkan gemeint war, sondern eine Stadt in der Nähe von Kauśāmbī. Dann wird es aber weiter wahrscheinlich, daß der König Sātavāhana überhaupt erst durch die Verwechslung jener Stadt bei Kausambi mit dem Pratisthana an der Godavari in die Erzählung hineingekommen ist; wer anders sollte denn in der berühmten alten Residenz der Andhra-Dynastie geherrscht haben als ein Sätavähana? Daß man nicht noch weiter gehen und jenen schon an und für sich gänzlich unsicheren Sātavāhana ohne alle zwingenden Gründe mit Hala identifizieren darf, um daraus ein Datum für Gunādhya und Sarvavarman zu gewinnen, braucht eigentlich kaum gesagt zu werden. Ich stimme völlig der Ansicht von Winternitz<sup>2</sup>) zu, daß die sogenannte kasmirische Tradition in diesem Fall ohne jeden Wert ist; durch sie kann das oben gewonnene Ergebnis nicht entkräftet werden.

# Das Zeichen für 70 in den Inschriften von Mathura aus der Saka- und Kusana-Zeit.

In einem Aufsatz in der Epigraphia Indica Vol. IX, p. 241ff., hatte ich den Nachweis zu führen gesucht, daß ein gewisses, einem Andreas-Kreuz ähnliches Zahlzeichen in den Mathurā-Inschriften der Kuṣana-Zeit, das Bühler in seiner indischen Paläographie bald als 40, bald als 70 aufgefaßt hatte, ausschließlich 70 bedeute. Die Frage ist für die indische Geschichte nicht unwichtig, da das betreffende Zeichen in dem Datum einer in die Regierungszeit des mahākṣatrapa Śodāsa fallenden Inschrift (Nr. 59)3) vorkommt; je nachdem man den Zahlwert des Zeichens ansetzt,

naumi tam Śarvavarmāṇam yah samārādhya Pāvakim | Sātavāhanarājārtham šabdašāstram šubham vyadhāt ||

Auch die Erzählung Al-Bērūnīs (I, 136 der Sachauschen Übersetzung) geht, wie der Zusammenhang, in dem sie erscheint, deutlich verrät, auf eine kasmirische Quelle zurück. Al-Bērūnī erwähnt den Sātavāhana, nennt aber den Mahādeva als Offenbarer des Werkes, mit dem nach seiner Darstellung das Studium der Grammatik überhaupt erst begann.

- 1) Lacôte, Essai sur Guṇāḍhya et la Bṛhatkathā, S.291ff.
- 2) Geschichte der indischen Literatur 3, 313f.; 397.

Jayaratha, wo die Geschichte in Kap. 27 im Anschluß an Somadeva erzählt wird. und die Kätantrakaumudi, die nach Bühler, Detailed Report, S.74, beginnt:

<sup>3)</sup> Die Nummern der Inschriften beziehen sich hier und im folgenden auf meine List of Brahmi Inscriptions.

würde für Sodasa das Jahr 42 oder 72, gleichviel welcher Ära, gesichert sein. Während Konow und andere meine Deutung des Zeichens angenommen haben, hat Rapson an seiner Ansicht, daß es 40 zu lesen sei, festgehalten, und neuerdings hat er in den Indian Studies in honor of Charles Rockwell Lanman, p. 49ff., eine ausführliche Begründung seiner Meinung gegeben. Um nicht die Vorstellung aufkommen zu lassen, daß ich, durch die Gründe meines verehrten Kollegen überzeugt, meine Deutung aufgegeben hätte, dann aber auch, weil ich einiges neues und, wie mir scheint, entscheidendes Material beibringen kann, habe ich mich entschlossen, noch einmal auf die Frage einzugehen.

Ich hatte in dem erwähnten Aufsatz auf die Tatsache hingewiesen, daß in den Mathurā-Inschriften zwei Zahlzeichen verwendet würden, von denen das eine einem pta ähnelt, das andere die Form eines Andreas-Kreuzes hat, und ich hatte geschlossen, daß das eine von diesen 40, das andere 70 sein müsse, da der Wert aller übrigen Zahlzeichen feststeht. Rapson erklärt, daß er diesen Schluß nicht anerkennen könne, da es wenigstens möglich sei, daß das Andreas-Kreuz nur eine kursive Form des pta-Zeichens sei. Ich halte diese Annahme für ganz unwahrscheinlich, da meines Erachtens die beiden Zeichen recht verschieden aussehen. Nur wenn ihre Ähnlichkeit ohne weiteres in die Augen fiele, würde man doch diesem Moment ein Gewicht für die Ermittlung des Zahlwertes einräumen können.

Ich muß es ferner von vornherein für unzulässig erklären, bei der Bestimmung der Zeichen für 40 und 70 in den Mathurā-Inschriften von den entsprechenden Zahlzeichen in den Münzlegenden der westlichen Ksatrapas auszugehen, wie Rapson es tut. Daß sich die Brāhmī-Zahlzeichen in Surāstra und Mālwa anders entwickelt haben als in Mathurā, zeigt schon das Zeichen für 40, das nach Rapsons eigenen Angaben auf den Münzen wesentlich anders aussieht als in den Inschriften von Mathurā. Das Andreas-Kreuz kommt aber, wie Rapson versichert, auf den Münzen überhaupt niemals vor; es wird also auch für seine Deutung aus den Münzlegenden nichts zu entnehmen sein.

Ich war bei der Bestimmung des Zahlwertes des Andreas-Kreuzes von der Mathurā-Inschrift Nr. 60 ausgegangen, wo das Zeichen in dem Jahresdatum erscheint. Die Inschrift stammt aus der Regierungszeit eines Königs, dessen Name mit Vāsu beginnt, also so gut wie sicher des Vāsudeva. Das Andreas-Kreuz kann in diesem Fall nicht 40 bedeuten, da in den vierziger Jahren nicht Vāsudeva, sondern Huviska herrschte. Der Stein, der die Inschrift trägt, ist verlorengegangen; wir besitzen von ihr nur einen ziemlich schlechten Abdruck. Trotzdem ist das Andreas-Kreuz hier deutlich genug. Unglücklicherweise läuft links davon ein Riß durch den Stein, und in den dadurch in dem Abdruck entstandenen weißen Fleck hat jemand später mit Bleistift einen Haken gezeichnet und ihn mit dem Andreas-Kreuz verbunden, so daß ein Zeichen entstanden ist, wie es überhaupt sonst nirgends

vorkommt. Rapson meint, daß der Haken zu einer Schleife vervollständigt werden müßte; dann hätte man ein Zeichen, das mit dem verschleiften Zeichen in der Mathurā-Inschrift Nr. 47 und im wesentlichen auch mit dem Zeichen für 70 in den Münzlegenden identisch sei. Ich möchte demgegenüber betonen, daß, selbst wenn die vorgeschlagene Ergänzung des Zeichens, die mir in keiner Weise gerechtfertigt erscheint, richtig sein sollte, das Zusammentreffen mit dem Zeichen für 70 auf den Münzen aus den oben angeführten Gründen nichts beweisen würde. Was das Zeichen in Nr. 47 betrifft, so hatte ich aus dem Inhalt der Inschrift gewisse Angaben angeführt, die für die Lesung 40 sprechen; Rapson geht auf sie nicht ein. Ich bin auch jetzt noch überzeugt, daß dem Zeichen in Nr. 47 der Zahlwert 40 zukommt; die verschleifte Form, die übrigens in Mathurā ganz allein steht 1), läßt sich ohne weiteres als eine Abart des gewöhnlichen pta-Zeichens erklären.

Den Grund, den Rapson gegen die Deutung des Andreas-Kreuzes als 70 in Nr. 62 anführt, kann ich nicht anerkennen. Ich sehe nicht ein, warum ein Mönch nicht ebensogut im Jahre 77 wie im Jahre 47 in dem *vihāra* des Huviṣka eine Säulenbasis gestiftet haben sollte.

Weitere Anhaltspunkte für die Bestimmung des Zahlwertes des Andreas-Kreuzes liefern die Inschriften nicht. Will man nicht anerkennen, daß die Inschrift Nr. 60 das Zeichen enthält, so hängt alles von der Frage ab, ob man annehmen will, daß in Mathurā zwei verschiedene Zeichen für 40 gebraucht wurden, oder nicht. Da die beiden Zeichen, wie es in der Natur der Sache liegt, in den Inschriften niemals auf demselben Stein erscheinen, so könnte, wer das Andreas-Kreuz als 40 lesen will, vielleicht behaupten, daß die Verwendung der beiden Zeichen individuell verschieden gewesen sei; von den Schreibern, die den Steinmetzen die Vorlagen lieferten, schrieben die einen das pta, die anderen das angeblich kursive Andreas-Kreuz. Der Annahme, daß das pta und das Andreas-Kreuz zur Bezeichnung der gleichen Zahl gebraucht wurden, würde aber doch der Boden entzogen sein, wenn sich nachweisen ließe, daß ein und derselbe Schreiber beide Zeichen verwendete. Und das ist tatsächlich der Fall.

Unter den aus Ostturkestan in die Sammlung der Berliner Akademie gelangten Handschriften befindet sich eine stattliche Anzahl von Bruchstücken einer Palmblatthandschrift, die aus der Grabung in Qyzil stammen. Die Bruchstücke zeigen die in Indien während der Kuṣana-Zeit gebräuchliche Schrift. Die Handschrift, der sie angehören, ist sicherlich im nordwestlichen Indien entstanden und von dort nach Ostturkestan gebracht worden. Als meine Frau die Bruchstücke zusammenzusetzen und abzu-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ich hatte nach der Reproduktion in der Ep. Ind. es früher für möglich gehalten, daß eine Form des Zeichens mit kleinerer Schleife in Nr.44 vorliege. Das ist aber, wie jetzt ein guter Abklatsch der Inschrift zeigt, nicht der Fall; das Zeichen hat die gewöhnliche Form der Mathurā-Inschriften.

schreiben begann, stellte es sich bald heraus, daß sie nicht von einer einzigen, sondern von zwei verschiedenen Handschriften herrührten, die hier als A und B unterschieden sein mögen. Die Blätter von A sind breiter gewesen und haben 4-6 Zeilen auf der Seite, während in B nur 2-3 Zeilen auf der Seite stehen. An und für sich würde das noch nicht beweisen, daß wir Reste von zwei verschiedenen Handschriften vor uns haben. Ich habe in meiner Ausgabe der Kalpanāmaṇḍitikā gezeigt, daß in den ersten nachchristlichen Jahrhunderten die einzelnen Blätter der Palmblatthandschriften oft sehr verschiedene Breite hatten, und daß man dann die Blätter so anzuordnen pflegte, daß man die schmalsten an den Anfang und an das Ende, die breitesten in die Mitte legte. Allein in diesem Fall kommen inhaltliche Verschiedenheiten hinzu. Die beiden Handschriften enthalten zwei Werke der Abhidharma-Literatur, die einander sehr nahe stehen: es lassen sich aber doch in der Phraseologie und in der Einteilung schon jetzt Unterschiede erkennen. So werden in A Zitate stets mit atrocyate eingeleitet, in B mit atrāha. A ist in Skandhakas geteilt, die wiederum in Āśvāsakas zerfallen, und es haben sich eine ganze Reihe von Kolophons erhalten, in denen freilich der Gesamtname des Werkes niemals genannt wird. Innerhalb der Āśvāsakas werden die einzelnen Paragraphen durchgezählt. Eine solche Paragraphenzählung findet sich auch in B, aber hier fehlen alle Kolophons; der Schluß eines Kapitels wird hier nur durch einen Kreis bezeichnet, wie ich ihn Kalpanāmanditikā, S.16 beschrieben habe. Wenn wir somit jene Bruchstücke auch zwei Handschriften mit verschiedenem Text zuweisen müssen, so sieht sich die Schrift in beiden doch so gleich, daß es bei manchen Bruchstücken, die sich nicht durch Format oder Inhalt als zu der einen oder der anderen Handschrift gehörig erweisen, vorläufig zweifelhaft bleibt, wohin sie zu stellen sind. Wir dürfen unter diesen Umständen wohl mit Sicherheit annehmen, daß beide Handschriften von demselben Schreiber geschrieben sind.

Nun erscheint in B das pta-Zeichen wiederholt in der Paragraphierung. Sehr deutlich ist es auf den Bruchstücken I und II, wo die Zeichen für 3 bzw. 4 und 7 und die Doppelvertikale folgen. Wie ähnlich das Zahlenzeichen der Ligatur pta ist, zeigt der Vergleich mit dem in I zufällig in der zweiten Zeile stehenden pta von saptamā. Ganz genau das gleiche Zeichen begegnet in der Paragraphierung auf einem anderen größeren Bruchstück, der Reihe nach vor den Zeichen für 2, 3, 5 und 6; und auf einem vierten Bruchstück vor den Zeichen für 4 und 5. Der Zahlwert des Zeichens ergibt sich aus III. Hier findet es sich, leider mit Verlust der oberen linken Vertikale, aber mit völliger Sicherheit zu erkennen, am Anfang der dritten Zeile vor der Doppelvertikale. In der Zeile darüber stehen, im Original wiederum völlig deutlich, die Zeichen für 30 und 9 vor der Doppelvertikale. Der vierzigste Paragraph füllte also das Ende der zweiten und den gänzlich verlorengegangenen Anfang der dritten Zeile; das pta-Zeichen am Schluß

drückt also 40 aus. Genau die gleichen Zeichen für 39 und 40 folgen sich als Paragraphenzahlen noch auf einem anderen Blatt, dessen Schrift leider etwas abgerieben ist. Das Blatt ist daher hier nicht reproduziert; im Original sind die Zeichen mübelos erkennbar. Das Zeichen für 70 kommt in B nicht vor; die Paragraphenzahlen gehen nicht über 47 hinaus und auch in den Blattzahlen hat sich eine 70 nicht erhalten.

In A sind die Paragraphenzahlen im allgemeinen viel niedriger als in B: die höchste Zahl, die sich erhalten hat, ist 24. Unter den Blattzahlen, die bis 187 gehen, kommt keine, die das Zeichen für 40 enthielt, vor, wohl aber auf dem unter IV teilweise reproduzierten Bruchstück das Zelmerzeichen in der Form des Andreas-Krenzes. Am unteren Ende des von links nach rechts verlaufenden Querstriches zeigt sieh eine sehwache Gabelung, die dadurch entstanden zu sein scheint, daß der Schreiber die Linie zuerst von links nach rechts nud dann noch einmal von rechts nach links zurückzog. Praktisch ist das von keiner Bedentung; das Zeichen ist zweifellos mit dem in den Mathurä-Inschriften erscheinenden Andreas-Kreuz identisch. Es kann sich also nur um die Frage handeln, ob es 40 oder 70 zu lesen ist. Wenn nun der Schreiber, wie oben gezeigt, in der Paragraphierung für 40 konsequent das pla-Zeichen verwendet, so wird man ihm doch kaum zutrauen können, daß er in der Blattzählnug dieselbe Zahl durch ein Zeichen ausdrückte, das mit dem Zeichen für 40, wie er es sehreibt, auch nicht die geringste Ähnlichkeit besitzt. Die Blattzahl kann daher meiner Überzeugung nach nur 176 gelesen werden.

Immerhin könnte jemand auf die Behauptnig verfallen, daß das alles schließlich doch nichts beweise, da ja die Zeichen für 40 und 70 in zwei verschiedenen Handschriften vorliegen, und selbst wenn ich recht haben sollte, daß sie von demselben Schreiber geschrieben sind, dieser Schreiber ja im Laufe der Zeit seine Praxis geändert haben könnte: als er die Handschrift B schrieb, bediente er sich des pta-Zeichens, später, als er A schrieb, gebrauchte er das 'kursive' Andreas-Kreuz. Dieser Einwand wird, wie mir scheint, durch die Bruchstücke einer anderen Palmblatt-Handschrift unserer Sammlung, die chenfalls aus Qyzil stammt, widerlegt. Die Handschrift. die von Anfang bis zu Ende von derselben Hand geschrieben ist, enthält einen philosophischen Text. Die Schrift gehört der Kusana-Zeit an, weicht aber im Duktus etwas von der Schrift der vorher besprochenen Handschriften ab. Unter den Bruchstücken finden sich zahlreiche linke Endstücke, auf denen die Blattzahlen erhalten sind. Unter den Zehnerzeichen kommt wiederholt sowohl das pta-Zeichen als auch das Andreas-Kreuz vor. Als Beispiele sind hier die unter V und VI abgebildeten Stücke gewählt. Der Zahlwert des pta-Zeichens steht fest; die Blattzahl von V ist 343. Ebensowenig kann über die Lesung der Zeichen für 10, 20, 30, 50, 60, 80, 90 ein Zweifel bestehen. Die Blattzahl von VI kann daher nur 278 sein. Niemand wird doch behaupten wollen, daß derselbe Schreiber in derselben Handschrift dieselbe Zahl bald durch das pta-Zeichen, bald durch das Andreas-Kreuz ausdrückte.

Rapson ist, wie oben bemerkt, der Ansicht, daß auch die äußere Gestalt des Andreas-Kreuzes dafür spreche, daß ihm der Zahlwert 40 zukomme, da es sich leicht als eine Kursivform des pta-Zeichens auffassen lasse. Ich habe schon gesagt, daß ich dem nicht zustimmen kann. In den Inschriften besteht jedenfalls der Kopf des pta-Zeichens stets aus einem der Oberlinie entbehrenden Quadrat. Die Ecken sind bisweilen etwas abgerundet, aber niemals nimmt der Kopf die Form eines rechten oder gar spitzen Winkels an, wie er im oberen Teile des Andreas-Kreuzes erscheint. Meiner Ansicht nach hat sich die Form des Andreas-Kreuzes auf ganz andere Weise entwickelt. Wir können immer wieder beobachten, wie das Zeichen für 70 durch einen Zusatz zu dem Zeichen für 60 gebildet wird, genau so wie das Zeichen für 90 aus dem Zeichen für 80 umgestaltet wird. Deutlich ist das bei den Zeichen für 70 der Fall, die Bühler in seiner Schrifttafel aus den Handschriften reproduziert. Noch klarer zeigt sich das bei den Zeichen für 70 in der in frühen Gupta-Charakteren geschriebenen Handschrift der Kalpanāmanditikā; siehe die Schrifttafel in meiner Ausgabe. Auch die Form des Zeichens für 70 auf den von Rapson in seinem Catalogue of the Coins of the Andhra Dynasty &c. beschriebenen Münzen¹) erklärt sich ohne weiteres aus der Hinzufügung eines Striches am unteren Ende der Vertikale des Zeichens für 60. Dieser Zusatzstrich wird dann weiter verschleift und der Haken, der in 60 in der Mitte der Vertikale angesetzt wird, wird höher hinauf gerückt, so daß sich eine Ähnlichkeit mit dem Zeichen für 40 in der Mathurā-Inschrift Nr. 47 ergibt, wo aber die Schleife aus dem ursprünglich nach rechts gewendeten Haken am unteren Ende der Vertikale entstanden ist.

Wir sollten also theoretisch für 60 in der Schrift der Kusana-Zeit ein Zeichen erwarten, das etwa die Form Yzeigt; durch Anfügung eines Seitenstriches nach rechts würde daraus das Zeichen des Andreas-Kreuzes mit dem Zahlwert 70 entstanden sein. Tatsächlich hat nun das Zeichen für 60 diese Form in den Blattzahlen der dritten der oben erwähnten Handschriften; unter VII ist ein Bruchstück mit der Blattzahl 269 wiedergegeben. Fast die gleiche Form findet sich in der Mathurā-Inschrift Nr. 57, von der wir allerdings nur ein Faksimile im Arch. Surv. Rep. Vol. XX, Plate V, 6 besitzen. In den beiden Mathurā-Inschriften Nr. 56 und 58 erscheint das Zeichen leicht verändert, indem die Linie, die den spitzen Winkel nach unten verlängert, hier weggelassen ist; siehe die Phototypien zu Ep. Ind. Vol. I, p. 386, Nr. 8; Vol. II, p. 204, Nr. 19. Ich glaube also, daß sich auch von seiten der Form nichts gegen die Auffassung des Andreas-Kreuzes als des Zeichens für 70 einwenden läßt. Auf die chronologischen Fragen, die sich ergeben, wenn der mahākṣatrapa Śoḍāsa in das Jahr 72 zu versetzen ist, möchte ich an diesem Orte nicht näher eingehen.\*

<sup>1)</sup> Siehe die Übersichtstafel auf S. CCVIII.

## Zur Geschichte des Ostasiatischen Tierkreises.

Der Ursprung und die Verbreitung des sogenannten ostasiatischen Tierkreises ist in vieler Hinsicht noch so ungeklärt, daß der Hinweis auf einige neue oder meines Wissens bisher nicht eingehender behandelte Quellen in Prakrit, in Sanskrit und in der Sprache von Kuči nicht ohne Interesse sein dürfte, zumal da sie, wie mir scheint, auch zur Aufhellung gewisser Namen des Tierkreises in sogdischer und sakischer Sprache beitragen.

Unter den von Sir Aurel Stein in der Niya-Gegend in Ostturkestan, auf der Stätte des alten Cadoda, ausgegrabenen Dokumenten findet sieh ein oblonges Holztäfelchen, das von den Herausgebern der Kharosthi Inscriptions unter Nr. 565 veröffentlicht ist. Eine Reproduktion der Rückseite ist in Sir Aurel Steins Serindia Bd. IV, Tafel XXVI. enthalten. Das Täfelchen enthält Aufzeichnungen astrologischen Inhalts in dem indischen Dialekt, der in den ersten nachchristlichen Jahrhunderten in dem Reiche von Krorain die Umgangssprache war. Ich gebe zunächst den kurzen Text in der Umschrift der Ausgabe, aber mit Ersetzung der Ligaturen üsa und Th'a durch die, wie Rapson und Noble selbst bemerken, richtigeren Umschreibungen spa und ksa<sup>1</sup>).

#### Rückseite.

#### Kolumne A.

- ı prathanyana<sup>2</sup>) nakşa muşka namma tasya dhivaşa sarva karyāna karet sidham ca bhavati -
- 2 gava niksatrami sirsa lohidavya khatva pitva yamdarvena ramidavya
- s vyagra nakṣatrami yodha arabhtidavya
- 4 šašaka naksatrami palayidavya yo ca nasyati durlāpa
- s nāģa nakṣatrami trikṣa sarva karya sahidavya

### Kolumne B.

- ı jamdunamca³) şarva karyena varidavya
- 2 aspa nikṣatrami purva pačima desami paṃda gaṃdavo
- 3 paśu nikṣatrami śirṣa lohidavya
- 4 kukud'a niksatrami pravarana vastarna chinidavya sīvidavya
- s makad'a ca sava karyāna lahu

#### Vorderseite.

- ı svana nikşatram ca sigra gata āgamana
- 2 sugara nikṣatra kriṣa vāvana masu śaḍ'a ukṣivana sidhi vardhi bhaviṣyati

Das Verständnis des Textes wird nicht nur durch das Vorkommen einiger unbekannter Wörter, sondern auch durch die Nachlässigkeit und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nach den Herausgebern findet sich eine Anzahl von Punkten über den Text verstreut, sie scheinen aber keine Bedeutung zu haben.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) -[ $n\bar{a}$ ].

<sup>3) -</sup>nam ca.

Ungenauigkeit der Schreibung erschwert. So sind z. B. ganze Silben fortgelassen wie in nakṣa RA1. In RA3 steht arabhtidavya offenbar für arabhidavya, in RA1, B5 karyāna für karyāni. Unter diesen Umständen kann die im folgenden gegebene Übersetzung nur als eine vorläufige bezeichnet werden.

- 1. Das erste Sternbild (führt) den Namen Ratte (oder Maus). An dessen Tage soll man alle Geschäfte verrichten und es geht glücklich vonstatten.
- 2. Unter dem Sternbild Rind soll man den Kopf reinigen (und), nachdem man gegessen und getrunken, sich mit Musik vergnügen.
  - 3. Unter dem Sternbild Tiger soll man einen Kampf beginnen.
- 4. Unter dem Sternbild Hase soll man auf der Hut sein, und was verloren geht, ist schwer (wieder)zubekommen.
- 5. Unter dem Sternbild Schlange soll man jedes Geschäft . . . . . . . zustande bringen.
- 6. (Unter dem Sternbild) Gewürm soll man sich von jedem Geschäft fernhalten.
- 7. Unter dem Sternbild Pferd soll man eine Reise ins östliche (und) westliche Land machen.
  - 8. Unter dem Sternbild Ziege (oder Schaf) soll man den Kopf reinigen.
- 9. Unter dem Sternbild Hahn soll man Kleid (und) Decke zuschneiden und nähen.
  - 10. Und (unter dem Sternbild) Affe sind alle Geschäfte leicht.
- 11. Und (unter dem) Sternbild Hund (findet) schnelle Wiederkehr eines Gegangenen (statt).
- 12. (Unter dem) Sternbild Schwein (soll) Pflügen, Säen (und) Aufrichten von Weingehegen (stattfinden). Es wird Gelingen und Wachstum sein.

Zu der Übersetzung bemerke ich im einzelnen:

- Zu 1. prathanyana nakṣa scheint eine allerdings sehr auffällige Verschreibung für prathama nakṣatra zu sein.
- Zu 2. Der Ausdruck *širṣa lohidavya* kehrt in RB 3 wieder. Ich stelle *lohidavya* zu pr. *luhaï*, das Hemacandra 4, 105 als Substitut für *majjaï* lehrt.
  - Zu 4. durlāpa vertritt offenbar sk. durlabham.
- Zu 5. sahidavya gehört wohl zu sk. sādhayati. Unklar bleibt trikṣa. Kann es sk. drākṣā, Weinstock, Weintraube, sein? Vgl. tiṃpura 77, driṃpura 721 für sk. tāmbūla und die Bemerkungen zu 12. Der Doppelstrich über dem zweiten akṣara läßt eher vermuten, daß es für trikṣna steht.\*
  - Zu 6. jamdunamca wird später besprochen werden.
- Zu 9. pravarana entspricht sk. prāvarana, p. pārupana, vastarna, wie schon im Index verborum bemerkt ist, sk. avastarana.\*
- Zu 12. kriṣa steht für kriṣana, masu muß ein Nahrungs- oder Genußmittel sein, das mit dem Hohlmaß (milima = 20 khi) gemessen wird.

Auffallend ist, daß die Quantitäten, die in den Abgabelisten für masu angeführt werden, bedeutend geringer zu sein pflegen als die für Getreide. Charakteristisch sind Zusammenstellungen wie masu gid'a khi 4 4 amna milima 3 pašu 1 (539), tam kalammi aconammi amna nikhasta milima 1 khi 10 masu acomenammi khi 3 nikasta (637); in 207 sehließt die Aufzühlung der Abgaben masu milima 1 khi 4 1 potijonena (so zn lesen) amna milima 10 4 go 1. Das masa scheint also ein wertvolleres Genußmittel gewesen zu sein, und dazu stimmt, daß kleinere Mengen davon auf höheren Befehl auch als Geschenk an gewisse Personen geliefert werden. So heißt es z. B. in 637; adehi kalasa padamulade anatilekha agata tasuca dhangeyasa masu prahud'a presidavya khi 3 polijonena. Das masu ist ferner trinkbar; in der leider verstümmelten Liste 175 steht; ---- na - ja masu ede jamna piramti kli 3. In 272 wird der königliche Befehl erteilt; yahi eda anadilekha atraešati pratka cavala paravarsi šuka masu imavarsi masu sarva spara samgalidavya ekadešammi nisimeidavya, 'wenn dieser Befehlsbrief dorthin gekommen sein wird. . . . ist schlennigst das masu der vorjährigen Abgabe (und) das diesjährige masu alles vollständig zu sammeln (und) an einem Orte einzugießen'. Der Ausdruck nisimeidarya weist deutlich auf eine Flüssigkeit; von festen Substanzen wird in diesem Zusammenhang nihida gebraucht, so z. B. ebenda: sarvatra nagaradrangesu amna sangalida nihida. In 633 wird auch von einem Krug masu gesprochen, der zerbrochen ist: avi pararivarsi priyavatasa vamti kalasa 1 masu asi eda kalasa bhimnitaya mantreti. Das alles führt auf die Vermutung, daß masu 'Wein' bedentet und für sk. madhu steht, das z. B. Kautil. 42 als 'Traubensaft' erklärt wird; mrdvikāraso madhu. Allerdings wird in der Sprache der Urkunden intervokalisches dh gewölmlich zu h, und wenn sieh auch asimatra, asimatra, azimatra für sk. adhimātra findet, so liegt doch der Gedanke nahe, daß masu ans einer iranischen Sprache entlehnt ist, wo intervokalisches dznr Spirans geworden war wie in av. madu.\* Sachlich läßt sich gegen die Dentung von masu auf den Wein kaum etwas einwenden. Noch heute werden in Ostturkestan die herrlichsten Trauben gezogen. Wein wird hente allerdings dort nicht gekeltert; die Trauben werden nur zur Herstellung von Rosinen benutzt (A. von Le Coq, Volkskundliches aus Ost-Turkistan, S. 44). Es ist aber nicht unwahrscheinlich, daß die Weinbereitung erst mit der Einführung des Islam aufgehört hat. Anderseits ist in unseren Texten von getrockneten Trauben nicht die Rede; suka, suki, auch wohl śukha in 387, wenn die Lesung richtig ist, geht überall auch in Verbindung mit masu (169. 272, 431. 432) nicht etwa auf sk. śuska, sondern auf sk. śulka zurück. Ob in 349: na śudki (so in der Note) masu nevi śagri masu nikhalidavo etwa mit Ingwer (sk. śunthi) gewürzter und gezuckerter Wein (śagri zu śakara = sk. śarkarā in 702) gemeint ist, bleibt vorläufig unsicher.

Für die Feststellung der Bedeutung von sad'a weist gosad'a in 157 den Weg. Der Satz: ninamciya (so ist zu lesen anstatt nanam ciya) opim-

tasa gośad'ammi go vito (so wahrscheinlich statt gośato) asti kann kaum etwas anderes bedeuten als 'in dem Kuhgehege des in Nina wohnenden Opimta ist eine vito Kuh'. Śad'a dürfte mit śāla, das im epischen und klassischen Sanskrit in der Bedeutung 'Einfriedigung, Wall' gebraucht wird, identisch sein, wie schon Rapson, Specimens of the Khar. Inscr. p. 8 bemerkt hat. Von masu śad'a ist in den Urkunden öfter die Rede. Nach 586 verkauft ein gewisser Dhamasa an den Schreiber Ramsotsa einen masu sata (so in der Note) mit samt den Bäumen: sadha vyksena. In 655 liegt ein Kaufvertrag vor über einen misi Acker und einen masu sad'a, dessen Größe durch die Angabe bestimmt wird: tatra masu vuta apacira 10 3. Vuta = sk. upta kann in diesem Dialekt sehr wohl 'gepflanzt' bedeuten. Auch in dem nahestehenden nordwestlichen Dialekt der Asoka-Inschriften hat vuta diese Bedeutung. In dem Felsenedikt II ist in dem Satz, der in Dhauli lautet: (osa)dhāni āni munisopagāni pasuopagāni ca atata nathi savata hālāpitā ca lopāpitā ca, lopāpitā in Shāhbāzgarhī durch vuta ersetzt. Auch Brhats. 74, 2 ist upta im Sinne von 'gepflanzt' und 'gesät' gebraucht: bhanktvā kāndam pādapasyoptam urvyām bījam vāsyām nānyatām eti yadvat. Ich möchte daher glauben, daß masu śad'a 'Weingehege, Weingarten' bedeutet. Die Annahme, daß masu wie unser 'Wein' sowohl das Produkt wie die Pflanze bezeichne, scheint mir keine unüberwindliche Schwierigkeit zu bieten; auch im Lateinischen sagt man, neben vineam conserere, in genauer Übereinstimmung mit dem angeführten masu vuta, vinum conserere, serere; siehe Cato, de agricultura 6, 4: vineam quo in agro conseri oportet, sic observato. qui locus vino optimus dicetur esse et ostentus soli, aminnium minusculum et geminum eugeneum, helvolum minusculum conserito. qui locus crassior erit aut nebulosior, ibi aminnium maius aut murgentinum, apicium, lucanum serito; Varro, r. r. 1, 25; Plin. 14, 46.

Was endlich ukṣivana betrifft, so macht der Zusammenhang es wahrscheinlich, daß es den Beginn der jährlichen landwirtschaftlichen Tätigkeit im Weingarten bezeichnet, so wie Pflügen und Säen die erste Arbeit auf dem Acker im Frühling ist. Stein, Sand-buried Ruins of Khotan, p.228, gibt an, daß die Rebstöcke in Ostturkestan heute an niedrigen, in Reihen angeordneten Zäunen gezogen und im Winter mit Erde zugedeckt werden. Vielleicht geht also das ukṣivana auf das Aufrichten der Rebstöcke im Frühling. Auch in 574 scheint sich der Infinitiv śad'a ukṣivaṃnae (neben bhuma kriṣaṃnae) auf das Aufrichten eines Geheges zu beziehen.

Es ist ohne weiteres klar, daß die Liste der Namen von Naksatras in dem Täfelchen aufs genaueste mit der Liste der Tiernamen des chinesischen Zyklus übereinstimmt. In der Anordnung findet sich nur eine einzige Abweichung: Hahn und Affe sind hier vertauscht. Ich zweifle keinen Augenblick, daß das auf einem einfachen Versehen des Schreibers oder des Verfassers beruht, denn überall, wo der ostasiatische Zyklus vorkommt, steht der Hahn hinter dem Affen<sup>1</sup>). Mit Umstellung dieser beiden Tiere in unserer Liste entsprechen sich also die Reihen<sup>2</sup>):

| Chinesisch | Krorainisch | Chinesisch | Krorainisch |
|------------|-------------|------------|-------------|
| 1 Ratte    | muş $k$ a   | 7 Pferd    | aśpa        |
| 2 Rind     | gava        | 8 Ziege    | paśu        |
| 3 Tiger    | vyagra      | 9 Affe     | makad'a     |
| 4 Hase     | śaśaka      | 10 Hahn    | kukuďa      |
| 5 Drache   | nāģa        | 11 Hund    | śvana       |
| 6 Schlange | jaṃdunaṃca  | 12 Schwein | suģara      |

Es ist dies der älteste und, soviel ich weiß, der einzige bisher veröffentlichte Text, in dem uns der zwölfteilige Tierzyklus in indischer Sprache entgegentritt<sup>3</sup>). Wohl waren schon früher Erwähnungen des Tierzyklus in chinesichen und tibetischen Werken bekannt, die auf indische Quellen zurückgehen. Chavannes a. a. O. S. 86f., erwähnt ein kleines Sūtra, das Schi-örh-yüan-scheng-siang-juei-king, das zwischen 980 und 1000 von dem Mönche Schi-hu übersetzt ist. Über den Inhalt des Sütra bemerkt Chavannes: 'il traite des présages qui peuvent être tirés au moyen d'un diagramme dans lequel les douze causes (nidanas) sont mises en corrélation avec les douze mois et avec les caractères du cycle duodénaire; tout à la fin, on lit le passage suivant: ,Celui qui examine avec une attention scrupuleuse ce que produisent les douze causes, afin de comprendre parfaitement le bien ou le mal, le chagrin ou la joie, la réussite ou l'échec, doit dessiner un diagramme de l'évolution et le tracer clairement en partant de l'avidyā (correspondant au 10<sup>e</sup> mois) pour aboutir au jarāmarana (correspondant au 9e mois); les mois et les jours y auront leurs places distinctes; dans l'ordre de succession on y disposera les douze formes corporelles qui sont: le rat, le bœuf, le tigre, le lièvre, le dragon, le serpent, le cheval, la chèvre, le singe, le coq, le chien et le porc'?

Diese merkwürdige Verbindung der Nidānas mit dem Tierzyklus kehrt, wie Laufer, Toung Pao 1907, S.400 gesehen hat, im Kapitel 19 der tibeti-

<sup>1)</sup> Eine Umstellung von Tieren läßt sich, soweit ich sehe, überhaupt nur einmal in der bildlichen Darstellung des Zyklus auf einem alten turkestanischen Teppich nachweisen, auf den Laufer, Toung Pao 1909, S.71ff., hingewiesen hat. Hier sind Drache und Schlange offenbar aus künstlerischen Gründen umgestellt worden.

<sup>2)</sup> Die chinesische Reihe nach Chavannes, Le cycle turc des douze animaux, T'oung Pao 1906, S.52. Dort sind auch die Listen der zwölf Tiere bei den anderen Völkern, die den Zyklus kennen, gegeben. Das chinesische Wort für Ziege bezeichnet auch das Schaf. Chavannes a. a. O. S.55, Anm. l, ist der Ansicht, daß es ursprünglich von der Ziege gebraucht wurde. Auf den Spiegeln der T'ang-Zeit ist das dargestellte Tier eine Ziege.

<sup>3)</sup> Auf die merkwürdigen, aber kaum sehr alten Tierkreisdarstellungen in Tempeln von Chidambaram und Trichinopoly, die Boll, Sphaera S.342ff. behandelt hat, gehe ich hier nicht ein. Ihr Ursprung bleibt dunkel, wenn auch eine Beeinflussung durch die ägyptische Dodekaoros des Teukros und den ostasiatischen Tierzyklus naheliegt.

schen Lebensbeschreibung des Padmasambhava wieder 1). Dort wird erzählt, wie Padmasambhava von einem indischen Lehrer in der Stadt Guhya in Indien die Astrologie erlernt. Er wird dabei über den 'Zusammenhang von zwölf Vorgängen im Leben eines Buddha mit den zwölf Nidānas, welche in einem irdischen Jahre umlaufen', unterwiesen. Die Reihe beginnt: 'Wenn der Gott der Sakti den Segen gibt, so steht dies im Zusammenhang mit dem Mäusejahr der Avidyā. Wenn der aschenfarbene Elefant im Mutterleibe sich sechsfach verwandelt, so hängt es zusammen mit dem Stierjahre der Samskāra's.' In der gleichen formelhaften Art geht der Text weiter, genau die Reihenfolge des chinesich-tibetischen Tierzyklus und der Nidāna-Kette innehaltend. Die letzte Formel lautet: 'Wenn die neun<sup>2</sup>) eisernen Schweine eingebohrt in Kraftanstrengung wetteifern, so hängt dies zusammen mit dem Schweinejahr des Alterns und Sterbens.'

Vorausgesetzt, daß der chinesische Traktat wirklich aus dem Sanskrit übersetzt ist, würde sich daraus ergeben, daß den Indern oder, vorsichtiger gesagt, den Sanskrit schreibenden Buddhisten der chinesische Tierzyklus um die Mitte des 10. Jahrhunderts bekannt war, und wenn die Angabe des Padma thanyig, daß Padmasambhava die geschilderte Astrologie in Indien studierte, richtig ist, so müßten die Inder ihn schon in der ersten Hälfte des 8. Jahrhunderts gekannt haben. An und für sich würde das bei den vielfachen Beziehungen, die schon seit Jahrhunderten zwischen dem indischen und dem ost- und zentralasiatischen Buddhismus bestanden, nichts Auffälliges haben.

Die Mitte des 8. Jahrhunderts ist die untere Grenze für ein astrologisches Werk über günstige und ungünstige Stunden, Tage und Gestirne, das dem Bodhisattva Mañjuśrī und anderen Weisen zugeschrieben wird und das 759 von Amoghavajra übersetzt und 764 durch einen seiner Schüler mit Anmerkungen versehen wurde<sup>3</sup>). Wie Pelliot, Toung Pao 1929, S. 204 angibt, findet sich in diesem Werk die Bemerkung, daß man in den Ländern des Westens die Jahre mit den zwölf Tieren und die Wochentage mittels der Gestirne zählt. Es bestätigt sich also, daß mindestens in der ersten Hälfte des 8. Jahrhunderts indische Schriftsteller eine Kenntnis des Tierzyklus hatten, wie er in den Ländern des Westens verbreitet war, wobei unter den letzteren, wie Pelliot annimmt, wahrscheinlich das Gebiet von Ostiran, insbesondere Sogdiane, zu verstehen ist.

Könnten wir uns auf die Angaben eines anderen buddhistischen Textes, des Sme-bdun zes-pa skar-mai mdo, des Sūtra von den 'Großer Bär' genannten Gestirnen verlassen, so würde die Bekanntschaft der Inder mit

<sup>1)</sup> Übersetzt von Grünwedel, Ein Kapitel des Tă-še-sun, in der Bastian-Fest-schrift, S. 471 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Man beachte, wie hier die Neunzahl mit dem *jarāmaraṇa* ebenso verbunden ist wie in dem chinesischen Traktat.

<sup>3)</sup> Pelliot, JA. XI, 1, p.168.

dem Tierzyklus schon für die erste Hälfte des 7. Jahrhunderts bezeugt sein. Über den Inhalt des Werkes hat Laufer, Tonng Pao 1907, S.392ff, berichtet. Es wird darin der zwölfjährige Tierzyklus in der Weise aufgeführt. daß die in einem bestimmten Jahre geborenen Menschen zu einem der sieben Sterne des Großen Bären in Beziehung gesetzt und unter den Schutz des betreffenden Sternes gestellt werden. Die zwölf Tiere des chinesischen Zyklns, beginnend mit der Ratte, werden zu diesem Zweck auf die sieben Sterne verteilt, und zwar in der Reihenfolge 1, 2, 12, 3, 11, 4, 10, 5, 9, 8, 6. 7. Daß diese Verteilung auf einem System beruht, ist unverkennbar; es würde noch einheitlicher hervortreten, wenn die Nummern 8 (Schaf) und 6 (Schlange) umgestellt wären. Über die Geschichte des Buches belehren uns zwei Kolophone, der eine in Versen, der andere in Prosa, die aber nicht genau übereinstimmen. Nach dem zweiten Kolophon wurde das Sūtra von einem indischen Pandita und Hüen-tsang aus Indien mitgebracht und in China übersetzt. Im Jahre 1330 wurde es ins Mongolische übersetzt und in 2000 Exemplaren gedruckt. Eine uignrische Übersetzung wurde in 1000 Exemplaren gedruckt. Im Jahre 1336 wurde es ins Tibetische übersetzt1). Laufer versichert, er habe in dem Sütra nichts finden können. was gegen eine Entstehung der Schrift in Indien sprechen könnte. Trotzdem dürfte es klar sein, daß man die Nachricht über die Einführung des Werkes ans Indien, die fast 700 Jahre später ist, nicht als unbedingt zuverlässig betrachten kann, zumal da das Werk in der Liste der von Huentsang erworbenen und mitgebrachten Bücher nicht erwähnt zu sein scheint.

Pao 1907, S.118f. gehen die beiden chinesischen Übersetzungen, die es gefunden hat, bis ins 3. Jahrhundert n. Chr. hinauf. Die erste rührt von dem indischen Mönche Tschu Lü-yen her, der 224 nach China kam und das Avadāna im Jahre 230 übersetzte; die zweite stammt von dem bekannten Dharmarakṣa, dessen Übersetzertätigkeit sich von 266 bis 313 oder 317 erstreckte. Es ist unter diesen Umständen doch wohl wahrscheinlicher, daß das mṛgacakra auf den zwölfteiligen Tierzyklus zu beziehen ist, und um so mehr, als es feststeht, daß der Verfasser eines anderen buddhistischen Sanskrit-Werkes, das spätestens in der ersten Hälfte des 2. Jahrhunderts n. Chr. entstanden sein muß, eine Kenntnis des Tierzyklus hatte.

Wir verdanken diesen Nachweis Chavannes. Er hat Toung Pao 1906, S. 87ff. eine Stelle aus dem Ta-fang-têng-ta-tsi-king, dem Mahāsamnipātasūtra, mitgeteilt, die, wie er im einzelnen nachweist, zu dem alten Textbestande gehört, der zuerst zwischen 147 und 189 n. Chr. von dem Sramana aus dem Reich der Yüe-tschi, dem (Yüe)-tschi Lou-kia-tsch'en, dann zwischen 402 und 412 nochmals von Kumārajīva und zum drittenmal zwischen 414 und 433 von einem Dharmarakṣa übersetzt worden ist. Da wird von der verdienstlichen Tätigkeit gewisser Tiere gesprochen, die sich die Bekehrung ihrer Artgenossen angelegen sein lassen. Es sind die zwölf Tiere des Zyklus. Am ersten Tage des siebenten Monats beginnt die Ratte das Werk, indem sie einen Tag und eine Nacht lang Jambudvīpa durcheilt und die Wesen, die als Ratten geboren sind, ermahnt, von bösen Werken zu lassen und Gutes zu tun. Am folgenden Tage löst das Rind sie ab, und so fort, bis am dreizehnten Tage wieder die Ratte an der Reihe ist. In dieser Weise betreiben sie die Bekehrung 'bis zum Ende der zwölf Monate und auch bis zum Ende der zwölf Jahre'. Je drei der Tiere wohnen auf einem zwanzig yojanas hohen Berge im Meere außerhalb Jambudvīpas, ein jedes in einer Höhle, und werden dort von einer Göttin und einer Rākṣasī, die von je 500 Verwandten umgeben sind, verpflegt. Die Verteilung der Berge, der Tiere und der pflegenden Göttinnen auf die Himmelsgegenden ist wie folgt1):

Osten: Vaidūryaberg. Bewohner: Schlange, Pferd, Ziege.

Pflegerin: Göttin des Holzes.

Süden: Sphațikaberg. Bewohner: Affe, Huhn, Hund.

Pflegerin: Göttin des Feuers.

Westen: Silberberg. Bewohner: Schwein, Ratte, Rind.

Pflegerin: Göttin des Windes.

Norden: Goldberg. Bewohner: Löwe, Hase, Drache.

Pflegerin: Göttin des Wassers.

Stelle findet sich in einem Teile des Ta-tsi-king, der erst von Narendrayasas zwischen 566 und 585 übersetzt ist, gehörte also vermutlich nicht dem alten Texte an.

<sup>1)</sup> Die Berge, die Höhlen, die Göttinnen und die Rākṣasīs führen besondere Namen, die für die Frage, die uns hier beschäftigt, kein Interesse haben.

Die Elemente, aus denen diese Geschichte aufgebaut ist, sind dem eigentlichen Indien fremd. Wir werden daher mit Chavannes annehmen dürfen, daß das Mahāsamnipātasūtra in Ostturkestan entstanden oder doch wenigstens überarbeitet ist, zumal das Werk auch sonst eine bessere Kenntnis der Geographie Zentralasiens verrät, als man sie von einem indischen Verfasser erwarten kann. Chavannes meinte, daß man bei einem in Ostturkestan entstandenen Sanskrit-Werke an Beeinflussung durch chinesische oder durch türkische Vorstellungen denken könnte, wobei er unter Türken 'soit Kouchans, soit Hiongnou' verstand. Man ist heute nicht mehr geneigt, die Kusans als ein türkisches Volk zu betrachten; wir wissen überdies. daß in den ersten nachchristlichen Jahrhunderten in Khotan Saken, in Bharuka, Kuči, Agni Angehörige eines Volkes saßen, das eine indogermanische Sprache redete. Die Möglichkeiten der Entlehnung sind also viel größer.

In der Tierliste des Ta-tsi-king erscheint der Löwe an Stelle des Tigers der chinesischen Liste. Bei dem größten Teile der Türkvölker, sagt Chavannes, vertritt der Leopard (bars, pars, baris) die Stelle des Tigers. Chavannes meint, man verstünde nicht, warum der Tiger zum Löwen geworden sein sollte, wenn der Verfasser des Ta-tsi-king aus chinesischer Quelle schöpfte; wenn der Tierzyklus ursprünglich türkisch gewesen sei, so sei es ziemlich natürlich, daß der Leopard von den Chinesen für den Tiger, von den Zentralasiaten für den Löwen genommen sei. Auch Marco Polo. der seine Nachrichten von den Mongolen, nicht von den Chinesen habe, spreche von dem Löwen als einem Tiere des Zyklus<sup>1</sup>). Ich kann diese Beweisführung nicht als stichhaltig ansehen. Von Marco Polo müssen wir meiner Ansicht nach ganz absehen, da seine Angaben auch in bezug auf die Reihenfolge ganz ungenau sind; er nennt als die ersten vier Tiere Löwe. Rind, Drache, Hund. Wenn er das bars, das er vermutlich von seinem mongolischen Gewährsmann hörte, durch Löwe wiedergibt, so sind daraus kaum irgendwelche Schlüsse zu ziehen. Es ist mir aber überhaupt sehr fraglich, ob die Türken jemals scharf zwischen Leopard und Tiger unterschieden, obwohl die zentralasiatischen Stämme den einen so gut oder so schlecht gekannt haben müssen wie den anderen, da die Nordgrenze des Verbreitungsgebietes der beiden Tiere ungefähr die gleiche ist. Nach Radloff, Worterbuch 4, 1158 bedeutet pars im Uigurischen Tiger, im osmanischen Türkisch Panther, bei den Kasan-Tataren sogar den Luchs<sup>2</sup>). Kowalewski gibt in seinem mongolischen Wörterbuch 2, 1109 für bars nur Aowalewski gibt ist es eine Tatsache, daß in den uigurischen Texten Tiger. Und jedenfalls ist es eine Tatsache, daß in den uigurischen Texten liger. Und Jedemannen die Übersetzung von Tiger ist. So heißt es z. B. Suv. aus Turkestan bars die Übersetzung von der St. aus Turkestan paro Erzählung von der Speisung der hungrigen Tigerin 610, 16 in der bekannten Erzählung von der Speisung der hungrigen Tigerin olo, 16 in der perametra: muntada adīn tagī öñi aš ičkū yoq, kim bu alañurmīš durch den Bodhisattva: 1) Die Stelle ist angeführt bei Chavannes a.a.O. S.58.

<sup>)</sup> Vgl. auch 1, 1487 unter bars.

ač barsïy tirgürgülüg 'außer dieser gibt es keine andere Speise, die dieser geschwächten, hungrigen Tigerin wieder auf die Beine helfen könnte<sup>1</sup>)'. In dem chinesischen Original steht an der entsprechenden Stelle hu. ist also doch anzunehmen, daß die Uiguren, wenn sie den chinesischen Zyklus übernahmen, das chinesische hu = Tiger genau so wie an der angeführten Stelle des Suvarnaprabhäsa durch bars übersetzten2). Warum der Verfasser des Mahāsamnipātasūtra den Löwen anstatt des Tigers genannt hat, weiß ich allerdings nicht zu sagen. Aber er steht in dieser Beziehung ganz allein. Das Täfelchen von Cadoda, das zeitlich nicht allzuweit von der Entstehung des Sütra abliegen dürfte, hat in Übereinstimmung mit dem Chinesischen vyagra und beweist somit, daß die indisch sprechenden und schreibenden Bewohner Ostturkestans keineswegs in dem Zyklus den Tiger durch den Löwen ersetzt hatten. Auch in zwei anderen Sanskrit-Listen aus dem Norden Ostturkestans findet sich, wie wir später sehen werden, der Tiger wieder. Ich sehe also vorläufig keinen zwingenden Grund gegen die Annahme, daß der Tierzyklus von den Chinesen erfunden und von den Türken sowohl wie von dem Verfasser des indischen Sūtra übernommen wurde.

Es entspricht aber weiter auch die Verteilung der Tiere auf die Himmelsgegenden, wie das Sūtra sie zeigt, nicht dem chinesischen System, nach dem vielmehr dem Osten Tiger, Hase, Drache, dem Süden Schlange, Pferd, Ziege, dem Westen Affe, Hahn, Hund, dem Norden Schwein, Ratte, Rind zugewiesen werden<sup>3</sup>). Auch die Verteilung der Elemente auf die Himmelsgegenden stimmt nicht zu den chinesischen Anschauungen, nach denen dem Osten das Holz, dem Süden das Feuer, dem Westen das Metall, dem Norden das Wasser angehört. Die Unstimmigkeiten in der Verteilung der Tiere auf die Himmelsgegenden sind für Chavannes ein Beweis, daß die Darstellung des Ta-tsi-king nicht auf chinesischer Tradition fuße. In die gleiche Richtung weist nach Chavannes das Fehlen des fünften chinesischen Elementes, der Erde, in dem Sütra und anderseits das Auftreten des Windes anstatt des Metalls im Westen. Die Reihe der vier Elemente, wie sie hier erscheint, ist nicht chinesisch, da die Chinesen den Wind nicht als Element kennen; sie ist ebensowenig indisch, da die Inder wohl vier Elemente, Erde, Wasser, Feuer, Wind (= Luft), kennen, aber das Holz nicht

<sup>1)</sup> Siehe SBAW. Phil.-Hist. Kl. 1931, S.338.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Als die Perser den Zyklus von den Mongolen übernahmen, hat man bars allerdings als Leopard verstanden und durch palang, nicht durch babr übersetzt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) In der koreanischen Ausgabe lautet der Text des Ta-tsi-king anders, indem für Osten Süden, für Süden Westen, für Westen Norden, für Norden Osten steht. Dadurch ist aber das Verhältnis der Elemente zu den Himmelsgegenden völlig in Unordnung geraten, und gerade das beweist, wie Chavannes bemerkt, daß es sich um eine nachträgliche Änderung der koreanischen Ausgabe handelt, die gemacht ist, um die Angaben über die Beziehungen der Tiere zu den Himmelsgegenden mit dem chinesischen System in Einklang zu bringen.

als Element betrachten. Chavannes sehließt daraus, daß die Reihe nur türkisch sein könne. Nach ihm ist die Theorie von den vier Elementen bei den Ts'in entstanden und von den Chinesen aufgenommen, als die Ts'in sich der Herrschaft über das ganze China bemächtigt hatten, und dann von ihnen zu der Theorie von den fünf Elementen weitergebildet worden; die Bevölkerung des Landes der Ts'in sei aber wesentlich türkisch gewesen.

Mir scheint, daß L. de Saussure. Les origines de l'astronomie chinoise, S.277ff, die Verschiedenheiten, die sich in der Theorie von den Elementen im Mahäsamnipätasütra und bei den Chinesen zeigen, viel einfacher und überzengender erklärt hat. Nach de Sanssure ist die Lehre von den fünf Elementen durchaus chinesisch und geht in alte Zeiten zurück; ebenso ist ihre Verbindung mit den Kardinalpunkten spezifisch chinesisch. Jedenfalls kann das Fehlen des fünften Elementes, der Erde, in dem Sütra nichts für eine ursprüngliche Reihe von vier Elementen beweisen, denn die Erde wird der Mitte zugewiesen. Da der Verfasser des Sütra für seine Darstellung mir vier Elemente in den vier Himmelsgegenden unterbringen konnte, so mußte er die Erde, das Element der Mitte, notwendigerweise übergehen. Die Verteilung der Elemente auf die Himmelsgegenden übernahm er in der chinesischen Anordnung, nur ersetzte er das Metall durch den Wind. Weshalb er es bei dieser teilweisen Hinduisierung der Reihe bewenden ließ, läßt sich natürlich nicht mit Sicherheit sagen. Vielleicht trug er Bedenken, die Erde an die Stelle des unindischen Holzes zu setzen, weil er durch die Zuweisung der Erde an den Osten mit der chinesischen Theorie, die für ihn die Grundlage seiner Darstellung war, in völligen Widerspruch geraten wäre.

Auch die andere Verteilung der Tiere auf die Himmelsgegenden, die wir in dem Sütra finden, dürfte kaum den Schluß auf eine nichtelinesische Vorlage gestatten. Was der Verfasser des Mahäsamnipätasütra getan hat, ist nichts weiter, als daß er den chinesischen Äquatorialkreis um 90 Grad zurückgedreht hat. Warum er das getan hat, bleibt im Grunde ebenso unklar wie die Ersetzung des Tigers durch den Löwen. Aber dürfen wir bei einem Nichtchinesen schließlich nicht auch mit einfachen absichtslosen Versehen rechnen? Man beachte anderseits, wie in der Erzählung von den Missionsreisen der Tiere die Ratte an der Spitze steht, in genauer Übereinstimmung mit der üblichen chinesischen Liste der Tiere, während man nach der Reihenfolge, die bei der vorausgehenden Schilderung der Wohnorte der Tiere beobachtet ist, erwarten sollte, daß die Schlange den Reigen eröffnen würde.

Ich kann mich daher nur der Ansicht de Saussures anschließen, daß die Stelle aus dem Mahāsamnipātasūtra nicht geeignet ist, die Ansicht von dem chinesischen Ursprung des Tierzyklus zu erschüttern. Vielleicht ist es in diesem Zusammenhang gestattet, noch auf einen anderen Punkt

hinzuweisen, der gegen die Entstehung des Tierzyklus bei den türkischen Stämmen spricht. Bei den meisten Türkvölkern¹) heißt das Tier, das dem Drachen des chinesischen Zyklus entspricht, lu, das wegen des anlautenden l kein echt türkisches Wort sein kann und sicher nichts weiter als eine Entlehnung des chinesischen lung = Drache ist. Es ist aber doch ganz unwahrscheinlich, daß die Türken, wenn sie die Erfinder des Tierzyklus waren, ein Fabeltier darin aufgenommen haben sollten, für das sie gar keinen Namen in ihrer Sprache hatten. Wenn nach Al-Kāšgarī die zentralasiatischen Türken im 11. Jahrhundert den Drachen des Zyklus  $n\bar{a}k$  nennen, so werden sie das dem Kučischen entlehnt haben, wo das dem Sanskrit entlehnte  $n\bar{a}k$  die Übersetzung des chinesischen lung ist²), und wenn bei einigen Türkvölkern anstatt und teilweise neben lu balīq 'Fisch' oder pers. nahang 'Krokodil' erscheint, so sind das doch deutliche Versuche, das Unbekannte durch Vertrauteres zu ersetzen.

Auf eine andere Schwierigkeit, die sich der Annahme des türkischen Ursprungs des Tierzyklus entgegenstellt, hat Chavannes a.a.O. S.122 selbst hingewiesen: die Liste der Tiere enthält den Affen, der in den von den Türken besetzten Gebieten nicht vorkommt. Chavannes sucht diesen Einwand durch den Hinweis zu entkräften, daß der türkische König Kaniska Gandhāra und Kaśmīr, wo der Affe lebt, beherrschte und daß es wahrscheinlich sei, daß schon vor ihm andere türkische Herrscher in diese Gebiete vorgedrungen seien. Wenn wir auch von der ethnologischen Stellung der Kuṣāns ganz absehen, so können doch die Eroberungen des Kaniṣka oder seiner Vorgänger auf keinen Fall etwas mit der Aufstellung einer den Affen einschließenden Liste bei irgendwelchen zentralasiatischen Stämmen zu tun haben. Denn jene Eroberungen können frühestens in die zweite Hälfte des ersten Jahrhunderts unserer Zeitrechnung fallen. Nach Chavannes eigenem Urteil (S.84) war aber der Zyklus der zwölf Tiere den Chinesen seit dem ersten Jahrhundert n. Chr. vertraut und möglicherweise schon in etwas früherer Zeit bekannt3).

Kehren wir jetzt zu der Liste der Tiernamen in dem Kharoṣṭhī-Täfelchen zurück. Sie stimmt, da paśu genau so wie das chinesische yang sowohl Schaf wie Ziege bezeichnen kann, nur in einem Punkt mit der chinesischen Liste nicht überein: anstatt des zu erwartenden Namens der Schlange findet sich hier der Ausdruck jandunamca, der sicherlich auf sk. jantu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe die Zusammenstellung von Samojlowič-Rachmati, Ungar. Jahrb. 11, S. 298f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Im ostturkistanischen Türkisch wird *luu* dann auch gelegentlich für *nāga* verwendet; so *luu öntürgüči* 'Schlangenbeschwörer', SBAW., Phil.-Hist. Kl. 1930, S. 438, Z. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Andere Gründe gegen die Entstehung des Tierzyklus bei den Türken hat schon Bang angeführt; siehe WZKM. 23, S.417, Anm.1 und Ung. Jahrb.11, S.299. Das ganze Problem ist eingehend behandelt von de Saussure a. a. O. S.221ff., der sich energisch für die chinesische Herkunft des Zyklus ausspricht.

zurückgeht, aber im einzelnen Schwierigkeiten bereitet. Man könnte ihn zunächst als Vertreter von sk. jantūnām ca fassen, mit Ergänzung von naksatrami wie nachher bei makad'a ca. Allein dem steht entgegen, daß in keinem anderen Fall der Name des naksatra im Genitiv steht. Nun hat Thomas, JRAS, 1927, S.544ff, darauf hingewiesen, daß in dem Prakrit von Krorain von a-Stämmen eine merkwürdige Pluralform auf -amea erscheint, die im Nominativ und Akkusativ verwendet wird, so palamea, bhumamea, utamea usw.1). Von einem u-Stamm liegt eine Form derselben Art in 683 vor: yo pasunanca na vutanti. Dem pasunanca entspricht jamdunamea in der Bildung genau. Die Bedeutung kann dann nur Würmer, Gewürm' sein. Mbh. 14. 1136 werden die aus dem Schweiß entstandenen Lebewesen als die krimayah und jantavah definiert; Manu 6, 68f., wo dem Asketen Vorsicht beim Gehen eingeschärft wird, um die jantarah zu schonen, und die Sühne für unwissentliche Verletzung der jantavalt bei Tag oder Nacht vorgeschrieben wird, erklärt Kullükn das Wort als kleine Ameisen usw. (sūksmapipīlikādi). Es ist nicht zu verkennen, daß das Gewürm nicht recht zu den übrigen Tieren des Zyklus paßt. Das spricht dafür, daß die Schlange der Chinesen das Ursprängliche ist, und vielleicht läßt sich auch der Grund angeben, der den Inder bewogen hat, sie durch etwas anderes zu ersetzen. Wenn er das chinesische lung in seiner Sprache wiedergeben wollte, konnte er kaum einen anderen Ausdruck als näga wählen, obwohl die Begriffe, für die die beiden Wörter gebraucht werden, sich keineswegs decken. Zwar ist auch der näga in gewisser Hinsicht ein Fabeltier wie der ehinesische Drache, aber der indische Hörer stellte ihn sich doch immer als Schlange vor, während der ehinesische Drache mit seinen vier oft vogelklauenartigen Füßen wenig Schlaugenhaftes hat. Wenn also der Inder, wie es die ehinesische Liste verlangte, neben den näga die Schlange stellte, so enthielt seine Reihe im Grunde die Schlange zweimal, und das mag die Veranlassung gewesen sein, daß in der indischen Liste das Gewürm an die Stelle der Schlange gesetzt wurde. Vielleicht kam die Anregung, gerade das Gewürm als Stellvertreter zu wählen, wie wir später sehen werden, aus dem Chinesischen selbst.

Der Text unseres Täfelchens zeigt aber noch eine schwieriger zu erklärende Abweichung vom Chinesischen. Wie das dhivase im Anfang zeigt, hat er den Zweck anzugeben, an welchen Tagen gewisse Verrichtungen günstig oder ungünstig sind. Da dies für zwölf Tage geschieht, sollte man

<sup>1)</sup> Gelegentlich finden sich auch die Schreibungen -aca (ede utaca 387) und -amam. In 117 ist offenbar nicht sarva pimdaim tamam gavi 20 3 zu lesen (nach Thomas = sarvāni pindāni tāni gāvah 23), sondern sarva pimdaimtamam gavi 20 3 = sarvāh pinditā gāvah 23 'alle Kühe zusammengezählt (sind) 23'; pimdaimta- beruht auf einem \*pindayita-. Versuche der Erklärung der Formen haben Thomas und Barnett, JRAS. 1927, S.848f. gemacht. Daß das ca als Pluralsuffix, wie Thomas meint, aus einer tibeto-birmanischen Sprache stammt, möchte ich bezweifeln.

annehmen, daß es sich hier um einen zwölftägigen Zyklus handle, von dem jeder Tag mit dem Namen eines Tieres bezeichnet ist. Das würde durchaus zu der chinesischen Gewohnheit stimmen. Denn die Chinesen haben den zwölfteiligen Tierzyklus zur Bezeichnung nicht nur eines Zyklus von zwölf Jahren, sondern auch einer Periode von zwölf Monaten, von zwölf Tagen und von zwölf Doppelstunden verwendet, genau so wie sie auch die entsprechenden Namen der zwölf tschi oder Charaktere für alle diese Zeitperioden gebrauchten. Ein Beispiel aus der Tang-Zeit, wo der Hase mit dem Charakter mao auch in bezug auf den Tag verbunden ist, führt Chavannes a. a. O. S. 66 an. Aber der zwölfteilige Tierzyklus ist stets nur ein astrologischer Zyklus, wenn auch de Saussure a. a. O. S. 235; JA. XI, 15, S. 84, behauptet, daß Namen wie Drache, Tiger, Rind, Schwein und Schlange von den Sternbildern des chinesischen Äquators entlehnt seien. Auf dem Täfelchen werden aber die Tiernamen ausdrücklich als Namen von nakṣatras, von Sternbildern, gegeben. Ich vermag vorläufig nur anzunehmen, daß das auf einem begreiflichen Mißverständnis des chinesischen Terminus 👼 beruht, der, wie mich Herr Dr. Eberhardt belehrt, ursprünglich für die zwölf Jupiterstationen und im Zusammenhang damit für die Zeichen des Zwölferzyklus gebraucht wurde und weiter für die in Gruppen zusammengefaßten 28 Mondstationen gebraucht werden konnte.

Ob sich, von den Namen des Tierzyklus abgesehen, speziell chinesische Anschauungen in dem kleinen Traktat erkennen lassen, ist eine Frage, die ich den Kennern chinesischer Astrologie zur Entscheidung überlassen muß. Chinesischer Einfluß scheint sich mir in der Tat zu verraten, wenn es heißt, daß unter dem Sternbild Tiger ein Kampf zu beginnen sei. Der Tiger ist in China mit der Vorstellung des Kriegers verbunden. Von Hsien-yüan wird berichtet, daß er Tiger und andere reißende Tiere als Kampftiere im Kriege benutzt habe (Mém. Hist. I, 28), und Chavannes bemerkt dazu, daß noch heute Soldaten Tiger genannt werden. Die drei kleinen Sterne, die den Kopf des Sternbildes Tiger bilden, stehen den Schutztruppen vor (ebd. III, 352). Der Tiger aber ist, wie de Saussure, Origines p.74f. angibt, nichts anderes als der Orion, der neben dem Namen des Tigers den des Kriegers führt. Anderseits scheint es mit der indischen Vorstellung von der Ratte zusammenzuhängen, wenn ihr Tag als glückbringend für alle Unternehmungen bezeichnet wird. Man wird jedenfalls sofort an die Ratte des Ganesa erinnert, die, weil sie sich überall durchbeißt, zum Tier des alle Hindernisse bezwingenden Gottes geworden ist. In einigen Fällen ist auch die Beziehung des Tieres zu der Vorschrift ohne weiteres klar, so wenn der Hase den Tag regiert, an dem man auf der Hut sein, oder das Pferd den Tag, an dem man eine Reise unternehmen soll. Die auffallende Beschränkung dieser Reise auf eine Fahrt 'ins östliche und westliche Land' erklärt sich aber doch wohl aus den geographischen Verhältnissen Ostturkestans, wo Reisen in anderer Richtung praktisch kaum in Betracht

kommen. Auch mit dem Aufrichten der Weingehege, das unter dem Sternbild Schwein stattfinden soll, wird offenbar auf eine besondere turkestanische Einrichtung Bezug genommen. Vorläufig möchte ich daher annehmen, daß das Schriftchen nicht etwa aus dem Chinesischen übersetzt, sondern von einem Turkestaner verfaßt ist, worauf auch die obenerwähnte Umstellung von Hahn und Affe weist.

Das Holztäfelchen von Cadoda ist nicht das einzige Dokument, das uns die Namen des Tierzyklus in indischer Sprache erhalten hat. In der Berliner Sammlung findet sich ein Blatt einer Papierhandschrift, das aus Šorčuq stammt. Auf der Rückseite beginnt ein Text in der Landessprache von Kuči, der uns hier nicht weiter interessiert. Auf der ursprünglich frei gebliebenen Vorderseite ist nachträglich in der im Norden Ostturkestans üblichen Brähmī das Folgende geschrieben:

- 1 prathamaḥ caitram = [i]ty = āhu vaišākhas = tu dvit[ī]yakaḥ j[e]ṣṭam(ā)sa tṛt[ī]yas = tu caturth = āṣāḍhaka smṛtaḥ 1 śr(ā)va[ṇa pa]ñcama . .  $s = t(u \ bh\bar{a})d[r]a(pa)[da]^{-1}$ .
- 2 ś = ca ṣaṣṭamaḥ saptam = āścayujo nāma aṣṭamaḥ kārttika smṛtaḥ mṛgaśīras = tu navamaḥ puṣyaś = ca daśamo māsa·magha ekādaśa proktaḥ ph[ā]lguṇy[o] dvāda(śa)
- 3 smṛtaḥ 2 || mantilyo govṛṣo vyāghra śaśa nāgena jantuna jantunaḥ aśva paśu markaṭaś = ca kukkuṭa śvāna sūkaraḥ 3 || pratipat dviti triti (catu)-
- 4 rtha pajami stha²) saptami astami navami dasami ekadasi dvadasi trayodasi³) caturadasi pajadasi ||
- 5 aśva · yakwe · paśu · śaiyye · makkara · mokomśk (e) · kukkuja · krańko · śvāna · kū<sup>4</sup>) · sukha-
- $\epsilon$  ra · suwo · maṇḍilya · arśakarśa · gova · okso vyāghra · mewiyo (· śa)śa · saṣe · nāga · [nā](k·)
- 7 ahi · auk

Der Text dieser Seite rührt von drei verschiedenen Händen her. Zunächst hat jemand in kleiner Schrift die vier Ślokas geschrieben, die hier falsch gezählt sind, da der Schreiber vergessen hat, die Zahl nach dem zweiten Śloka zu setzen. Später hat dann eine ganz ungeübte Hand in geradezu scheußlicher Schrift das Ende von Zeile 3 und Zeile 4 eingetragen. Der Rest ist dagegen in großer schöner Schrift geschrieben, nur die Buchstaben der letzten Zeile sind aus Mangel an Raum kleiner.

Die vier Ślokas sind in einem verwahrlosten Sanskrit abgefaßt. Die Fehler des Originals sind durch den Schreiber noch vermehrt; ich möchte hier nur auf den Schluß des ersten Halbverses von Śl. 4 hinweisen, wo

<sup>1)</sup> Das da ist etwas unter die Zeile gesetzt, offenbar weil der Rand des Blattes schon abgegriffen war.

<sup>2)</sup> So. 3) trayodaši ist unter der Zeile eingefügt.

<sup>4)</sup> Das  $\tilde{u}$  scheint hier durch das Vokalzeichen für u in Verbindung mit dem sonst das  $\tilde{u}$  bezeichnenden Zeichen ausgedrückt zu sein.

das Metrum zeigt, daß jantuna irrtümlich wiederholt ist. In den drei ersten Ślokas werden die 12 indischen Monate aufgezählt; der vierte Śloka ist eine Liste der Namen des ostasiatischen Tierzyklus. Da die vier Ślokas offenbar zusammengehören, so scheint es, daß der Verfasser die Tiernamen als Korrelate zu den indischen Monatsnamen betrachtete. In China werden sicherlich schon in der T'ang-Zeit die Tiernamen mit den zyklischen Charakteren für die Monate verbunden<sup>1</sup>).

Der folgende Text, der übrigens sehr wohl zuletzt von allen in die freigebliebene Mitte der Seite eingetragen sein kann, ist ein nur sehr unvollkommen geglückter Versuch, eine Liste der Namen der indischen tithis zu geben. Außer pratipat sind es natürlich nur die femininen Ordinalzahlen.

Die letzten Zeilen enthalten nochmals die Namen des Tierzyklus, indem jedesmal dem indischen in der Stammform gegebenen Namen die Übersetzung ins Kučische hinzugefügt ist. Warum in diesem Fall die Liste nicht, wie es sonst üblich ist, mit der Ratte oder Maus, sondern mit dem Pferd beginnt, so daß die Ratte — oder vielmehr das, was ihr hier entspricht — an siebenter Stelle steht, weiß ich nicht zu sagen<sup>2</sup>).

Der Übersichtlichkeit wegen stelle ich die drei Listen, die unser Blatt bietet, nebeneinander:

| mantily a     | mandilya                 | arśa <u>ka</u> rśa |
|---------------|--------------------------|--------------------|
| govṛṣa        | gova                     | okso               |
| $vyar{a}ghra$ | $vyar{a}ghra$            | mewiyo             |
| śaśa          | śaśa                     | şaşe               |
| nāga          | $nar{a}ga$               | $n\bar{a}(k)$      |
| jantunaḥ      | $ah\dot{i}$              | auk                |
| aś $v$ $a$    | $a\dot{s}va$             | $ya\overline{k}we$ |
| paśu          | $p$ a $\dot{s}u$         | śaiyye             |
| markata       | $\overset{	au}{makkara}$ | mokomsk(e)         |
| kukkuţ $a$    | kukkuṭa                  | $kra\dot{n}ko$     |
| śvāna         | śvāna                    | $kar{u}$           |
| $sar{u}kara$  | sukhara                  | suwo               |

Betrachten wir zunächst die Liste des Merkverses in ihrem Verhältnis zu der Liste des Kharoṣṭhī-Täfelchens. In einem Punkt stimmen beide gegen die chinesische Reihe zusammen: auch der Merkvers hat an Stelle der Schlange jantunaḥ in Übereinstimmung mit dem jamdunamca des Täfelchens. Korrektes Sanskrit ist jantunaḥ nicht. Man könnte versucht sein, den zweiten Pāda des Merkverses zu śaśo nāgena jantunā herzustellen; wahrscheinlicher ist es mir, daß jantunaḥ ein halb prakritischer Nom. Plur. (für jantavaḥ) ist, da auch für das entsprechende jamdunamca des Täfelchens die Erklärung als Nom. Plur. die größte Wahrscheinlichkeit hat.

<sup>1)</sup> Siehe Chavannes a. a. O. S. 66, 68.

<sup>2)</sup> Hängt damit zusammen, daß im Mahāsamnipātasūtra die Ratte die Missionsreisen der Tiere am ersten Tage des siebenten Monats beginnt? Siehe oben S. 734.

3) Auch Govindarója zu Manu 12,63 scheint die beiden Wörter als gleichbedeutenel zu betrachten; der Text ist offenbar in der Ausgabe verderbt; eägda manthäkleyth zerbij blansti.

3) Nach Bolder, SBE, 2, 8,269. Nach dem PW, 7 liest aber die Telugu-Handechrift hier volgade.

?) Wie wenig Verlaß auf die indichen Kommentatoren ist, wenn es sich nur Realien handelt, reigt Rämacandra, der väggudah in Mann 12,64 als bakah 'Reiher' erklart. Im übrigen betrachteten die Inder den fliegenden Euchs natürlich als Vogel (pakrividerah Sarvajüanäräyana, kakunih Kullüka, kakuni rätrimearah Räghavänanda, pakri Govindaräja zu Manu 12,64; rähndo valguly aräntarapakrivikerah Närada zu Visna 44,30) und die Lexikogruphen fähren ihn unter den Vogelnamen auf, gemu ro wie der alte Megenberg die Fledermans einen Vogel neunt und in dem Kapitel 'Von dem gefügel' abhandelt, obwohl er selbstverständlich weiß, daß 'der vogel under allen vogeln gepirt albin seinen kint als ain geperadez gendez tier und sängt seinen kint'. Wie im Sanskrit carmacataka oder catikā 'Fellsperling' ein Name der Fledermans ist, so heißt sie noch heute im Westfülischen Leerspecht, d. i. Lederspecht, und in italienischen Dialekten uccello di notte; siehe Riegler, Das Tier im Spiegel der Sprache, S.11.

geführten Ausdrücke werden nicht nur für den fliegenden Fuchs, sondern auch für die Fledermaus gebraucht. Auch Yādavaprakāśa scheint vāgguda und māndhīra auf die Fledermaus zu beziehen, da er ausdrücklich für das 'große' Tier, also den fliegenden Fuchs, die Bezeichnung mandhilava lehrt. Genau in derselben Schreibung sind bisher weder mandhira noch mandhilava belegt. Offenbar aber ist māndhāra Vas. 14, 48 herzustellen, wo die Handschriften māghāra und mādhām bieten; Führer liest hier māndhāla, das sich Gaut. 17, 34 findet. In der älteren Literatur begegnet manthala Vāj. S. 24, 38; Taitt. Br. 2, 5, 8, 4, manthāvala Ait. Br. 3, 26, 3, mānthālava Maitr. S. 3, 14, 19 im Padapātha; die Samhitā-Handschriften haben mātālava. Kāth. V. 7, 8 endlich findet sich manthīlava, Taitt. S. 5, 5, 18, 1 mānthīlava, die Form, die dem māndhīlava der Vaij, am nächsten kommt. Aus den Texten selbst ergibt sich nur, daß der manthavala und der mandhāra oder māndhāla ein Flugtier ist. Darauf läßt die Bemerkung im Ait. Br. schließen, daß der manthāvala aus den Federn des Pfeiles des Krśānu entstand; bei Vas. und Gaut. wird der mandhara, mandhala unter den Vögeln (śakunānām bei Vas.) aufgezählt, die nicht gegessen werden dürfen. Von den Kommentatoren mag Mahīdhara (zu Vāj. S.) eine richtige Vorstellung von dem manthala gehabt haben, wenn er sagt, es sei eine Art Maus (ākhur mūṣakaḥ kaśo mānthālaś ca tadviśeṣau). Genauer erklärt Sāyaṇa (zu Ait. Br.) die manthāvalāh als Tiere, die mit dem Kopf nach unten an den Ästen der Bäume hängen (ye jīvavišeṣā vṛkṣaśākhāsv adhomukhā avalambante), während im Kommentar zur Taitt. S. der mānthīlavaḥ kühn als ein jalakukkutah, als ein Wasserhuhn, hingestellt wird. Wahrscheinlich sind auch bei diesem Worte die verschiedenen Formen in ihrer Anwendung auf den fliegenden Fuchs oder die Fledermaus nicht immer streng geschieden worden; so steht in der Reihe, die in der Vāj. S. ākhuḥ kaśo mānthālah lautet, in der Maitr. S. vielmehr der mānthālava als letztes Glied, und auch im Kāth. und in der Taitt. S. lautet die ähnliche Reihe pānktraḥ kaśo mănthīlavaḥ. Ich zweifle nicht, daß der mantilya des Tierzyklus nichts weiter als eine neue Variante des vielformigen Namens des fliegenden Fuchses ist. Der Verlust der Aspiration erklärt sich leicht im Munde eines Bewohners von Kuči, dessen Sprache bekanntlich der Aspiration gänzlich entbehrte. Da die Großflatterer in Ostturkestan fehlen, so werden wir als Bedeutung von mantilya 'Fledermaus' ansehen dürfen.

Während sich für die Ersetzung der Schlange durch das Gewürm, wie wir oben gesehen, ein Grund wenigstens vermuten läßt, bleibt es völlig unklar, warum die Ratte oder Maus durch die Fledermaus verdrängt sein sollte. Immerhin mag auf eine Erscheinung hingewiesen werden, die allenfalls in Zusammenhang damit stehen könnte. Chavannes a. a. O. S. 106f., hat das Bild eines Spiegels aus der Tang-Zeit veröffentlicht, in dem ein Zyklus von 28 Tieren dargestellt ist, die mit den 28 Mondstationen korrespondieren. Es ist der gewöhnliche zwölfteilige Zyklus in umgekehrter

Reihenfolge, in den nach einem festen System 16 andere Tiere eingeschoben sind. Meist ist dem ursprünglichen Tier ein nahe verwandtes zur Seite gestellt: so steht neben dem Drachen (2) der Drache 💢 kiao (1), neben dem Tiger (6) der Leopard (7), neben dem Hunde (16) der Wolf (15), neben dem Hahn (18) der Fasan (17), neben dem Affen (20) der Affe 🎉 yüan (21). Neben der Schlange (27) erscheint hier mun aber der Regenwurm (28), neben der Ratte (11) die Fledermaus (10). Natürlich kann ich die Frage, ob damit die Veränderungen in der Tierliste, die in dem Sanskrit-Merkvers vorgenommen sind. in Zusammenhang stehen, nur aufwerfen, aber nicht beantworten.

Das Blatt aus Sorenq ist etwa 500 Jahre jünger als das Kharoṣṭhī-Täfelchen. Wir werden also annehmen dürfen, daß bei der Übernahme des Tierzyklus durch die indische Sprachen redenden Kreise Ostturkestans zunächst die Schlange durch das Gewürm und dann später die Ratte oder Mans durch die Fledermaus ersetzt wurde.

Wir sollten erwarten, daß die zweite Liste des Blattes in Sanskrit sieh genau mit der ersten deeken würde, allein ganz ist das nicht der Fall. Die meisten Abweichungen sind allerdings nur sprachlicher Natur. Die zweite Liste zeigt zum Teil prakritische Formen, so gova¹), śvāṇa und das merkwürdige sukhara²). Für mantilya steht in wiedernm abweichender Schreibung mandilya; die hinzugefügte Übersetzung arśakarśa führt im übrigen nicht weiter, da dieses Wort sonst unbekannt ist. Für markata steht hier makkara. Das ist nicht etwa falsche Schreibung für sk. makara 'Delphin', denn es wird in der kučischen Liste durch mokomiske übersetzt, für das schon Tocharische Grammatik, S.51, Anm.1 unter Berücksichtigung von toch. mkowy arämpāt 'Affengestalt', mkowāñ 'Affen' die Bedeutung 'Äffchen' erschlossen ist³). Makkara ist offenbar die im Norden Ostturkestans

<sup>1)</sup> Entweder aus \*goka oder mit einfacher Überführung von go in die a-Deklination. In den Khar. Inser. findet sich in Nr. 689 der Nominativ gova, in Nr. 157 der Genitiv goasa (oder govasa?).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Auf dem Kharoşthī-Täfelchen ist das Wort suģara geschrieben, und man hat guten Grund anzunehmen, daß ģa spirantischen Lautwert hatte. Sollte sukhara unter dem Einfluß des Prakrits von Krorain entstanden sein?

<sup>3)</sup> Sk. makara erscheint im Tocharischen und Kučischen als mātār (Toch. Gr. S. 62). Das Wort ist von da, wie F. W. K. Müller, Uigurica III, S. 92 bemerkt hat, auch ins Uigurische (madar) und weiter ins Mongolische (matar) und Mandschurische (madari) übergegangen. Müller hat darauf hingewiesen, daß die mongolischen und mandschurischen Wörter schon in den von Kowalewski in seinem mongolischen Wörterbuch benutzten Polyglotten mit dem indischen makara gleichgesetzt werden; matar-un toloyai, mandsch. madari uju sind 'Tierköpfe aus Kupfer oder Eisen, die man an Toren befestigt und in deren Maul man einen Ring anbringt, um das Tor leichter ziehen zu können'. Das stimmt gut zu der dekorativen Verwendung des makara in der indischen Kunst. A. a. O. S. 31 übersetzt Müller uig. ölüm madar durch 'Todes-Dämon'. Sicher läßt sich der Zusammenhang, in dem das Wort dort erscheint; nicht bestimmen, es scheint aber nichts der Annahme im Wege zu stehen, daß an jener

erfolgte Umgestaltung von sk. markata¹). Im Tocharischen ist in Lehnwörtern aus dem Sanskrit der Übergang eines postvokalischen t und d in r gewöhnlich; so kor aus koṭi, kāpār aus kavaḍa, cakravār aus cakravāḍa, wohl auch mahur aus makuṭa, kārkāryāṣi zu karkaṭī (Toch. Gr. S. 56, 61). Ebenso haben wir im Kučischen pir aus p̄ṭha (MSL.18, S.17) und garur aus garuḍa (Toch. Gr. S. 485)²). Einen sachlichen Unterschied bedeutet es aber, wenn an Stelle von jantunaḥ des Merkverses in der zweiten Sanskrit-Liste in genauer Übereinstimmung mit dem Chinesischen ahi 'Schlange' erscheint. In der kučischen Liste ist ahi durch auk übersetzt. Das Wort hat sich bisher nur hier gefunden; sonst scheint für 'Schlange, giftiges Gewürm' im Tocharischen ārṣal (Toch. Gr. S.50), im Kuč., wie mir Herr Prof. Siegling mitteilt, arṣāklo gebraucht zu werden. Wilhelm Schulze hält es für möglich, daß auk gleichen Stammes wie ahi sei; für die Entwicklung des u vor dem Guttural könnte toch. poke, kuč. poke, pauke 'Arm', sk. bāhu, eine Parallele bieten.

Man könnte, um die Verschiedenheiten zwischen der Liste des Merkverses und der zweiten Liste zu erklären, vielleicht annehmen, daß die Bewohner von Kuči den Tierzyklus direkt von den Chinesen entlehnten, wobei sie die Ratte oder Maus durch die Fledermaus<sup>3</sup>) ersetzten, und daß die zweite Sanskrit-Liste eine Übertragung aus der üblichen kučischen Liste ist. Allein dem stehen doch große Schwierigkeiten entgegen. Es darf nicht übersehen werden, daß der Schreiber der zweiten Liste die Sanskrit-Wörter vor die kučischen Wörter gestellt hat. Er wollte also offenbar eine Übersetzung der Sanskrit-Liste in die Kuči-Sprache, nicht umgekehrt eine Übersetzung der kučischen Liste ins Sanskrit geben. Ferner enthält die kučische Liste ein Lehnwort aus dem Sanskrit, nāk, das genau an der Stelle steht, wo die Sanskritliste nāga hat. Das ist nicht entscheidend, spricht aber doch dafür, daß die einheimische Bevölkerung von Kuči ihre Liste durch Vermittlung indischer Sprecher, in erster Linie sicherlich durch die des Sanskrit mächtigen buddhistischen Mönche erhielt. Dagegen spricht nicht, daß die kučische Liste zwei Tiernamen enthält, die, wie ich glaube, dem

Stelle in engerem Anschluß an die Grundbedeutung des Wortes von dem makara, dem Seeungeheuer, des Todes die Rede ist, in dessen Rachen die Lebewesen eingehen. Die Ersetzung des k von makara durch t in toch.-kuč.  $m\bar{a}t\bar{a}r$  ist auffällig und legt die Vermutung nahe, daß das Wort im Tocharischen und Kučischen nicht direkt aus dem Sanskrit entlehnt ist, sondern über das Sakische hinüber, wo t häufig als Hiatkonsonant für ein geschwundenes inlautendes k erscheint; siehe  $at\bar{a}ra\tilde{n}a = sk$ .  $akrtaj\tilde{n}a$ ,  $at\bar{a}sa = sk$ .  $akrtaj\tilde{n}a$  atasa = sk.  <sup>1)</sup> In den indischen Mittel-Prakrits gibt es den Lautwandel von t zu r nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ganz anders wird t und d in Lehnwörtern im Süden Ostturkestans, in dem Sakischen von Khotan behandelt. Hier wird es zu l, so alavi aus aṭavi, kūla aus koṭi, gula aus guḍa. Siehe Konow, Saka Studies, S.8.

<sup>3)</sup> Daß arśakarśa Fledermaus bedeutet, ist nicht zu bezweifeln, wenn es sich auch durch unabhängige Zeugnisse vorläufig nicht beweisen läßt.

Chinesischen entlehnt sind. Sk. vyāghra 'Tiger' ist durch mewiyo übersetzt. Für das sicherlich damit zusammenhängende sogdische Wort für Tiger. myw, auf das wir noch zurückkommen werden, hat schon F. W. K. Müller, SBAW. 1907, S. 464 Entlehnung aus chin. All Katze, kor. myo, ann. meo, pek. mao angenommen. Im Kučischen scheint das Wort bei der Entlehnung noch erweitert zu sein. Sk. markata (makkara) ist durch mokomske übersetzt. Das -ske ist nach den Herausgebern der Tocharischen Grammatik (S.12) ein Deminutivsuffix. In dem toch mkowy arämpāt 'Affengestalt' kann ein Genitiv mkowe oder ein possessivisches Adjektiv mkowi stecken: auch der Plural mkowāñ 'Affen' läßt nicht erkennen, wie der Nom. Sing. lautete (Toch. Gr. S. 21, 51, 87). Immerlin dürfen wir mit Berücksichtigung der beiden Dialektformen als Stamm des Wortes doch wohl mokow-, mkowansetzen. Da der Affe in Ostturkestan nicht heimisch ist, so ist es von vornherein wahrscheinlich, daß es sich um ein Lehnwort handelt. Sk. markata (makkara) liegt trotz einer gewissen Ähnlichkeit lautlich doch zu weit ab. als daß es als Grundwort gelten könnte. Nun hat aber das Chinesische ein Wort für Affe: 沐 篌 mu-hou, oder 獅 猴 mi-hou, in alter Aussprache \*mukyou bzw. \*mjie-yeu, das lautlich so gut zu den tocharischen und kučischen Formen stimmt, daß ich überzeugt bin, daß sie auf den chinesischen Wort beruhen<sup>1</sup>). Allein wenn auch mewiyo und mokomske dem Chinesischen entlehnt sind, so kann das doch nicht etwa beweisen, daß die kučische Liste direkt aus dem Chinesischen übersetzt ist. In der Liste des chinesischen Tierzyklus kommen gerade die Wörter, die das Kučische aufgenommen hat, gar nicht vor. Dort steht an neunter Stelle immer nur 猴 hou und an dritter Stelle 庶 hu 'Tiger', aber niemals ein Wort, das Katze bedeutet. Wie die Kučaner dazu gekommen sind, gerade das chinesische Wort für Katze auf den Tiger anzuwenden, bleibt überhaupt unklar. Durch den chinesischen Tierzyklus können also weder mewiyo noch mokomske dem Kučischen vermittelt sein: zur Zeit der Niederschrift unseres Blattes gehörten sie offenbar längst dem gewöhnlichen Sprachgut an; mewya 'Tigerin' kommt

¹) Ob das chinesische Wort und sk. markata weiter auf ein gemeinsames Urwort zurückgehen, wie Pelliot, Sütra des causes et des effets, S.53, N.46 vermutet, ist eine Frage, auf die ich hier nicht eingehen will. Doch möchte ich darauf hinweisen, daß der Nachweis, daß Tocharer und Kučaner ihr Wort für Affe dem Chinesischen entlehnt haben, auch für die Beurteilung des Verhältnisses von toch. śiśäk, kuč. secake 'Löwe' (Toch. Gr. S.49) zu chin. Éth schi-tse 'Löwe' ausschlaggebend sein dürfte. Der lautliche Gleichklang der Wörter ist so groß, daß an ihrem Zusammenhang kaum zu zweifeln ist; auch Pelliot, Toung Pao 1931, S.449 ist der Ansicht, daß das chinesische und das tocharische Wort nicht völlig getrennt werden können. Haben die Tocharer und Kučaner ihr Wort für Affe dem Chinesischen entnommen, so werden sie auch den Löwen, den sie aus eigener Anschauung nicht kennen konnten, mit dem chinesischen Wort bezeichnet haben. Pelliot glaubt, daß chin. schi(-tsē) zu np. šēr 'Löwe' gehöre; die Möglichkeit eines Zusammenhanges läßt sich zur Zeit weder bestreiten noch beweisen.

außerdem, wie mir Herr Prof. Siegling mitteilt, in einem noch nicht veröffentlichten Bruchstücke vor<sup>1</sup>).

Die Verschiedenheit der beiden Sanskrit-Listen in bezug auf das sechste Tier der Reihe wird sich also vermutlich dadurch erklären, daß die zweite Liste jünger ist als der Merkvers; ihre Aufzeichnung ist ja sicherlich später erfolgt als die des Verses, wenn sich auch der zeitliche Abstand zwischen beiden nicht bestimmen läßt. Daraus würde sich ergeben, daß man in späterer Zeit das Gewürm in der Sanskrit-Liste wieder durch die ursprüngliche Schlange ersetzte, während man die Fledermaus beibehielt. Gegen diese Erklärung läßt sich auch kaum viel einwenden, wenn man bedenkt, daß die Verbindung zwischen Ostturkestan und China immer lebendig blieb und die Kenntnis des chinesischen Zyklus daher leicht auf die Gestaltung des von den Sanskrit schreibenden Buddhisten rezipierten Zyklus einwirken konnte.

Der chinesische Tierzyklus ist in Ostturkestan auch in einer iranischen Sprache aufgezeichnet worden. Schon vor 26 Jahren hat F. W. K. Müller in einem Aufsatz 'Die 'persischen' Kalenderausdrücke im chinesischen Tripitaka', SBAW. 1907, S. 458ff., ein Blattfragment in manichäischer Schrift veröffentlicht, auf dem die Gestirne der Wochentage, die zehn chinesischen kan oder Stämme, der zwölfteilige Tierzyklus und die fünf chinesischen Elemente zusammengeordnet sind. Die Namen der zehn kan sind natürlich nur in die manichäische Schrift übertragen. Die Namen der Gestirne, der Tiere und der Elemente erklärte Müller für sogdisch, indem er sich besonders auf die Namen für die Sonne und den Mars berief. Die weitere Arbeit an den sogdischen Texten hat aber ergeben, daß Müllers Ansicht für die Namen der Gestirne, die er mîr, mäkh, wunkhân, țîr, wurmazt, näkhîð und kêwân las, nicht zutrifft. Herr Dr. Lentz hat die Freundlichkeit gehabt, mir das Folgende mitzuteilen:

'Aus den neuen sogdischen Manichaica, die SBAW. 1933, phil.-hist. Kl. S. 545ff. von Waldschmidt und mir veröffentlicht wurden, geht hervor, daß die sogdischen Ausdrücke für Mihr und Bahrām in Wirklichkeit anders lauten. Ersterer heißt myšyy. Die Form wurde — nur mit der falschen Übersetzung 'Mithras'²) — bereits von Andreas (bei Reitzenstein, Die Göttin Psyche, Sitz.-Ber. Heidelberg, Ak. Wiss., phil.-hist. Kl. 1917, Nr. 10, S. 4) als Mišē mitgeteilt. Für Bahrām haben wir wšynyy aus \*wršynyy mit dem gleichen, charakteristisch sogdischen Übergang von θr in š wie beim vorigen Wort. Andreas erklärte (mündlich) wunkhân für eine aus dem Chinesischen retranskribierte Form. Zugrunde liegt nach ihm eine Buchpehlevi-Form mit r, das vom Chinesen in n verlesen sei. Somit ginge nach ihm unser wnχ'n auf \*wrχ'n für bphl. \*wχr'n zurück, worin das r nicht,

<sup>1)</sup> Im Tocharischen scheint leider das Wort für Tiger zu fehlen.

²) In dem a. a. O. herausgegebenen sogdischen Fragment M 583 kann  $my \bar{s}yy$   $\beta \gamma yy(\underline{h})$  als Führer der 'dritten Schöpfung' nur 'Sonnengott' bedeuten.

wie sonst bei diesem Wort üblich, mit l (ip.  $wl\chi l^2 n$ , bp.  $wl\chi l^2 n$ ,  $w^2 \chi l^2 m$ ), sondern mit r geschrieben wäre.

Müller hatte sich zu Ormuzd mit dem Hinweis begnügt: "Der Name des Gottes Ormuzd ist sonst in den sogdischen Texten khûrmazta (خرمونا), nicht wurmazt. Damit fällt aber in der Tat sein Beweis in sich zusammen. Den Namen kennen wir als sogdisches Lehnwort ja auch im Türkischen; er erscheint als zwrmzt ebenfalls in den neu edierten Fragmenten<sup>1</sup>). Auch die übrigen Gestirunamen sind, wie nicht erst gezeigt zu werden braucht, die gewöhnlichen persischen Ausdrücke.

Ganz anders als bei den Namen der Gestirne liegt die Sache bei den Namen der Elemente und der Tiere des Zyklus. Die Elemente sind hier "p, "tr, zyrn, zwrm, d'rwq, die Tiere mws, y'w, myw, zrywsy, n'k, kyrmy, 'spy, psy, mkr', mryyy, kwty, k's. Alle diese Namen sind unzweifelhaft sogdisch. Die meisten von ihnen, darunter so charakteristische wie kuty (buddh. 'kwty) 'Hund' und k's 'Schwein', kehren z. B. in dem von Gauthiot und Pelliot herausgegebenen 'Sūtra des causes et des effets du bien et du mal' wieder. Die Listen der Elemente und der Tiere sind also übersetzt, und da die Listen der Gestirne und der zehn kan aus dem Chinesischen transkribiert sind, so kann es als vollkommen sicher gelten, daß auch die übersetzten Listen auf einem chinesischen Original beruhen. Wenn die sogdische Liste der Tiere uns unter diesen Umständen auch inhaltlich nichts Neues bieten kann, so ist sie doch für die Sprachgeschichte nicht ohne Interesse. Es bestätigt sich, daß kyrmy, das als Übersetzung von chines. kit schê erscheint, 'Schlange' bedeutet und nicht etwa 'Wurm', wie man nach np. kirm 'Wurm' annehmen könnte. In derselben Bedeutung erscheint das Wort wiederholt in SCE. Herr Dr. Lentz teilt mir außerdem mit, daß in den von ihm und Henning bearbeiteten mittelpersisch-sogdischen Glossaren kyrmyh als das sogdische Äquivalent von norddial. 'ždh'g, südwestl. 'zdh'g 'Drache' erscheint.

Zwei Namen der sogdischen Liste, mkr und nk, sind sanskritischen Ursprungs. Mkr, das in SCE in der Schreibung mkkr erscheint, geht nicht, wie Gauthiot JA. X, 18, S. 49f. meinte, auf ein indisches makkada zurück, sondern auf makkara, die Form, die, wie oben gezeigt, das Wort im Norden Ostturkestans angenommen hatte. Das Wort wird also von den Sogdiern, die in diesem Teile des Landes saßen, in ihre Sprache aufgenommen sein, und das gleiche gilt dann auch für nk, das sich mit kuč.  $n\bar{a}k$  deckt. Nk kommt auch in der Cintāmaṇipadmadhāraṇī, SBAW., phil.-hist. Kl. 1926, S. 3 in nk nk ... 'Drachenpalast' vor').

<sup>1)</sup> wrmzi ist die westiranische Form des Namens mit sogdisiertem Anlaut, wie wir ihn im buddhistischen Sogdisch auch aus indischen Lehnwörtern kennen, z.B. Dirghanakhasūtra 58 wšn'yš = sk. uṣṇṣṣa, 77 wp's'k (gegenüber 4 'wp's'k, 'wp's'nčh) = sk. upāsaka (und upāsikā).

<sup>2)</sup> Zu dem von Reichelt, Buddh. Handschriftenreste I, 6, S.80f. beigebrachten

Myw, das eher mēō oder mēw zu sprechen sein wird als mīō, wie Müller annahm, findet sich in der gleichen Form SCE 301. Pelliot S. VIII führt es neben 'ym'wtsy, pyp'n, byw, s'm als Beweis dafür an, daß der sogdische Text auf einem chinesischen Original beruhe. Allein in dem chinesischen Text ist das Wort, das durch myw wiedergegeben ist, doch nicht mao, sondern hu, und sicherlich stand hu auch in der Liste des Tierzyklus, die der Sogdier übersetzte. Daraus scheint mir hervorzugehen, daß myw das gewöhnliche Wort für Tiger im Sogdischen war. Daß myw ebenso wie kuč. mewiyo im letzten Grunde auf dem chinesischen mao beruht, ist ebenso wahrscheinlich wie es unwahrscheinlich ist, daß Sogdier und Kučaner unabhängig voneinander dem Chinesischen das Wort für Katze entnommen haben sollten, um den Tiger zu bezeichnen, und wenn wir sehen, daß die Sogdier indische Fremdwörter aus dem Munde der Bewohner von Kuči in ihre Sprache übernahmen, so liegt die Annahme doch am nächsten, daß sie auch myw aus dem Kučischen entlehnten.

In den von Sir Aurel Stein in Tun-huang aufgefundenen Urkunden in sakischer Sprache, die aus der Zeit zwischen dem 8. und 10. Jahrhundert stammen, werden bisweilen im Datum die Namen des Tierkreises zur Bezeichnung des Jahres verwendet. Konow hat AO. VII, S. 66f. die sämtlichen Daten dieser Urkunden zusammengestellt. Dazu ist noch das Datum des sakischen Schriftstückes gekommen, das Konow in der mit F. W. Thomas gemeinsam veröffentlichten Abhandlung 'Two Medieval Documents from Tun-huang' 1) herausgegeben hat und das der Sammlung des Baron A. v. Staël-Holstein in Peking angehört.

Im ganzen liegen fünf Namen des Tierkreises in diesen Daten vor\*, von denen nur zwei als völlig klar bezeichnet werden können<sup>2</sup>):

- 1. krrimgi salya 'im Hahnenjahr'.
- 2. aśa śalya 'im Pferdejahr'. Das Datum kommt in zwei Urkunden vor, das zweitemal mit der Angabe verbunden: naumye kṣauṇa 'im neunten Regierungsjahr'.
- 3. pvaisa salya, verbunden mit der Angabe caulasamyi kṣauṇa 'im vierzehnten Regierungsjahr'. Ist dieselbe Ära gemeint wie in 2, so muß pvaisa salya 'im Schweinejahr' sein. Konow hält die Bedeutung 'Schwein' für pvaisa für wahrscheinlich.

sn'm n'k' stn'k 'Badeteich', das Anm. 9 als 'eigentlich ,Bade-Nāga-Ort' erklärt wird, bemerkt Herr Dr. Lentz: ,n'k ist hier mit dem vorhergehenden Wort zusammenzulesen und einfach das gleichlautende sogdische Suffix für Adjektiva und Nomina agentis, die Benveniste, Gramm. sogd. II, S.95, behandelt; ebenso wohl in "pr n'k' srôy bei Reichelt II, 70, 34f., etwa 'im glückbringenden Jahre' (kaum richtig Benveniste, JRAS. 1933, S.59), dagegen n'kt 'Nāgas' bereits Dīrghanakhas. 6'.

<sup>1)</sup> Royal Frederik University. Publications of the Indian Institute I, 3, S. 131ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ein sechster findet sich vielleicht in ssa salya. Das kann, wie Konow bemerkt, nicht 'im sechsten Jahre' bedeuten, wie Hoernle meinte, sondern höchstens 'im Jahre 100'; ssa ist aber wahrscheinlich überhaupt kein Zahlwort.

- 4. sahaicä oder sahaici salya, nach Konow wahrscheinlich 'im Hasenjahr', da sak, sahe 'Hase' ist.
- 5. madala salya. Konow übersetzt 'in the mandala (?) year' und meint, das mandala- oder 'Kreis'-Jahr könnte das erste Jahr des Zyklus, das Mausejahr, sein. Ich halte das für wenig wahrscheinlich und möchte eher glauben, daß madala auf das mandilya, das wir in der Sanskrit-Liste des Blattes aus Sorenq finden, zurückgeht oder wenigstens damit zusammenhängt. Die Bedeutung würde dann 'im Fledermausjahr' sein.

## Vedisch heşant, heşa, heşas.

RV, 5, 84 ist ein kleines Lied an die Erde. Die zweite Strophe lantet: stómāsas tvā vicāriņi práti stobhanty aktūbhiķ þrá yð vðjam ná hésantam perûm ûsyasy arjuni. Die Worte rajam nû hêşantam haben verschiedene Deutungen gefunden. Ehe wir nus aber mit diesem Vergleich beschäftigen, wird es notig sein, zunächst einmal den Sim der ganzen Strophe, soweit es möglich ist, klarzustellen. Die Schwierigkeit liegt in dem Wort perü. Während Roth pira von pi 'schwellen', pera teils von pj 'hinnberfahren', teils von på 'trinken' ableiten wollte, scheint sieh nach den Ausführungen Pischels (Ved. Stud. 1, 81ff.), Bannacks (KZ. XXXV, 529ff.) und Oldenbergs (Rgveda 1, 44f.), jetzt allgemein die Ausieht durchgesetzt zu haben, daß péru und perú sich unr durch den Akzent unterscheiden und beide von der Wurzel pr herzuleiten sind1). Auch Geldner, Übers. 1, S. 195, hat sich dem augeschlessen und ist nur noch wegen des perü in 1, 158, 3 in Zweifel. Vielleicht wird man als Grundbedeutung von peru eher 'schwellen machend', 'befruchtend' als 'strotzend' auzusetzen haben, doch möchte ich hier auf das Wort nur soweit eingehen, als es zur Erklärung unserer Strophe erforderlich ist. Pischel, Ved. Stud. 1, 89, faßt perü hier als den 'Schwellenden', d. h. den 'Keim', den 'Samen', allein dazu stimmt schlecht das mit peru verbundene pra-as, das doch die heftige Bewegung des Vorwärtsschleuderns ausdrückt und kaum von dem sanften Hervortreiben schwellender Keime gebraucht sein kann. Alle anderen Erklärer, mögen sie perú von pr oder pi ableiten oder auf jede Ableitung verzichten, beziehen das Wort auf eine Erscheinung im Luftraum. Ludwig, Kommentar, wollte es von dem Blitze verstehen, ohne eine Begründung zu geben. Bergaigne, Rel. Véd. 1, 191, bezog es auf Grund seiner Theorie von dem Verhältnis des Soma zum Blitz auf den Soma in der Form des Blitzes. Roth im PW. und Geldner, Gloss., dachten an die Wolke, wenn auch Roth sie als 'die ziehende' (von  $p\bar{r}$ ), Geldner als 'die schwellende, sich vollsaugende' (von  $p\bar{\imath}$ ) deutete. Graßmann übersetzte perû hier durch 'Regen', obwohl ihm die Herleitung von pr das

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) So auch Leumann, Et. Wb. S.100, dessen Auffassungen von 5, 84, 2 und TS. 3, 1, 11, 8 ich aber nicht teilen kann.

nicht gerade leicht machte; auf dieselbe Bedeutung wurde Baunack (KZ. XXXV, 532f.) bei seiner ausführlichen Untersuchung des Wortes geführt und schließlich hat auch Geldner (Übers. zu 1, 158, 3) sie angenommen. In der Tat kann von den Deutungen auf Blitz, Wolke oder Regen nur die letzte in Betracht kommen; nur für sie lassen sich auch andere Zeugnisse beibringen. Mit dem Spruche dänavah stha péravah stha (Taitt. Ār. 4, 8, 3; 5, 7, 4; Maitr. S. 4, 9, 7¹)) werden die Zitzen der Kuh berührt. In derartigen Formeln pflegt ein Begriff durch zwei synonyme oder doch wenigstens in der Bedeutung einander sehr nahekommende Wörter ausgedrückt zu werden. Man darf also aus jener Formel schließen, daß péru etwas ganz Ähnliches bezeichnet wie dänu, das Flüssigkeit und in den meisten Fällen den Regen bedeutet²).

Klarer noch tritt die Beziehung auf den Regen in der Strophe TS. 3, 1, 11,7.8 hervor: udaprúto marutas tám iyarta výstim yé vísve marúto junánti | króśāti gárdā kanyèva tunná pérum tuñjāná pátyeva jāyá. Mit nicht unerheblichen Abweichungen kehrt die Strophe auch AV. 6, 22, 3 wieder. Dort lautet sie: udaprúto marútas tám iyarta vṛṣṭír yá víśvā nivátas pṛṇáti | éjāti gláhā kanyèva tunnaírum tundāná pátyeva jāyá. Die erste Hälfte der Strophe kann in keinem der beiden Texte richtig überliefert sein. In der TS. ist wahrscheinlich marútas wie im AV. zu lesen: 'Erreget die in Wasser schwimmenden Maruts, die sämtlichen Maruts, die den Regen in Bewegung setzen.' Dieser Teil der Strophe ist, wie Pischel, Ved. Stud. 1, 82, gesehen hat, RV. 5, 58, 3 nachgebildet: á vo yantūdavāháso adyá vṛṣṭiṃ yé viśve marúto junánti. Im AV. ist der zweite Pāda vielleicht erst nachträglich umgestaltet, doch ist dabei unterlassen worden, marútas tám in marutas tåm zu verändern, denn der beabsichtigte Sinn ist hier offenbar: 'In Wasser schwimmend, ihr Maruts, erreget solchen Regen, der alle Täler anfüllt3). Allein wie dem auch sein mag, jedenfalls ist hier von dem Regen die Rede, den die Maruts strömen lassen. Vorgänge beim Monsunregen werden daher offenbar auch in der zweiten Strophenhälfte geschildert, und zwar unter Bildern, die der Erotik entnommen sind.

Im Gegensatz zu Pischel bin ich der Ansicht, daß wir von dem Text der TS. ausgehen müssen. Das éjāti des AV. mag ebensogut sein wie das króśāti der TS., aber gláhā und tundānā sind, wie sich nachher zeigen wird, falsche Lesarten und érum für pérum ist höchst verdächtig; ein Wort éru

<sup>1)</sup> Hier in den Handschriften prérava, prárava. In Taitt. Ār. fehlt das zweite stha.

²) Geldners Ausführungen über dānu, Ved. Stud. 3, 45f., überzeugen mich nicht. Ich kann nicht zugeben, daß dānu irgendwo 'Gabe' bedeutet. Mit dā 'geben' hat dānu so wenig zu tun wie sk. dāna 'Brunstsaft des Elefanten' oder av. dānu 'Fluß'. Die Erklärung des Kommentars zu der Stelle des Taitt. Ār. dānavaḥ kṣīradānakuśalāḥ peravaḥ vatsena pātum yogyāḥ ist sicherlich falseh.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Anders beurteilt Pischel das Verhältnis der Lesarten. Meines Erachtens kann die Fassung der TS. auch darum den Anspruch erheben, als die ältere zu gelten, weil die TS. in der zweiten Hälfte sicherlich ursprünglicher ist.

kommt sonst jedenfalls nicht vor. Als Subjekt von éjāti oder króśāti ergänzt Pischel aus der ersten Strophenhälfte vṛṣṭiḥ: 'er (der Regen) möge herabstürzen wie ein geiles Mädchen (sich heftig bewegt) [oder TS.: er möge rauschen wie ein geiles Mädchen (vor Wollust schreit)], wenn sie gebraucht wird, wie eine Frau, wenn ihr von dem Manne der penis eingestoßen wird.' Richtig ist hier sieherlich tunná im Sinne von śnathita vaitaséna in 10, 95, 4 gefaßt; im übrigen aber halte ieh die Übersetzung der Strophe für gänzlich verfehlt.

Zunächst kann ich nicht zugeben, daß gårda geil¹) bedeutet. Nach Pischel liegt gårda in garda-bhå 'Esel' vor. 'Der Esel aber ist ein geiles Tier und war als solehes den Indern bekannt.' Pischel führt aus den Dharmaśāstras und der klassischen Literatur einige Stellen an, die das mehr oder minder deutlich erkennen lassen. Aber damit ist doch noch nicht bewiesen, daß der Esel seinen Namen nach dieser Eigenschaft erhalten habe. Es ist für die Erklärung Pischels schon nicht günstig, daß in der vedischen Literatur, obwohl dort der Esel öfter erwähnt wird, von seiner Geilheit, soweit ich sehe, niemals die Rede ist²), und noch bedenklicher muß es doch stimmen, daß von den zahlreichen Namen für den Esel, die die Lexikographen anführen³), ein einziger, \*smarasmarya (Trik.), auf seine Verliebtheit anzuspielen scheint. Alle übrigen nehmen, soweit sie verständlich sind, auf andere Eigenschaften des Tieres Bezug. Warum er

<sup>1)</sup> Nach Sāyana soll gárdā bubhukṣitā hungrig' bedeuten. Das ist ebenzo aus den Fingern gesogen wie seine Erklärung von perúm durch pānādikāmām. Sāyanas ganze Erklärung der zweiten Hālfte der Strophe ist so unsinnig, daß es sieh nicht lohnt, darauf einzugehen. Trotzdem hat Prellwitz, BB. XXII, 100, gárda 'hungrig' seiner Etymologie von gardabhá zugrunde gelegt.

<sup>2)</sup> Die Angaben, auf die sich Pischel beruft, beweisen in dieser Hinsicht nichte. In AV. 6, 72, 3, einem Zauberspruch für die Gewinnung männlicher Kraft, wird nur die Größe des Penis des Esels, aber ebenso auch die des Rhinozeros, des Elefanten und des Pferdes hervorgehoben: yarad arginam parazzatam hazinam gardabham ca yát | yárad ákrasya rájinas tárat te rardhatām pásah. Drirstas ist der Esel nicht wegen seiner Geilheit, sondern weil er nicht nur die Eselin, sondern auch die Stute befruchtet. die übrigens deswegen selber dvirétas genannt wird; siehe TS. 7, 1, 1, 25.: agnissoména val prajápatih prajá aerjata tá agnistoménalvá páry agrhnát tásám párigekttánám akratari 'ty apravata tásyānuháya réta Edatta téd gardabhé ny amar, tásmād gardabhi drirštā átho āhur rádabāyām ny ámārī iti termēd rédabā drirštāh ... átho ākuh prajázu ny âmārļ til themād ýamah jäyete themād circiaró nā prā jāyata čitaretā hi. Ich Siye noch hinzu, daß auch die Bemerkung WS. S. I. 6, daß der Esel der virgiratiama alle: Haustiere sei, nicht etwa auf seine Zeugungskraft. sondern auf seine Stärke Beaug nimms. Das geht klar aus dem Zusarmerhang herror: aftire blace vijeriga iti gardabká ádadkáti siryám asmin dadkáti tészett sérreséri politikni gardabih siryávattamo viryam ky demin dádköttéverő vé egi "rözröspezés bistévé projé kistetik. Ic. der entsprechenden Stelle des Käth. 19, 5 beißt es demikker, daß der Esel am fähligten sel, Leven zu tragen: shiro bhara vidraiga iti gardaika era shenërar, dalësit tarotd eşa pakandışı bildirabildirilmindi. Til evel İst Br. f. 4 4 3.

<sup>\*)</sup> Eine nahens vollesändige Liste findet sich in der Valjapand 70. 180ff.

cakrīvat 'der mit einem Rade oder mit Rädern versehene' (Am. Hal. Hem. Vaij. Šiś. 5, 8)1), \*nemi 'Radfelge' (Vaij.) und \*śala 'Stachel' (Vaij.) heißt, weiß ich nicht zu sagen; Hemacandra gibt \*sala die Bedeutung 'Kamel'. Ein Lehnwort wird \*kolinta (Vaij.) sein; tamil. karudei2) klingt an. Er heißt vāha 'Zug- oder Reittier' schlechthin (Vaij.) wie auch Pferd und Ochse; bāleya scheint ihn als 'den für Kinder zum Reiten geeigneten' im Gegensatz zum Pferd zu bezeichnen. Ein halb spöttischer Hinweis auf diesen Gegensatz liegt auch in \*grāmyāśva (Trik.) 'Dorfpferd' vor. Er ist \*bhārasaha (Vaij.) 'der Lasten zu tragen vermag', \*bhāravāha (Rājan.) 'der Lastträger'3). Mit Rücksicht auf die Maultierzucht wird er \*vadabāpati 'der Gatte der Stute' (Vaij.) genannt. Ein Scherzname ist offenbar \*ciramehin 'der lange Seichende' (Hem. Trik. Vaij.). Nach der Farbe seines Felles wird er dhūsara 'der Graue' (Hem. an. Rājan. Med.), \*reņurūṣita 'der Staubbedeckte' (Trik.) genannt, nach seinen Ohren \*dhūmrakarna 'Grauohr' (Vaij.) und \*sánkukarṇa 'Spitzohr' (Hem. Trik.). Auf seiner rauhen Stimme beruht der Name \*rūkṣasvara (Vaij.), vielleicht auf khara, das als Adjektiv häufig von der rauhen Stimme gebraucht wird4). Hierher gehört sicherlich auch das seit dem RV. bezeugte räsabha. Daß räsabha etwa als 'der Besamende' mit rása zu verbinden sei, halte ich für ausgeschlossen, da rása nicht das alte und eigentliche Wort für sperma ist; auch in formaler Beziehung würde die Ableitung die größten Schwierigkeiten machen. Uņādis. 3, 125 wird rāsabha von rās śabde abgeleitet. Als den 'Schreier' haben die Inder den rāsabha stets aufgefaßt; siehe z.B. TS. 5, 1, 5, 6 nánanad rásabhah pátvéty āha rásabha íti hy ètám rsayó 'vadan; Mbh. 2, 43, 1 (von Śiśupāla) rāsabhārāvasadṛšam rarāsa ca nanāda ca. Da ras und rās 'schreien' in der Sprache leben, sehe ich nicht ein, was gegen diese Erklärung sprechen sollte. Daß von allen Lebensäußerungen des Esels das Schreien die auffälligste ist, dürfte jedem bekannt sein, der jemals in einem Lande gewesen ist, wo die Eselszucht blüht; ich halte es für unnötig, aus der indischen Literatur dafür Zeugnisse anzuführen<sup>5</sup>). Als den 'Schreier' erklären die Inder aber auch gardabhá. Unādis. 3, 122 wird es

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mallinātha zu Šiś. 5, 8 bemerkt: cakravad bhramaṇam asyāstīti cakrīvān, was vielleicht richtig ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mit dem tamil. Wort scheint malaiisch kàldai zusammenzuhängen.

<sup>3)</sup> Vgl. die oben angeführte Stelle Kāth. 19, 5.

<sup>4)</sup> Das ist offenbar die indische Auffassung. Kātyāyana, Vārtt. zu Pāṇ. 5, 2, 107 leitet khara von kha ab. Die Kāśikā bemerkt dazu: kham asyāsti kaṇṭhavivaraṃ mahat kharaḥ. Da aber khara 'Esel' in der älteren Sprache nicht vorkommt — nach dem PW. stammt der älteste Beleg aus Kāty. Śrautas. —, so halte ich es für sehr wohl möglich, daß es im Indischen Lehnwort aus dem Iranischen (av. xara, np. xar 'Esel') ist.

<sup>5)</sup> Doch ist es vielleicht nicht ohne Interesse, daß schon RV. 1, 29, 5; AV. 8, 6, 10; 10, 1, 14 auf das Geschrei des Esels Bezug genommen wird. Daß das Schreien des Esels oft ein Zeichen seiner Verliebtheit ist, soll natürlich nicht geleugnet werden.

Erfindung der Grammatiker um der Etymologie von gardabhá willen, sondern kommt tatsächlich in der alten Sprache vor. Tāndya-Br. 14, 3, 19 wird erzählt, daß Agni mit dem Wunsch, ein Speiseesser zu werden, sich der Buße hingab und das Gaungava Sāman erschaute, wodurch er ein Speiseesser wurde: yad annam vittvāgardad yad agangūyat tad gaungavasya gaungavatvam weiler, als er die Speise gefunden hatte, aufschrie, weiler jauchzte, daher kommt die Gaungavaschaft des Gaungava. Für die Richtigkeit dieser Erklärung von gardabhá spricht schließlich auch, daß von demselben gard \*gardanaka (Vaij.) gebildet ist, das ein Name des Esels ist, wie etwa bhaṣaṇa 'der Beller' ein Name des Hundes. Dies gardanaka zeigt auch, daß man gardabhá nicht etwa durch Annahme von Hauchdissimilation aus \*gardhabha erklären darf, wie Graßmann, Wb., es tat und wie noch Oldenberg, Rgveda II, 73, es für möglich hält¹).

Ist gardabhá nicht 'der Geile', so ist damit Pischels Bedeutungsansatz für gárda der Boden entzogen. Es erübrigt sich daher auch jedes nähere Eingehen auf Pischels Ausführungen über das Verhältnis der Wurzel gardh 'gierig sein' zu der angeblichen Wurzel gard in derselben Bedeutung und weiter zu einer mit gardh identischen Wurzel glah = älterem \*gladh = \*gradh, die nach Pischel in dem gláhā der AV.-Fassung unserer Strophe stecken soll. Daß glah 'würfeln', glaha 'der Griff beim Würfelspiel' etwas mit gardh 'gierig sein' zu tun haben sollte, wie Pischel annimmt, dürfte wohl niemandem einleuchten; glah ist selbstverständlich aus grabh entstanden. Von diesem glah läßt sich das gláhā der AV.-Strophe sicherlich nicht herleiten. Nun steht aber in einer Reihe von Handschriften gar nicht gláhā, sondern gálhā, und so hat auch Sāyaṇa gelesen, da er das Wort von

<sup>1)</sup> Für den Zusammenhang von jada 'dumm' mit gardabhá, den schon Fick, OuO. 3, 311, vermutet hatte, ist später Bloch, Wörter und Sachen II, 8, eingetreten. Er besteht sicherlich nicht. Gardabhá macht durchaus den Eindruck, erst im Indischen als Name des Esels geprägt zu sein. Ich halte daher auch den Zusammenhang von gardabhá mit lat. burdo 'Maultier', den zuerst Froehde, BB. VIII, 167, vermutet und Prellwitz, BB. XXII, 100; 127, von falschen Voraussetzungen über die Etymologie von gardabhá ausgehend, näher zu begründen versucht hat, für wenig wahrscheinlich. Noch weniger überzeugt mich die Zusammenstellung mit ags. engl. colt 'Füllen', die auf Benfey, OuO. III, 311, zurückgeht und von Wackernagel, Aind. Gr. I, 171; 210, und Johansson, KZ. XXXVI, 376, angenommen ist. Dem colt liegt doch offenbar der Begriff des jungen Tieres zugrunde; es könnte daher eher zu gadi, gali 'junger Ochse' (Rājan.), 'Ochse, der noch nicht ziehen will' (Hem.) gehören; doch vgl. Petersson, KZ. XLVII, 242. Es schien mir nötig, auf die Etymologie von gardabhá näher einzugehen, weil die meiner Ansicht nach unhaltbaren Erklärungen Pischels in die Handbücher übergegangen sind und dort zum Teil gebucht werden, als ob sie gesicherter Besitz wären; siehe z. B. Uhlenbeck, Aind. etym. Wb. unter gardabhás, gárdā, gáldā; Walde, Lat. etym. Wb.2 unter burdo; Walde-Pokorny, Vgl. Wb. I, 614; Schrader-Nehring, Reallexikon<sup>2</sup> I, 271. Nachträglich sehe ich übrigens, daß schon Leumann, Et. Wb. S.85 Anm., die richtige Etymologie von gardabhá vermutet hat.

garh, galh kutsāyām herleitet<sup>1</sup>). Aber auch gálhā, wenn wir es als Synonym von gárhā fassen wollten, paßt nicht hierher. Sāyaṇa deutet gálhā völlig willkürlich als die Stimme des mittleren Raumes in der Form des Donners; seine ganze Erklärung der Strophe verrät nur zu deutlich, daß er ihren Sinn nicht verstanden hat. Wenn nun dem gálhā in TS. gárdā gegenübersteht, so scheint es mir ohne weiteres klar, daß gálhā aus gáldā verderbt ist. Da die Verbindung ld überhaupt nur in diesem seltenen Wort vorkommt, lag die Verwechslung mit lh nahe; auch graphisch waren sich die Zeichen für lda und lha zu allen Zeiten ähnlich. Im Āpast. Śrautas. 8, 7, 10 ist galdā gar zu galgā entstellt.

Das Wort gáldā ist uns aus dem Veda bekannt, und ich stimme darin mit Pischel überein, daß es mit dem gårdā von TS. identisch ist. In unserer Strophe steht es dem gárdā von TS. gegenüber, wie udaplúto, das in der Mehrzahl der Handschriften der Vulgata des AV. und in Paipp. steht und in den Text hätte aufgenommen werden müssen, dem udaprúto von TS. Galdā<sup>2</sup>) wird Naigh. 1, 11 unter den vā ināmāni aufgeführt. Damit ist an und für sich nicht viel anzufangen. Im RV. findet es sich 8, 1, 20: må tvā sómasya gáldayā sádā yácann ahám girá | bhúrnim mṛgám ná sávaneṣu cukrudham ká ísanam ná yācisat. Yāska führt die Strophe 6,24 an und erklärt sómasya gáldayā durch somasya gālanena, ebenso Sāyana durch somasya gālanenāsrāvaņena. Benfey, Gloss. zum Sāmav.. setzte für gáldā 'Ton, welcher durch Herabtropfen einer Flüssigkeit entsteht'. Roth im PW. 'Abgießen, Abseihen', später im pw. 'etwa Gerinne, Geriesel' an. Graßmann übersetzt sómasya gáldayā 'beim Somastrom'. Ludwig 'mit des Soma Klimpern'. Ganz anders Pischel. Er läßt sómasya von sávanesu abhängen und verbindet gáldayā, das er seiner Deutung von gárdā entsprechend als Adjektiv faßt, mit girā. So kommt er zu der Übersetzung: 'Möge ich dich nicht erzürnen, wie ein wildes Tier, wenn ich dich immer bei den Somaspenden mit inbrünstigem Liede anflehe. Wer würde wohl nicht einen mit Bitten angehen. der sie ihm gewähren kann.' Ganz abgesehen davon, daß die von Pischel angenommene Bedeutung von gáldā, wie oben gezeigt, völlig in der Luft schwebt, erscheint mir diese Übersetzung schon deshalb unmöglich, weil sie eine Verschränkung der Worte des Textes voraussetzt, durch die der Satz geradezu unverständlich wird. Pischel hat später KZ. XLI, 183 seine Erklärung gegen den Vorwurf, daß gáldayā zu weit entfernt von girá stehe, durch den Hinweis zu rechtfertigen gesucht, daß 'die dazwischen stehenden Worte'') als Parenthese genommen werden müßten. Ich halte auch eine solche Parenthese für gänzlich un-

<sup>1)</sup> In der Ausgabe ist gahla statt galha gedruckt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mit dem Akzent auf der letzten Silbe. Roths sorgfältige Handschrift E liest aber gåldā. Die zweite Rezension fügt noch galdaḥ hinzu. Naigh. 4, 3 wird gåldayā angeführt.

<sup>3)</sup> Pischel meint gáldayā sádā yācann ahám girā.

wahrscheinlich, aber das ändert schließlich doch nichts an der Tatsache, daß man bei Pischels Auffassung somasya nicht nur über die Parenthese, sondern auch über den Vergleich hinüber mit dem erst in der zweiten Strophenhälfte erscheinenden savanesn verbinden müßte, eine Konstruktion, die ich für ausgeschlossen halte<sup>1</sup>).

Wer, ohne durch etymologische Spekulationen voreingenommen zu sein, an die Erklärung der Strophe herantritt, wird es doch wohl für das wahrscheinlichste halten, daß der Dichter hier die Befürchtung ausspricht, mit seinem beständigen Heischen durch Opfer und Gebet oder Lied den Gott erzürut zu haben. Opfer und Gebet oder Lied werden immer wieder als die beiden Mittel, durch die man die Gaben der Götter erlangt, nebeneinander genannt; hier würden sie durch somasya galda und gir bezeichnet sein. Daraus würde sich zunächst ergeben, daß gäldā Substantivum ist, wie in Naigh, und Nir. augegeben wird. Was die Bedeutung betrifft, so kommen, soweit ich sehe. die folgenden Möglichkeiten in Betracht; entweder ist gålda etwas wie Darbringung, Pressung oder Seihung oder es geht auf das Geräusch, das der fließende Soma macht - das Rauschen des Soma könnte dem Liede (gir) gegenübergestellt sein -, oder aber sómasya gálda ist soviel wie sómasya dhára (9, 80, 1; 9, 87, 8), wenn auch eine vorläufig nicht faßbare Bedeutungsmance vorliegen mag. Die erste Möglichkeit können wir schon jetzt mit Rücksicht auf das gárda-gálda der Strophe von TS. AV. ablehnen; was immer das Wort an jener Stelle bedeuten mag, von Darbringung, Pressung oder Seihung kann dort nicht die Rede sein. Die Entscheidung zwischen den beiden anderen Möglichkeiten scheint mir die Strophe zu bringen, die Yāska Nir. 6, 24 als zweites Beispiel für das Wort, aber mit Endbetonung (galda), anführt: a tva visantv índava á galdá dhamánīnām. Sie begegnet, wie Pischel, KZ. XLI, 183, gesehen hat, vollständig, aber mit mā anstatt tvā, Mān. Śrautas. 1, 7, 2, 18: ā mā višantv indava ā galdā dhamanīnām | rasena me rasam pṛṇa vājino me yajñam vahān2). Die ersten drei Pādas der Strophe, aber mit der verderbten Lesart galgā dhavanīnām, stehen auch Āp. Śrautas. 8, 7, 10. Pischel wollte zunächst ågalda als ein Wort fassen, hat aber das später, a. a. O., selbst wieder aufgegeben; mir scheint es unzweifelhaft, daß zu å im zweiten

<sup>1)</sup> Auch Oldenberg hat sich Rgveda 2, 37 ziemlich ausführlich über die Stellen, die das Wort gåldā oder galdā enthalten, ausgesprochen. In 8, 1, 20 soll sómasya gåldayā Adjektiv zu girā sein und ungefähr bedeuten 'von Soma voll', 'von Soma befruchtet', oder sómasya gåldayā ... girā ist annähernd 'durch des Soma anfeuernde Kraft (belebenden Strom?) und durch mein Gebet' oder minder wahrscheinlich 'durch das belebende Kraft für den Soma bildende Gebet'. Da das alles, wie Oldenberg selbst hervorhebt, vage Vermutungen sind, wird man es mir kaum verdenken, wenn ich auf sie nicht näher eingehe.

<sup>2)</sup> So nach Pischel mit M¹ C statt vahāni zu lesen. In der richtigen Lesung findet sich der Pāda MS. 1, 10, 9; KS. 36, 4. Der Pāda á tvā višantv indavaḥ steht RV. 1, 15, 1; 8, 92, 22 usw.

Pāda wiederum viśantu zu ergänzen ist. Pischel übersetzt die Strophe des Man. Śrautas.: 'eindringen möge in mich der Soma, eindringen, indem er die Adern anschwellen macht. Fülle mit Saft meinen Saft an; die Pferde mögen mein Opfer ziehen!' Sicher ist hier dhamani richtig mit 'Ader' wiedergegeben. Roth führte im PW. die Stelle aus dem Nir. als Beleg für die Bedeutung 'Rohr', 'Pfeife' an und vermutete, daß mit den dhamánayah hier die Röhren, aus denen der Soma abfließt, gemeint sein könnten¹). Allein das ist unmöglich, denn wenn wir auch annehmen müssen, daß dhamáni, das deutlich eine Ableitung von dham 'blasen' ist, einmal die Bedeutung 'Blasrohr', 'Rohr', 'Pfeife' gehabt haben muß, ehe es die Bedeutung 'Ader' annehmen konnte, so ist es doch eine Tatsache, daß es im Veda nur in der Bedeutung 'Ader' gebraucht wird (AV. 1, 17, 2, 3; 2, 33, 6; 6, 90, 2; 7, 35, 2; Chānd. Up. 3, 19, 2). Auch an der einzigen Stelle des RV., wo dhamáni erscheint, in 2, 11, 8, ist es meines Erachtens nicht das 'Pfeifen', wie Roth annahm, oder gar der 'Schall', wie Geldner übersetzt, sondern die 'Ader'. Den Beweis dafür kann ich hier nicht liefern, da er ein näheres Eingehen auf die bisher mißverstandenen Strophen 2, 11, 7 und 8 erfordert; es muß hier die Feststellung genügen, daß dhamáni dort jedenfalls nicht 'Rohr' bedeutet2). Sehr zweifelhaft ist es mir, ob Pischel recht hat, wenn er galda dhamanīnām dem indavah gleichordnet und in galdáh den Nom. Plur. masc. eines Adjektivs galdá sieht. Wie man diesem galdá die Bedeutung 'anschwellen machend' zuweisen kann, wenn man das Wort auf ein angebliches gard 'gierig, geil sein' zurückführt, ist mir nicht verständlich. Will man um der Endbetonung willen in galdah ein Nomen agentis sehen, so kann man es allenfalls als 'fließen machend' erklären. Ich glaube aber nicht, daß wir der Akzentverschiedenheit von gáldā und galdāh solches Gewicht beilegen dürfen, zumal die Formen aus verschiedenen Traditionskreisen stammen. Ich möchte auch in galdah das feminine Substantiv sehen und galda dhamanīnām mit dem tvā auf eine Stufe stellen. Dann kann es nur etwas wie dhārāh sein und wir müssen übersetzen: 'in mich sollen die Somatropfen eingehen, eingehen in die Ströme der Adern'. Die Richtigkeit dieser Übersetzung wird, wie mir scheint, durch den dritten Pāda bestätigt, wo von der Auffüllung des Saftes (= galdá dhamánīnām) durch den Saft (= indavah) die Rede ist.

Mag man aber auch über galdāḥ denken wie man will, jedenfalls ist gáldā in RV. 8, 1, 20 Substantivum, und so kann auch in dem Satze, von dem wir ausgingen, króśāti gárdā (éjāti gáldā) kanyèva tunnā, gárdā-gáldā nur Substantivum sein. Dann aber muß es weiter das Subjekt zu króśāti-éjāti sein. Das ist schließlich doch auch der Eindruck, den man beim un-

<sup>1)</sup> Siehe die Bemerkung unter galda. Nir. Erläuterungen S.91 hatte er die dhamánayah als 'die Zischenden' gedeutet.

<sup>2)</sup> dhamani bedeutet überhaupt niemals, weder im Sk. noch im Pali, 'Rohr', 'Pfeife'.

befangenen Lesen der Worte von vornherein erhält. Nach Pischel, der als Subjekt von króśāti-cjāti den in der ersten Strophenhälfte genannten Regen (vistih) betrachtet, müßte gorda-galda ausschließlich dem Vergleich angehören, kanya also in ungewöhnlicher Weise mit zwei Prädikaten verbunden sein, von denen das erste noch dazu ziemlich überflüssig ist. Nun ließe sich gårdä-gåldä nach dem, was wir bisher über seine Bedeutung ermittelt haben, wohl auch als ein Ausdruck für den Regen erklären, aber es erscheint mir ganz ausgeschlossen zu sein, daß hier von dem Regen gesagt sein sollte, er schreie oder gerate in heftige Bewegung. Wie die Vergleiche deutlich erkennen lassen, wird der Vorgang des Monsunregens hier wie auch sonst öfter unter dem Bilde der Begattung dargestellt. Dabei kann der Regen selbstverständlich nur als der Same erscheinen. Die Rolle des Befruchtenden fällt an anderen Stellen Parjanya zu oder den Maruts, die Empfangende ist gewöhnlich die Erde; bisweilen treten an ihre Stelle die Pflanzen. So heißt es von Parjanya 5, 83, 7 górbham á dhāh; 7, 101, 6 sá rctodhá vysabháh sásvatinām; 5, 83, 4 yút parjányah pythivím rétasávati; AV. S. 7, 21 yadá vali (oṣadhīli) pṛśnimātarali parjányo rétasávati; 5, 83, 1 kánikradad vrsabhó jīrádānū réto dadhāty ósadhīsu gárbham, von den Maruts 5, 58, 7 práthista yáman prthiví cid csam bhárteva gárbham svám íc chávo dhuhi). Auch in unserer Strophe muß gárdā-gáldā, wie der Vergleich mit der kanya tunna zeigt, die Empfangende sein, als Befruchter sind offenbar die in der ersten Strophenhälfte genannten Maruts zu denken. Nun kann gárdā-gáldā allerdings auf keinen Fall Erde2) oder Kraut bedeuten, womit sich auch die ihr zugeschriebenen, durch krósāti oder éjāti ausgedrückten Tätigkeiten kaum vereinigen ließen. Woll aber paßt das Schreien oder Toben zu gårdā-gåldā, wenn es etwas wie Strom bedeutet; die sichtbarste Wirkung des Monsunregens ist es, daß sich auch die kümmerlichsten Wasserläufe in brausende Ströme verwandeln. RV. 5, 59, 7 wird von den Rossen der Maruts gesagt, daß sie die Bäche des Berges herabstürzen machten: áśvāsa eṣām ... prá párvatasya nabhanúmr acucyavuh, und so erklärt sich auch der in RV. 10, 75, 5 genannte Flußname Marúdvydhā; es ist der Fluß, dessen Mehrer die Maruts sind, der durch die Maruts wächst. Wenn das Brausen der gårdā-gåldā hier als ein Schreien oder Kreischen hingestellt wird, so mag das durch den Vergleich beeinflußt sein, aber auch 4, 18, 6 heißt es von den Gewässern, die Vrtras Felsenwall durchbrochen haben: etá arşanty alalābhávantīr rtávarīr iva samkróśamānāh. Vielleicht können wir jetzt auch die Bedeutung von gárdā-gáldā noch etwas genauer bestimmen. Wenn von der gáldā des Soma, den galdāḥ der Adern geredet wird und an unserer Stelle offenbar ein kleiner Wasserlauf gemeint

<sup>1)</sup> Vgl. auch 5, 83, 6 prá pinvata výsno ásvasya dhárāh, wofür AV. 4, 15, 11 prá pyāyatām výsno ásvasya rétah liest.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der Versuch von Florenz, BB. XII, 276ff., das angebliche *gláhā* des AV. als Erde zu deuten, ist natürlich unmöglich.

ist, so dürfte sich für gårdā-gåldā die Bedeutung 'Geriesel, Rinnsal, Bach' ergeben; Roths Ansatz im pw. bestätigt sich also. Auf die Etymologie des Wortes, die nicht von vornherein klar ist und daher für die Feststellung der Bedeutung nicht in Betracht kommen kann, möchte ich hier ebensowenig eingehen wie auf das Verhältnis von gåldā zu gårdā in lautlicher Hinsicht; diese Fragen können nur in größerem Zusammenhang behandelt werden.

Die Erklärung von gálda ist auch für die Auffassung der Worte pérum tuñjānā pátyeva jāyā von Bedeutung. Pischels Annahme, daß péru hier penis sei, ist schon deshalb ganz unwahrscheinlich, weil diese Bedeutung dem Worte jedenfalls an keiner anderen Stelle zukommt. Ebensowenig läßt sich beweisen, daß das im AV. dafür eingesetzte éru den penis bezeichnet. Pischel leitet es von īr 'sich aufrichten' ab; später, KZ. XLI, 184, hat er es mit sk. erakā, p. eraka 'Schilfrohr' zusammengestellt und darauf hingewiesen, daß Wörter für Rohr wie nada, saryā, vaitasa im Veda auch für membrum virile gebraucht würden. Meines Erachtens trifft das weder für nada noch für saryā zu, und jedenfalls ist der Zusammenhang zwischen erakā und éru ebenso unsicher wie der zwischen pela 'Hode', p. pelaka 'Hase' und peru (Ved. Stud. 1, 91), so daß daraus keine Schlüsse gezogen werden können. Ganz unwahrscheinlich ist weiter auch die Konstruktion, die Pischel bei seiner Erklärung von péru annehmen muß; wie sollte tuj oder tud dazu kommen, mit dem doppelten Akkusativ verbunden zu werden? Dazu kommt endlich, daß pérum tuñjāná (oder érum tundāná) bei der Pischelschen Auffassung ausschließlich dem Vergleich angehören müßte, während es doch naheliegt, es auch auf gáldā-gárdā zu beziehen.

Die richtige Erklärung von péru hat, wie mir scheint, Baunack, KZ. XXXV, 532 gefunden, indem er mit unserer Stelle 1, 105, 2 vergleicht: ártham íd vá u arthína á jāyá yuvate pátim \ tuñjáte vísnyam páyah paridáya rásam duhe 'das Ziel (erreicht) wahrlich, wer ein Ziel hat. Die Gattin zieht den Gatten an sich. Die beiden machen sich das semen virile hervorquellen. Den Saft dahingebend melkt sie sich (den Saft)'. Die beiden Stellen (jāyā pátis ca) tuñjáte vísnyam páyah und pérum tuñjāná pátyeva jāyá stimmen in der Tat in der Ausdrucksweise so genau überein, daß die Gleichung péruh = viṣṇyaṃ páyaḥ gesichert erscheint. Es zeigt sich zugleich, daß die Lesart von AV. tundānā sekundär ist; wahrscheinlich ist sie unter dem Einfluß des vorhergehenden tunná entstanden. Ob das érum mehr als bloße Verderbnis ist, mag dahingestellt sein; Baunack möchte es mit írā 'Saft' verbinden. Durch den Hinweis auf 1, 105, 2 erklärt sich pérum tuñjānā, soweit es dem Vergleich angehört, ohne weiteres; soweit es sich auf gårdā bezieht, ist péru offenbar von den Regenmassen zu verstehen, die sich in den Bach ergießen und ihn schwellen machen. Ich übersetze den ganzen Satz also: 'Das Bächlein') möge schreien wie ein Mädchen, wenn ihm Ge-

<sup>1)</sup> Der Singular im Sinne der jāti.

walt angetan wird, das befruchtende Naß für sich hervorquellen machend wie die Gattin zusammen mit dem Gatten.'

In derselben Bedeutung wie in der Strophe von TS. wird perú auch in 5, 84, 2 vorliegen; es würde dort also gesagt sein, daß der Erde Loblieder ertöuen, wenn sie das befruchtende Naß vorwärtsschleudert (prå . . . perûm ásyasi). Beziehen wir perú hier auf den Regen, so ist nur das eine befremdend, daß als Urheberin des Regens hier die Erde hingestellt zu sein scheint. Das ist sonst, soviel ich weiß, niemals der Fall. Für die einheimischen Erklärer besteht allerdings diese Schwierigkeit nicht. Naigh. 5, 5 werden 21 Namen weiblicher Gottheiten, darunter auch prthivi, aufgezählt, die Yaska Nir. 11. 22 für madhyasthana striyah, für weibliche Gottheiten, die ihren Standort im mittleren Gebiet haben, erklärt1). Als Beispiel für die Erde als Luftgottheit wird Nir. 11, 37 die erste Strophe unseres Liedes angeführt: bál itthá párvatānām khidrám bibharşi pṛthivi | prá yā bhāmim pravatvati mahnā jinoṣi mahini. Die gleiche Angabe findet sich dann auch Brhaddev. 5. 88: baj iti tr asmin pṛthivī madhyamā stutā und bei Sāyaņa als Einleitung zu der Erklärung der Strophe: dvirūpā prthivī caiṣā pratyakşadevatā pi ca | madhyasthā nā devatoktā sātra sambodhya varņyate. Offenbar um die Gottheit des mittleren Gebietes aus der Strophe herauszukonstruieren, umschreibt Yaska párvalānām khidrám durch meghānām khedanam chedanam bhedanam balam. Ihm folgt im wesentlichen natürlich Sāyaṇa, wenn er auch durch den Einschub eines schüchternen  $v\bar{a}$  bekundet, daß er sich einen Rest von Urteilsfähigkeit bewahrt hat: parvatānām meghānām vā khidram khedanam bhedanam. Es kann doch vernünftigerweise nicht bestritten werden, daß párvatānām hier nicht 'der Wolken', sondern 'der Berge' heißt und daß die Strophe zu übersetzen ist: 'Fürwahr, so ist es: du, breite Erde, trägst den Druck der Berge, die du, o Abhangreiche, durch deine Größe den Grund stark machst, du Große.' Geldner gibt im Glossar für pravátvat 'wasserreich, flußreich', für pra-ji 'beleben, erquicken, erfrischen'. Nach ihm wäre der Relativsatz also etwa zu übersetzen: 'die du, o Wasserreiche, den Boden erquickst durch deine Größe, du Große'. Nach Geldner (Gloss.) ist der Sinn der Strophe: du erträgst gern die Last der Berge, um durch sie dem Land das Wasser der Flüsse zu spenden. Ich bin keineswegs sicher, daß das gemeint ist, obwohl Roth, Nir. Erläut. S. 156, Ludwig und wohl auch Graßmann die Strophe ähnlich auffassen. Ob pravátvatí durch 'flußreich' übersetzt werden darf, ist ganz zweifelhaft; in 5, 54, 9 pravátvatīyám pṛthivi marúdbhyaḥ pravátvatī dyaúr bhavati prayádbhyaḥ ist der Sinn doch sicherlich, daß die Erde ebenso wie der Himmel den Maruts abschüssige Bahnen bietet, damit sie schnell dahinstürmen können. Ebenso zweifelhaft ist mir, ob prá jinósi 'du erquickst'

<sup>1)</sup> Prthivi wird außerdem auch Naigh. 5, 3, d. h. nach Yāska (9, 1) unter den prthivyāyatanāni sattvāni, und Naigh. 5, 6 unter den dyusthānā devatāḥ Yāskas (12, 1) aufgeführt.

bedeutet; die Grundbedeutung des dem ji zunächststehenden jinv ist jedenfalls 'stark machen'. Zu der Bedeutung 'erquicken' paßt auch das mahnā recht schlecht, das hier, wo es unmittelbar neben mahini steht, doch nur 'durch deine Größe, durch deinen Umfang' bedeuten kann, wie in 6, 21, 2, wo von Indra gesagt wird: yásya dívam áti mahná prthivyáh ... riricé mahitvám 'dessen Größe durch ihren Umfang über Himmel und Erde hinausragt'. Mir scheint daher in der Strophe nur von der Stärke und Größe der Erde die Rede zu sein. Der Dichter bewundert die Erde, daß sie die Last der gewaltigen Berge zu tragen vermag. Sie ist dazu imstande, weil sie den Grund, auf dem die Berge ruhen, stark macht. Das aber vermag sie wiederum, weil sie ungeheuer groß ist. Aber mag man diese oder Geldners Auffassung für die richtige halten, jedenfalls bietet diese Strophe keinen Anlaß, in Prthivī eine Gottheit des Luftraumes zu sehen und eine andere als in 1, 22, 15 syoná prthivi bhavānrkṣará nivéśanī | yácchā naḥ śárma sapráthah, wo die Erde nach Yāska 9,31f. als eine Erdgottheit aufzufassen ist.

Meiner Ansicht nach enthält auch die dritte Strophe des Liedes nichts, was uns berechtigen könnte, die Erde als eine Gottheit des mittleren Gebietes zu betrachten. Sie lautet: dṛlhā cid yā vánaspatīn kṣmayā dárdharṣy ójasā | yát te abhrásya vidyúto divó várṣanti vṛṣṭáyaḥ. Graßmann übersetzt die zweite Hälfte: 'wenn deiner Wolke hellem Blitz des Himmels Regenguß entströmt', Ludwig: 'wenn deiner Wolke Regengüsse Blitze vom Himmel niederregnen', Bollensen, ZDMG. XLI, 495: 'wenn die stürmenden Schauer deiner Wetterwolke vom Himmel niederregnen'. Diesen Übersetzungen gegenüber hat Geldner, Komm., mit Recht betont, daß abhrásya und diváh parallel stehen und daß entweder Ellipse oder Zeugma vorliege. Nichts aber verpflichtet uns, te als Genitiv mit abhrásya zu verbinden und darin einen Beweis für die Prthivi als Göttin des Luftraumes zu sehen. Es kann ebensogut Dativ sein. So heißt es von Mātariśvan AV. 8, 1, 5 túbhyam varşantv amŕtāny ápah 'für dich sollen die Wasser Unsterbliches regnen', AV. 9, 1, 9 von den mächtigen Bullen: té varşanti té varşayanti tadvíde kámam úrjam ápah 'die regnen, die lassen regnen für den, der dies weiß, was er wünscht, Kräftigung, Wasser'1). Die Wendung, daß die Regengüsse für die Erde strömen, kann im Veda nicht befremden, wo die Regengüsse immer wieder als die Erde befruchtend, stärkend, erquickend gerühmt werden; vgl. außer den oben S. 759 angeführten Stellen 1, 164, 51 bhūmim parjányā jínvanti dívam jinvanty agnáyah; 1, 64, 5 bhūmim pinvanti páyasā párijrayah; AV. 4, 15, 1. 5: maharsabhásya nádato nábhasvato vāśrá ápali pṛthivím tarpayantu; AV. 4, 15, 2. 3: varṣásya sárgā

¹) Vgl. auch ähnliche Wendungen, wie 3,21,2 ghṛtávantaḥ pāvaka te stokā ścotanti médasaḥ 'die schmelzbutterreichen Tropfen des Fettes träufeln für dich'; 3,21,4 túbhyaṃ ścotanty adhrigo śacīva stokāso agne médaso ghṛtásya; 1,54,7 dānur asmā úparā pinvate diváḥ; 5,34,9 tásmā āpaḥ saṃyátaḥ pīpayanta.

mahayantu bhūmim. Ich übersetze die Strophe daher: 'Die du, selbst fest¹), die Bäume mit Kraft im Boden festhältst, wenn dir der Wolke Blitze, des Himmels Regengüsse regnen.'

Es soll hier nicht untersucht werden, wieweit die Vorstellung der späteren Theologen von der Erde als Gottheit des Luftraumes für den Veda zutrifft²); in der ersten und letzten Strophe von 5,84 tritt sie jedenfalls nicht zutage, und so ist es wenig wahrscheinlich, daß die Pṛthivī in der zweiten Strophe als Regengöttin gefeiert sein sollte. Trotzdem kann der perú, den die Erde vorwärts schleudert, sehr wohl das befruchtende Naß des Himmels, der Regen sein, wenn wir annehmen, daß dem Dichter schon bei dieser Strophe die Überschwemmung vor Augen stand, von der er in der folgenden Strophe spricht; in der Zeit der Monsunregen wälzt die Erde in der Tat gewaltige Regenmassen dahin. Und für diese Auffassung scheinen mir auch die beiden ungewöhnlichen Beiwörter, die die Pṛthivī hier empfängt, vicāriņi und arjuni, zu sprechen.

Roth gibt im PW. für vicāriņī 'umherstreichend' als Bedeutung, Graßmann im Wb. 'getrennt wandernd', Ludwig übersetzt 'o hiehin und dahin wandelnde'. Welche Vorstellungen man mit diesen Beiwörtern der Erde verbinden soll, weiß ich nicht. In der Übersetzung gibt Graßmann vicārini durch 'o durchwanderte' wieder; im pw. wird das Wort durch εὐρυόδειος erklärt. Diese Erklärungen sind viel zu gekünstelt, um glaubhaft zu sein. Auch hat es niemals ein vicāra in der Bedeutung 'Wanderung' oder gar 'Wanderpfad' gegeben, und warum sollte die Gangbarkeit der Erde in diesem Zusammenhang betont werden? Pischel, Ved. Stud. 1, 89, wollte vicāriņī einfacher als 'die sich ausbreitende', also als Synonym von prthivi, mahini fassen; Geldner (Gloss.) hat sich ihm angeschlossen. Allein auch diese Erklärung befriedigt nicht. Pischel beruft sich auf AV. 12, 1, 55 adó yád devi práthamānā purástād devaír uktá vyásarpo mahitvám 'damals als du, Göttin, dich auf Befehl der Götter vorwärts breitend, zur Größe dich ausdehntest'. Allein erstens ist hier dem vyásarpah mahitvám hinzugefügt und zweitens ist das Ausbreiten der Erde hier doch als ein Vorgang in der Vergangenheit hingestellt, wie es ja auch sonst oft genug heißt, daß Indra oder Indra-Soma oder Varuna die Erde ausbreiteten oder daß bei der Schöpfung Himmel und Erde sich ausbreiteten. Vicāriņī aber könnte die Erde doch nur genannt sein, wenn sie sich dauernd ausbreitete. Mir scheint es daher, daß vicārinī nicht im allgemeinen Sinn auf die Ausdehnung

<sup>1)</sup> dṛlhá cit ist schwierig. Der Sinn ist wohl: Wenn du auch schon an und für sich fest bist, so zeigst du doch einen besonders hohen Grad von Festigkeit dadurch, daß du die Bäume festhältst. Geldner (Gloss.) verweist passend auf 8, 24, 10: dṛlhás cid dṛhya maghavan magháttaye 'wenn du auch (an und für sich schon) fest bist, du Gabenreicher, so sei doch (ganz besonders) fest zur Spende von Gaben'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Was Bollensen, ZDMG. XLI, 494f., für seine Ansicht beibringt, daß prthivi den Luftraum bezeichnen könne, kann oder muß alles anders aufgefaßt werden.

der Erde gehen kann, sondern mit Rücksicht auf die in der Strophe geschilderte Situation erklärt werden muß. Nun bedeutet vi-car im RV. im allgemeinen 'nach verschiedenen Seiten gehen', seltener 'auf verschiedenen Seiten getrennt gehen' (Nacht und Tag 1, 146, 3; 6, 49, 3, Sonne und Mond 10, 92, 12), gelegentlich wohl auch einmal 'vergehen' (yásya dyávo ná vicáranti mánuṣā 1, 51, 1). Man könnte daher vielleicht annehmen, daß die Erde hier als die zur Zeit der Überschwemmung 'nach allen Seiten auseinandergehende', 'auseinanderfließende' bezeichnet sei. Besser noch wird man vicāriņī hier als eine Ableitung von vi-car in dem Sinne verstehen, der später auf die l-Form der Wurzel eingeschränkt ist¹). RV.10, 173, 1. 2, einem Liede zur Befestigung der Herrschaft eines Königs, finden wir dhruvás tiṣṭhāvicācaliḥ (AV. 6, 87, 1 -vicācalat) 'steh fest, nicht schwankend', māpa cyosthāh párvata ivāvicācalih (AV. -vicācalat) 'falle nicht, wie ein Berg nicht schwankend'. RV. 1, 164, 48 werden die 360 Tage in dem Rad des Jahres mit śankávah ... ná talācalásah (AV. 10, 8, 4 khílā ávicācalā yé), mit 'Pflöcken, die nicht wackeln', verglichen. In der Bedeutung 'hin und her sich bewegend', daher 'beweglich, schaukelnd, wogend' wollte schon Bollensen, ZDMG. 41, 495 vicārinī in unserer Stelle nehmen, allerdings unter der meines Erachtens irrigen Voraussetzung, daß die Pṛthivī hier das Luftmeer sei. Daß es dem vedischen Dichter nahelag, die Erde zur Zeit der Überschwemmung 'schwankend' zu nennen, zeigt 5, 59, 2, wo es ähnlich heißt, daß sie, unter der Wucht der Regengüsse, in schwankender Fahrt dahinschwimme wie ein Schiff, das voll Wasser gelaufen ist: naúr ná pūrņā kṣarati vyáthir yatī. Der Gedanke an die überflutete Erde scheint mir auch das Beiwort arjunī eingegeben zu haben. Für gewöhnlich ist auch in Indien die Erde nicht weiß; AV. 12, 1, 11 wird sie babhrú, kṛṣṇắ, róhinī genannt. Wohl aber schimmert sie weiß, wenn die schaumbedeckten Wassermassen auf ihr dahinfluten; 6, 64, 1 werden die Usas mit schimmernden Wasserwellen verglichen: apám nórmáyo rúśantal.

Ich bin geneigt, auch in den Lobgesängen, die Tag für Tag der Erde entgegenjauchzen (stómāsas tvā ... práti stobhanty aktúbhih), den dichterischen Ausdruck für das Brausen der Gewässer während der Regenzeit zu sehen. Ähnlich wird 1, 168, 8 von den Strömen gesagt, daß sie den Radschienen der im Gewitter nahenden Maruts entgegenjauchzen: práti stobhanti síndhavah pavíbhyo yád abhríyām vácam udīráyanti. Umgekehrt wird 8, 14, 10 auch der Stoma mit der Wasserwelle verglichen: apám ūrmír mádann iva stóma indrājirāyate. Wir werden die Strophe also, abgesehen von dem Vergleiche, übersetzen dürfen: Loblieder jauchzen dir entgegen Tag für Tag, du Schwankende, wenn du das befruchtende Naß vorwärts schleuderst, du weiß Schimmernde.

Wenden wir uns jetzt zu den Worten väjam ná hésantam. Nach Roth, Graßmann und Ludwig bedeuten sie 'wie ein wieherndes Roß'. Von den

<sup>1)</sup> Vgl. Wackernagel, Jacobi-Festgabe S.12f.

Stellen, in denen Roth die Bedeutung 'Roß' für väja annahm, sind aber schon durch Graßmanns, Ludwigs und Bergaignes 1) Erklärungen immer mehr weggefallen, und man wird Pischel, Ved. Stud. 1, 45ff., ohne weiteres beipflichten, wenn er behauptet, daß väja niemals Roß bedeute. Dem vájam hésantam unserer Stelle vergleicht Pischel árvantam vájam in 5, 54, 14 yūyám rayím maruta spārhávīram yūyám fsim avatha samavipram \ yūyám árvantam bharatáya vájam yūyám dhattha rájānam srustimántam. Um die Bedeutung von årvant festzustellen, argumentiert Pischel so: 'Die Grundbedeutung von årvant und årvan ist ,eilend', ,schnell', und was man unter einem "schnellen Reichtum" oder einem "eilenden Besitz" zu verstehen hat, lehren uns andere Stellen deutlich. Genau entsprechend dem árvan vájah ist taránir bhojáh 4, 45, 7 und erläuternd treten ein anarvá vájah 2, 6, 5 und dustaro rayih 1, 79, 8. 7, 8, 3. 9, 63, 11. Was ,durchdringt' oder ,unaufhaltsam' oder ,unüberwindlich' ist, wird ,stark' sein und so finden wir rayír vájesv ávrtah "an Kraft ungehemmter Reichtum" 6, 14, 5; sávistho vájah 5, 44, 10; vársisthah susmi rayíh 3, 16, 3; susmíntamo rayíh 2, 11, 13 und nebeneinander väjah pratárano brhán 2, 1, 12, wozu das gleich folgende rayír bahuláh zu vergleichen ist. "Eilender Reichtum" ist also = "ungehemmter' = ,starker' = ,großer' Reichtum = rayir mahán 9, 40, 3.'

Die Bedeutung eines unbekannten Ausdrucks dadurch zu ermitteln, daß man ihn mit einem in gleicher oder ähnlicher Umgebung auftretenden Ausdruck identifiziert, ist eine Methode, der man bei der Interpretation des Veda nicht entbehren kann. Allein man sollte sich immer darüber klar sein, daß sich auf diese Weise im günstigsten Falle die Bedeutungssphäre feststellen läßt, der das unbekannte Wort angehört, daß aber immer auch die Gefahr besteht, zu völlig falschen Resultaten zu kommen, wofern nicht andere Momente stützend hinzukommen. Besonders bedenklich wird diese Methode, wenn zwei Wörter über eine Reihe von anderen hinüber miteinander identifiziert werden; sprachliche Ausdrücke decken sich in den seltensten Fällen wie mathematische Größen. In unserem Falle kommt hinzu, daß taráni und pratárana, die gleichsam den Übergang von 'eilend' zu 'groß' bilden sollen, aus der Reihe ausscheiden. In 4, 45, 7 ist gar nicht von 'durchdringendem Reichtum' die Rede; der Dichter rühmt vielmehr den Wagen der Aśvins, yéna sadyáh pári rájāmsi yāthó havişmantam taránim bhojám áccha 'mit dem ihr in einem Tage die Räume durchfahrt zu dem mit Opfergabe versehenen unverdrossenen freigebigen Spender'. Und wenn in 2, 1, 12 von Agni gesagt wird trám rájah pratárano brhánn asi. so bedeutet das doch wohl 'du bist vorwärtsbringender großer Gewinn'.

Wenn ich somit auch Pischels Deutung von årvantam våjam als 'großen Reichtum' als verfehlt betrachte, so ist es doch schwer zu sagen, was denn der Ausdruck besagen soll. Ludwig wollte es als 'einen Renner als Kraft'

<sup>1)</sup> Nach Bergaigne, Rel. Véd. 2, 405, scheint vája in unserer Stelle 'le but assigna au cheval' zu bezeiehnen; ich weiß nicht, wie das zu verstehen ist.

fassen, Bergaigne übersetzte 'un cheval, comme richesse ou comme butin'. Man könnte, wie Pischel bemerkt, auch an 'Roß (und) Reichtum' 1) denken. Aber dagegen hat Pischel selbst schon mit Recht eingewendet, daß årvantam våjam deutlich dem råjānam śruṣṭimántam, und wir können hinzufügen, dem rayim spārhávīram entspricht, so daß årvantam Adjektiv sein muß. Allenfalls könnte man årvantam våjam als 'schnellen Gewinn' im Sinne von 'schnell kommenden Gewinn' fassen oder 'rennenden Gewinn' als einen kühnen dichterischen Ausdruck für 'Gewinn an Rennern (Rossen)' betrachten. Das alles erscheint aber doch sehr gekünstelt. Ich würde am liebsten glauben, daß hier einmal ein Fall der oft mißbrauchten Haplologie vorliegt, daß årvantam mit Silbenausfall für årvanvantam steht, so daß årvantam våjam genau dem åsvāvantam våjam in 8, 2, 24; 10, 47, 5 entsprechen würde.

Mag man meiner Erklärung zustimmen oder nicht, man wird zugeben müssen, daß årvantam våjam ein recht unsicherer Ausgangspunkt für die Erklärung des vájam ná hésantam ist. Um hésant als ein Synonym von árvant 'eilend' = 'stark, groß' fassen zu können, erklärt Pischel es als eine Bildung vom Aoriststamm von hi, der in prá ahesata 9, 22, 1; sám ahesata 9, 71, 5; aheşata 9, 73, 2; 86, 25; prá hise 7, 7, 1 vorliegt. Es mag dahingestellt sein, wieweit man die Formen für die Bedeutung 'eilen' in Anspruch nehmen darf; so zweifellos, wie Pischel meint, scheint mir das auch in 9, 22, 1; 73, 2; 86, 25 nicht zu sein und für 7, 7, 1 und zögernd auch für 9, 71, 5 nimmt Pischel selbst die Bedeutung 'in Bewegung setzen' an. Jedenfalls aber ist doch die intransitive Bedeutung 'sich in Bewegung setzen' und, wenn man will, 'eilen' an die mediale Form gebunden, und so müßte man doch erwarten, daß eine Partizipialbildung von hi in der Bedeutung 'eilend' mediale Endung zeigen würde. Das hat auch Oldenberg, Rgveda 1, 366, gefühlt. Er stimmt zwar der Pischelschen Ableitung von hésant zu²), will aber übersetzen: 'wie vorwärts treibende Schnelligkeit (im Wettlauf)'. Wenn ich die Anmerkung 1,45 richtig verstehe, ist er geneigt, perú in unserer Strophe von dem retas zu verstehen, 'trotz der Bizarrheit, daß ein Weib Subjekt (von prå ásyasi) ist'. Oldenberg läßt also den Dichter sagen, daß die Erde ihr retas fortschleudert wie vorwärts treibende Schnelligkeit im Wettlauf, ein Diktum, das ich weder diesem noch einem anderen vedischen Dichter zutraue.

Ganz andere Wege ist Geldner gegangen. Er setzt im Glossar für väja an unserer Stelle die Bedeutung 'Flügel', für hes 'rauschen' an und

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Pischel sagt ungenau 'Rosse (und) Reichtum' und scheint diese Auffassung Bergaigne zuzuschreiben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Oldenberg 'vervollständigt' Pischels Nachweis, indem er noch auf 9, 13, 6 átyā hiyānā ná hetfbhir ásrgram vājasātaye, 9, 64, 29 hinvānó hetfbhir yatá ā vājam vājy àkramīt, 9, 86, 3 átyo ná hiyānó abhi vājam arşa verweist. Ich verstehe nicht, inwiefern diese Stellen etwas für die Aufklärung von vājam ná hésantam beitragen können, insbesondere wenn man die Worte wie Oldenberg auffaßt.

den Vorzeichen des Sieges, die Vyāsa Mbh. 6, 3, 65ff. aufzählt, wird auch das angenehm klingende Gewieher der Rosse erwähnt (V. 69): alamkāraih kavacaih ketubhis ca sukhapraṇādair heṣitair vā hayānām bhrājiṣmatī dusprativīksanīyā yesām camūs te vijayanti satrūn. Mbh. 4, 46, 24ff. zählt Drona die ungünstigen Vorzeichen auf, die sich im Heere des Duryodhana vor dem Kampf einstellen. Der Text der Ausgabe ist in diesem Abschnitt, wie schon der abrupte Eingang zeigt, lückenhaft. In den verlorengegangenen Versen muß Drona auch von den für die Pāṇḍavas günstigen Vorzeichen und darunter von dem Wiehern der Rosse des Arjuna gesprochen haben¹), denn Karna<sup>2</sup>) wendet sich in schneidendem Hohne dagegen (4, 47, 23): hresitam hy upaśrnyane drone sarvam vighattitam 'wenn Drona das Gewieher hört, ist alles zusammengebrochen', und er schmäht das Omen als Aberglauben: aśvānām hresitam śrutvā kah praśamsāparo3) bhavet | sthāne vāpi vrajanto vā sadā hresanti vājinah. Wenn Māgha Šiś. 17, 31 in der Schilderung von Kṛṣṇas Heer sagt, daß 'die Siegesrosse wieherten' (jayaturagā jiheşire), so zeigt er, daß ihm die Anschauung über das Wiehern bekannt war.

So erklärt es sich auch, daß beim Aśvamedha auf das Wiehern des Opferrosses Wert gelegt wurde. Das Gewieher wurde als Vertreter des Stotra angesehen und man lockte es hervor, indem man dem Rosse Stuten vorführte; siehe Kāty. Śrautas. 20, 5, 4 vaḍabā darśayaty abhirasati tat stotram und ausführlicher Lāty. Śrautas. 9, 9, 19f. sarpatsu yajamāna udgātāram brūyād udgātar apa tvāvṛṇe śatena ca niṣkeṇa cāśvo ma udgāsyatīti | aśvam āstāvam ākramayya vaḍabām darśayeyuḥ | tām yadābhikranded atha yajamāna udgātāram brūyād udgātar upa tvāhvaye śatena caiva niṣkeṇa ca tvam eva ma udgāsyasīti.

Die professionellen Naimittikas haben dann das Gewieher, das den Tod des Feindes oder Sieg prophezeit, nach seiner Art und dem Ort, wo es erschallt, genauer bestimmt. So gibt Varāhamihira, Bṛhats. 92, 7f. an: krauñcavad ripuvadhāya heṣitaṃ grīvayā tv acalayā ca sonmukham | snigdham uccam anunādi hṛṣṭavad grāsaruddhavadanais ca vājibhih || pūrṇapātradadhivipradevatā gandhapuṣpaphalakāñcanādi vā | dravyam iṣṭam atha vāparaṃ bhaved dheṣatāṃ yadi samīpato jayaḥ. Ein Pferd, das das Gewieher eines anderen Pferdes erwidert, bringt seinem Herrn bald Glück (Bṛhats. 92, 13 anyaturagaṃ pratiheṣate . . . yo 'śvaḥ sa bhartur acirāt pracinoti lakṣmīm). Die Naimittikas lehren dann weiter, daß unter gewissen Bedingungen das Gewieher auch Unglück anzeigen könne. So soll es Gefangenschaft und Niederlage voraussagen, wenn die Pferde bei Sonnenaufgang, am Mittag, bei Sonnenuntergang und um Mitternacht wiehern und dabei nach der

<sup>1)</sup> In der Kumbakonam-Ausgabe 4, 46, 14 findet sich ein Hinweis darauf: aśvānāṃ svanatāṃ śabdo vahatāṃ pākaśāsanim | vānarasya rathe divyo nisvanaḥ śrūyate mahān. Es scheint mir aber, daß die Strophe später hinzugefügt ist.

<sup>2)</sup> In C vielmehr Duryodhana, da der Vers 4, 47, 20 a b von B hier fehlt.

<sup>3)</sup> Vgl. 4, 47, 27 katham vā sa prašasyate.

der Sonne gegenüberstehenden Richtung<sup>1</sup>) blieken (Bṛhats, 92, 10 sandhyāsu diptām avalokayanto heşanti ced bandhaparājayāya), und unter den ungünstigen Vorzeichen wird das übermüßige, das leise und rauh klingende Gewieher genannt (Bṛhats, 92, 11 ativa heşanti ... pravadanti yātrām ... dinakharasvarāš ca ... bhayāya dṛṣṭāḥ)²). Das sind indessen sicherlich nur spatere Khūgeleien der Anguralwissenschaft, die über die eigentliche Bedeutung des Pferdegewiehers nicht tänschen dürfen.

Auch bei Persern und Germanen galt das Wiehern des Pferdes als günstiges Zeichen. Herodot 3, 81f. erzählt, wie die sechs vornehmen Perser nach der Ermordung des Magiers über die Königswahl die Verabredung trellen: ότιν άν ό ίππος ήλίον έπανατέλλοντος πρώτος φθέγξηται έν τῷ προactric acter infligingator, toctor there the flouringing, and wie dam der schlaue Stallknecht des Darcios den Hengst seines Herrn dadurch in der Vorstadt zu wiehern veranlaßt, daß er ihn am Abend vorher dort mit einer Stute zusammenbringt; elsenso Justims 1, 10. Von den Germanen beriehtet Tacitus, Germ.10; proprinm gentis equorum quoque praesagia ae monitus experiri. Publice aluntur isdem nemoribus ae lucis. candidi et nullo mortali opere contacti; quos pressos sacro curru sacerdos ac rex vel princeps civitatis comitantur himitusque ac fremitus observant. Nec ulli auspicio maior fides, non solum apad plebem, sed apud proceres, apud sacerdotes; se enim ministros deorum, illos conscios putant. Und genau so wie bei den Indern galt bei ms, wie Grimm, D. Myth. 2, 548f., bemerkt, noch im Mittelalter das Wichern als ein Vorzeichen des Sieges, und wenn sich die Rosse ihrer freudigen, mutweckenden Stimme enthielten, der Niederlage. Grimm verweist dafür auf eine Stelle aus der Reimehronik von Flandern (hreg. von Kansler, 7150ff.), wo der Zug des französischen Heeres in eine unglückliche Schlacht gegen die Vlamingen geschildert wird:

ende neder commende de rechte wege sone was onder theere ghehort peert neven weder no voert.

Im Volksglauben wurde das Pferdegewieher auch sonst im allgemeinen als günstig ungesehen. In Grimms D. Myth. 3, 442 wird aus der Chemnitzer Rockenphilosophie ungeführt: 'wer pferdegewieher hört, soll fleißig zuhören, denn sie deuten gnt glück an.' Übermäßiges Wiehern gilt allerdings auch als schlechtes Vorzeichen, genau so wie in Indien. Birlinger, Volksthümliches aus Schwaben 1, 121, teilt aus Ertingen mit: 'Wenn ein Pferd auf dem Antritt zu einer Reise ohne näheren Grund viel wiehert, "weinelet", soll man lieber umkehren. Es bedeutet nichts Gutes<sup>3</sup>).'

<sup>1)</sup> Von der diptä-Gegend kommt stets Unglück.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zu allen diesen Angaben führt Bhattotpala in seinem Kommentar zur Brhats. Parallelen aus einem anderen Werke an.

 <sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Das Achten auf das Pferdegewieher mag, da es sich gleichmäßig bei Ariern und Germanen findet, bis in die indogermanische Zeit zurückgehen. Auch bei den
 6402 Lüders, Kleine Schriften

Das Rindergebrüll scheint in der indischen Auguralkunde eine viel geringere Rolle gespielt zu haben. Allerdings wird in dem Kuhsegen RV. 6, 28, 6 von den Kühen gesagt: bhadrám grhám krnutha bhadravācah 'ihr schafft dem Hause Glück, ihr mit der glückbringenden Stimme 1)3. Ebenso wird es später als ein günstiges Zeichen angesehen, wenn die Kühe brüllend heimkehren; Brhats. 91, 3 āgacchantyo vesma bambhāravena ... dhanyā gāvah syuh. Aber im allgemeinen bedeutet das Brüllen der Kühe eher Unglück und auch das Brüllen des Stieres ist nur, wenn es nachts ertönt, günstig: Brhats. 91, 2 akārane krośati ced anartho bhayāya rātrau vṛṣabhah śivāya wenn eine Kuh ohne Grund brüllt, kommt Unheil. Brüllt sie in der Nacht, so verkündet sie Gefahr. Ein Stier aber, der bei Nacht brüllt, bringt Glück'. Dazu stimmt Visnudharmott. in Adbh. 644 = Agnipur. 231, 21 bhayāya svāmino jñeyam animittam rutam gavām | niśi caurabhayāya syāt, Garga in Adbh. 642 = Agnipur. 231, 22 sivāya svāmino rātrau balīvardo nadan bhavet2), und im wesentlichen auch Vasantarājas Śāk., wo unter den günstigen Vorzeichen noch das Gebrüll des wütenden Stieres und das leise Brummen der Kühe bei Nacht genannt werden, unter den ungünstigen das Brüllen vieler Kühe bei Tage: vāmo 'nulomas' ca ravaļi khureņa sringeņa cāgre khananam prthivyāh | prasasyate daksiņatas ca cestā tathā niśīthe ninado vṛṣasya || bhambhāravo vāmadiśīṣṭasiddhyai siddhyai gavām syur niśi humkṛtāni | gāvo niśīthe saravā bhayāya bhayāya bahvyo divase ratantyah3).

Ich glaube, daß wir nach alledem  $v\dot{r}s\bar{a}$   $v\bar{a}j\dot{t}$  in 2, 43, 2 wohl mit Sicherheit auf das Pferd beziehen und schon der rgvedischen Zeit die Anschauung zuschreiben dürfen, daß das Gewieher des Pferdes Glück, Gewinn, Sieg bedeutete. Ich glaube, daß wir dazu um so mehr berechtigt sind, als dadurch auch einige andere Äußerungen in den Liedern, wie mir scheint, einen tieferen Sinn bekommen. In 2, 11, 7—10 haben wir eine Schilderung des Vrtra-Kampfes. Sie beginnt mit den Worten: hárī nú ta indra vājáyantā ghṛtaścútaṃ svārám asvārṣṭām 'deine beiden den Sieg erstrebenden Falben, o Indra, haben den schmelzbuttertriefenden Schall erschallen lassen'.

Slawen wurden in vorchristlicher Zeit überall Pferde als Orakeltiere benutzt, es wurde aber nicht aus ihrem Gewieher geweissagt, sondern aus der Art, wie sie in den Boden gesteckte Spieße überschritten. Ähnlich war das Pferdeorakel, durch das bei den Liven und ihren Nachbarn ermittelt wurde, ob ein Blutopfer den Göttern angenehm wäre oder nicht; siehe Ersch und Gruber unter Orakelpferde. In der Lausitz horcht am Weihnachtsabend das Mädchen an der Tür des Pferdestalles; wenn ein Pferd wiehert, so verheiratet sie sich im nächsten Jahre (Hopf, Thierorakel und Orakelthiere, S.73f.). Ob das ursprünglich slawisch oder aus germanischem Glauben übernommen ist, läßt sich wohl kaum entscheiden.

<sup>1)</sup> Vgl. auch 6, 28, 1 á gávo agmann utá bhadrám akran.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die beiden Zitate nach J. von Negelein, Traumschlüssel des Jagaddeva, S. 203.

<sup>3)</sup> Angeführt von Hultzsch a. a. O. S. 72.

Ghṛtaścút wird das Gewieher hier genaunt, nicht weil es, wie Sāyaṇa meint, der Donner der Wolke ist, der den Regen strömen läßt, sondern weil es den baldigen Gewinn des ghṛtá, des Wassers, vorhersagt. 1, 36, 8 wird mit Bezug auf die Eroberungs- und Beutezüge der Väter gesagt: ghnánto vṛtrám ataran ródasī apā urú kṣáyāya cakrire | bhúvat káṇve vṛṣā dyumny áhutaḥ krándad áśvo gáviṣṭiṣu 'den Feind erschlagend schritten sie über Himmel und Erde und die Wasser; weites (Land) haben sie sich zum Wohnen gemacht. Bei Kaṇva ward der Stier glänzend, als er (mit Schmelzbutter) begossen war; das Roß wieherte bei den Beutezügen um Rinder'. Sicherlich ist das Roß hier ebenso wie der Stier auf Agni zu beziehen; wie der Dichter dazu kam, gerade das Bild des wiehernden Rosses hier zu brauchen, versteht man aber doch erst, wenn man weiß, daß das Wiehern des Rosses Sieg und Gewinn kündete. So aufgefaßt paßt die Äußerung gut in den Zusammenhang des Liedes, das, wie VV. 2, 4, 10, 12, 13, 17 zeigen, ganz von dem Gedanken an Siegerlangung beherrscht ist.

Der Glaube an die günstige Vorbedeutung des Pferdegewiehers wird dazu beigetragen haben, daß man Agni auch sonst gern mit einem wiehernden Roß verglich 1), und vielleicht gelingt es unter Berücksichtigung dieser Anschauung, auch der Eingangsstrophe des Marut-Liedes 5, 59, 1 einen Sinn abzugewinnen. Sie beginnt: prá va spál akrant suvitáya dāváné 'rcā divé prá prthivyá rtám bhare. Schwierigkeiten macht hier die Mehrdeutigkeit des akran. Oldenberg ist überzeugt, daß akran nur von kr kommen könne; er erklärt daher spåt für eine Interjektion2). Aber eine solche ist nirgends bezeugt. In 8, 61, 15 indra spál utá vrtrahá paraspá no várenyah kann spát doch nur 'Späher' sein, und in 10, 35, 8 vísvā íd usrá spál úd eti súryah paßt die gleiche Bedeutung vortrefflich; Oldenberg selbst gibt das Rgveda 2, 125 zu. Also wird auch in 5, 59, 1 spát 'Späher' und das dazugehörige prá akran 3. Sing. sein. Nun zeigt die 3. Sing. des Aorists von krand allerdings viermal im RV. die Form des s-Aorists: akran 9, 64, 9; 9, 97, 40; akrān 9, 69, 3; sám akrān 2, 11, 8. Man hat daher akran zu kram ziehen wollen. Allein bei den Wurzeln auf n, m, nd sind die 2. und 3. Sing. der beiden Aoriste offenbar schon in alter Zeit durcheinandergeworfen worden, da sie sich nur durch die Quantität des Vokals unterschieden. Auch in 7, 5, 7 tvám bhúvanā janáyann abhí krann ápatyāya jātavedo dašasyán kann abhí kran doch nur zu krand gehören; es ist zu übersetzen: 'die Wesen zeugend wieherst du (Agni ihnen) zu, zur Nachkommenschaft verhelfend, du Wesenkenner<sup>3</sup>). Ebenso finden wir von skand adhişkán RV. 10, 61, 7, áskan, skan VS. ŚB. KŚ. GB. Vait., aber áskān, skān KS. MS. TB. TA. ApS. SS4). Andererseits ist gerade von kram, soviel ich weiß,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Z. B. 1, 58, 2; 173, 3; 3, 26, 3; 7, 5, 7. 
<sup>2</sup>) Vgl. SBE. 32, 349.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Auch hier dürfte das Wiehern Agnis hervorgehoben sein, weil es ein günstiges Vorzeichen für die Fortpflanzung des Geschlechtes ist.

<sup>4)</sup> Siehe die Stellen in Bloomfields Konkordanz unter askan gam rsabho yuva,

sicher nur ákrān KSA. TS. TB. ApŚ. bezeugt¹). Es scheint mir danach der Ableitung von akran in 5, 59, 1 von krand nicht nur nichts im Wege zu stehen, sie muß sogar als die wahrscheinlichere gelten. Es fragt sich, wer der spát ist. Nach Graßmann und Bergaigne 2, 378 scheint darunter der Blitz verstanden zu sein; das ist nicht mehr als eine Vermutung. Sehen wir uns die Marut-Lieder des Śyāvāśva 5, 52-602) an, so finden wir, daß zwei von ihnen, 5, 56 und 5, 60, mit einer Anrufung Agnis beginnen; Agni ist überhaupt der einzige Gott, der in diesen Liedern neben den Maruts erwähnt wird (5, 58, 3; 60, 6-8), wenn man von dem farblosen rudrāsa indravantah in 5, 57, 1 absieht. Ludwig hat daher gewiß recht, wenn er in dem spåt Agni sieht. Allerdings tritt Agni sonst nicht als Späher der Maruts auf. Man wird daher vah als objektiven Genitiv fassen müssen; ähnlich nennt der Dichter in 4, 13, 3 die Sonne spásam vísvasya jágatah 'den Beobachter der ganzen Welt'. Auf keinen Fall ist aber vah, wie Sāyana will, mit suvitáya dāváne zu verbinden. Suvitáya dāváne ist entweder im allgemeinen Sinne zu verstehen, wie in 5, 57, 1; 59, 4, wo von dem Kommen der Maruts suvitáya, suvitáya dāváne gesprochen wird, oder es ist insbesondere auf das Gelingen des Liedes zu beziehen, das der Dichter vortragen will. Bei dieser Auffassung würde sich der sonst gänzlich fehlende Gedankenzusammenhang zwischen den beiden ersten Pādas einstellen und außerdem die genaue Parallelität zu 5, 60, 1 ergeben, wo Agni gebeten wird, den Glückswurf auszusondern, d. h. dem Dichter zu helfen, das Lied zustande zu bringen: ile agnim svávasam námobhir ihá prasattó ví cayat kṛtáṃ naḥ | ráthair iva prá bhare vājayádbhiḥ pradakṣinín marútāṃ stómam rdhyām. Ich übersetze demnach in 5, 59, 1: 'Nach euch ausspähend hat er aufgewiehert, um Glück zu geben; ich will dem Himmel singen, der Erde trage ich die Wahrheit vor.'

Häufiger noch als Agni wird Soma mit einem wiehernden Roß verglichen, und ein paarmal heißt es dann, daß er Gewinn oder Beute zusammenwiehern möge; so 9, 64, 3 áśvo ná cakrado vṛṣā sáṃ gắ indo sám árvataḥ | ví no rāyé dúro vṛdhi 'wie ein Pferd mögest du, der Stier³), uns Kühe und Rosse zusammenwiehern, o Indu. Öffne uns die Tore zum Reichtum'; 9, 90, 4 apáḥ síṣāsann uṣásaḥ svàr gắḥ sáṃ cikrado mahó asmábhyaṃ vắjān 'die Wasser zu gewinnen suchend, die Morgenröten, das Sonnenlicht, die Kühe, wiehere uns große Gewinne zusammen'. Wir werden danach auch 9, 67, 4 hárir vắjam acikradat übersetzen müssen: 'der Falbe hat Sieg

askann adhita prājani, askan parjanyah pṛthivīm, askān ajani prājani, askān ṛṣabho yuvā gāḥ, askān dyauḥ pṛthivīm, askān somaḥ, brahman somo 'skan, drapsas te dyām mā skan.

¹) Siehe die Stellen a. a. O. unter ākrān vājī kramair atyakramīd vājī, ākrān vājī pṛthivīm, ākrān vājy antarikṣam.

<sup>2) 5, 61</sup> dürfen wir hier beiseite lassen, da es einen besonderen Charakter hat.

<sup>3)</sup> vṛṣā steht hier nur, weil das Lied 9, 64, 1—3 mit dem Wort vṛṣan spielt.

gewiehert', nicht etwa wie z.B. Graßmann: 'schon wiehert nach dem Kampfpreis er¹)'. Auch von Indra heißt es einmal 10, 96, 10 átyo ná vájam hárivām acikradat 'wie ein Roß hat der Falbenherr Sieg gewiehert²)'. Die Sieg oder Gewinn wiehernden Rosse der vedischen Lieder sind aber doch sicherlich nichts anderes als die Rosse, die nach dem Epos hreşitair vija-yāvahaiḥ 'mit Sieg herbeiführendem Gewieher' wiehern.

Was hier durch vájam krand, ist in 5, 84, 2 durch vájam hes ausgedrückt; die Erde schleudert also das befruchtende Naß wie ein Sieg wieherndes (Roß)' oder 'als ob es Sieg wieherte' vorwärts. Der Vergleich von flutenden Wassermassen mit vorwärts stürmenden Rossen oder Wagen ist den vedischen Dichtern geläufig; 5, 53, 7 tatrdānāķ sindhavaķ kṣódasā rájaķ prá sasrur dhenávo yathā syannā áśvā ivādhvano vimócane 'die (Himmels-) Ströme, erbohrt, stürzten mit ihrem Schwall in den Luftraum wie Kühe, wie Rosse laufend am Ausspann der Fahrt'; 1, 130, 5 tvám víthā nadyà indra sártavé 'cchā samudrám asrjo ráthām iva vājayató ráthām iva 'du, Indra, ließest die Flüsse los, um nach eigener Lust zum Meere zu laufen wie Wagen, wie nach dem Siegespreis strebende Wagen'; 8, 12, 3 yéna síndhum mahīr apó ráthām iva pracodáyaḥ '(der Rausch), mit dem du (Indra) die großen Wasser wie Wagen zum Sindhu vorwärts triebst³)°. Das Rauschen der Wasser aber wird auch sonst, je nach dem gewählten Bilde, durch Ausdrücke bezeichnet, die eigentlich Tierstimmen bezeichnen, wie nu (8, 69, 11; 70, 4) oder ru (6, 61, 8). 1, 54, 1 heißt es von Indra ákrandayo nadyàḥ: Nadī wird AV. 3, 13, 1 ganz richtig von nad abgeleitet, das 1, 30, 16 usw. auch vom Gewieher des Pferdes gebraucht wird: yád adáh samprayatír áhāv ánadatā haté lásmād á nadyò náma stha.

Nicht weniger umstritten als die Bedeutung von heṣantam ist die von heṣa in heṣakratu in 3, 26, 5, wo die Maruts simhā nā heṣakratu sudānavah genannt werden. Nach Roth im PW. bedeutet heṣakratu 'zu brüllen verlangend, gern brüllend', nach Graßmann 'mächtig brüllend', nach Ludwig 'stark brüllend'. Alle drei leiten heṣa also von heṣ 'wiehern' ab, was ich für ausgeschlossen halte, da Löwen nicht wiehern. Von Bradke, KZ. XXVIII, 297, wollte heṣa lieber zu einem heṣ, hiṣ stellen, von dem er annahm, daß es 'glühen' bedeute. Eine Wurzel mit dieser Bedeutung gibt es nicht, aber auch davon abgesehen dürfte der Vergleich der Maruts mit Löwen, 'die mächtig glühen (indem ihre Blitze mit dem funkelnden Auge des Raubtieres verglichen werden)', etwas befremdlich erscheinen. Ebenso verfehlt ist Pischels Erklärung Ved. Stud. 1, 48. Er führt heṣa wie heṣant auf den Aoriststamm von hi zurück, indem er sich auf Bildungen wie neṣatama, neṣṣṣr von nī, jeṣa von ji beruft. Heṣakratu soll 'gewaltige Kraft

<sup>1)</sup> Ludwigs Übersetzung: 'der Gelbe hat Kraft gebrüllt' kommt dem Richtigen näher.

<sup>2)</sup> Hier läßt auch Ludwig den Herrn der Falben 'nach kräftigem Futter' wiehern.

<sup>3)</sup> Vgl. auch 3, 1, 4.

habend' bedeuten, mit der gleichen Sinnesentwicklung von heṣá, wie Pischel sie für héṣant annimmt. Ich kann nach dem oben Dargelegten für heṣá weder die Grundbedeutung 'eilig' noch eine Entwicklung dieser Bedeutung zu 'gewaltig' anerkennen, aber auch krátu kann doch nicht 'Kraft' in dem Sinn, in dem es hier gebraucht sein müßte, bedeuten. Während Geldner im Glossar heṣákratu als 'dessen Wille das Brüllen ist, seinen Willen (oder Mut) durch Brüllen kundgebend' erklärte, gibt er es in der Übersetzung durch 'mutgetrieben' wieder. Da er keine Erläuterung hinzufügt, weiß ich nicht recht, wie er diesen Sinn aus dem Kompositum herauslesen will; das 'getrieben' verrät, daß er heṣá jedenfalls von hi 'antreiben' ableiten will.

Für die richtige Deutung von hesåkratu kommt es ebensosehr auf das krátu wie auf das hesá an. Krátu bezeichnet die geistige Kraft nach der Seite des Intellekts wie des Wollens; hesá ist, nach dem Akzent zu urteilen, eher Adjektiv als Substantiv, wenn auch eine sichere Entscheidung nicht möglich ist. Ich leite es von einer Wurzel his 'verletzen' ab, die uns in der jüngeren Form hims vorliegt. Hesákratu würde also der sein, 'dessen Sinnen verletzend (oder Verletzung) ist', 'der zu verletzen beabsichtigt'. Wenn die Löwen hier hesákratavah genannt werden, so ist das dem Sinne nach genau dasselbe als wenn im Pali Jāt. 536, 2 der Löwe sīho parahiṃsane rato genannt wird. Prakīrņā hiṃsrāḥ kravyādāḥ bezeichnet Viṣṇu 44, 10 die Tiergattung, die wir 'Raubtiere' oder 'reißende Tiere' zu nennen pflegen, und in demselben Sinne wird später himsra in Verbindung mit paśu (Hal. 5, 46; Hem. Abh. 1216; Trik. 264; Kavitāmrtak. 20) oder jantu (Kathās. 60, 38; Pañcar. 1, 11, 22) oder himsra schlechthin (Vaij. 71, 146; Ragh. 2, 27) gebraucht. In den Anfängen liegt diese Bedeutung von himsra aber schon im Rgveda vor. In 10, 87, 3 wird Agni, der Raksas-Töter, himsrá genannt, als er gemahnt wird, beide Fangzähne anzusetzen, den oberen und den unteren wetzend, also deutlich als Raubtier geschildert wird: ubhóbhayavinn úpa dhehi dámstra himsráh sísanó 'varam páram ca.

Der Vergleich mit reißenden Löwen paßt aber auch gut für die im Gewitter dahinstürmenden Maruts. Sie sind furchtbar, grausig anzusehen: bhīmāsamdṛśaḥ 5, 56, 2, ghorāvarpasaḥ 1, 19, 5; 64, 2; furchtbar, grimmig: bhīmāsas tūvimanyavaḥ 7, 58, 2; ihr Sinn ist zornig: krūdhmī mānāmsi 7, 56, 8; jeder, der das Sonnenlicht schaut, fürchtet sich bei ihrer Fahrt: viśvo vo yāman bhayate svardṛk 7, 58, 2; man bittet sie, das Geschoß fernzuhalten: sānemy asmād yuyōta didyūm 7, 56, 9. So werden sie auch sonst bisweilen wegen ihrer Wut mit wilden Tieren verglichen. Sie sind an Stärke furchtbar wie wilde Tiere: mṛgā nā bhīmās tāviṣībhiḥ 2, 34, 1; ihr Andrang ist mächtig wie ein Bär, furchtbar wie ein wütender Stier: ṛkṣo nā vo marutaḥ simīvām āmo dudhrō gaūr iva bhīmayūḥ 5, 56, 3.

Von seiten der Bedeutung läßt sich, wie mir scheint, kaum etwas gegen meine Auffassung von hesákratu einwenden, es fragt sich nur noch, ob wir berechtigt sind, his als die ältere Form der Wurzel hims anzusetzen. Der

herrschenden Ansicht, daß himsati Desiderativ von han- sei, ist zuerst wohl Wackernagel, Aind. Gr. 1, 44; 231, entgegengetreten. Bartholomae, ZDMG. 50, 720, hat sie verteidigt. Eingehend hat dann Güntert, IF, XXX, 106ff... die Frage behandelt. Ich stimme Günterts Ansicht, daß himsati keine Desiderativbildung sein könne, durchaus zu, da es nirgends desiderativen Sinn hat und außerdem jighāmsa als Desiderativstamm von han seit dem RV, bezeugt ist. Dagegen spricht weiter, daß schon in der älteren Sprache Desiderativbildungen zu himsati, wie jihimsişanti SBr. 9, 1, 1, 35, jihimsiset SB. 9, 2, 1, 2, vorkommen. Wackernagel, Ai. Gr. 1, 44, hat zu himsati hid 'zürnen' gestellt, das er auf \*his-d zurückführt. Im Pali erscheinen neben himsati, himsa, vihimsati, vihimsa Formen mit e in der Wurzelsilbe: viheseti, vihesa, vihesaka, die allerdings nicht direkt von einer Wurzel his abgeleitet zu sein brauchen, da sie sich aus vihimsayati usw. erklären lassen. Eine Parallele bildet pr. kesua neben kimsua aus kimsuka (Hem. 1, 86). Neben himsati, vihimsati steht im Pali aber auch das damit völlig synonyme hetheti, vihetheti, das nicht nur in das Sanskrit der Buddhisten übergegangen ist, sondern auch im Dhātupātha mit dem Präsens hethati, hethate aufgeführt wird. P. hetheti könnte über \*hetthayati auf \*hitthayati und weiter \*histayati zurückgehen, das eine Ableitung von \*histi sein könnte wie kirtayati von kīrti. Wahrscheinlicher ist es mir, daß sk. hethati, hethate aus \*hestati, \*hestate entstanden sind und daß sich p. hetheti zu \*hestate verhält wie p. vetheti zu sk. vestate. Sk. \*hestate würde dann eine Präsensbildung von der Wurzel his sein, die ihre Parallelen in vestate, dyotate, cetati usw. hat 1). So werden wir, wie mir scheint, mit Notwendigkeit auf den Ansatz einer Wurzel his geführt.

Güntert nimmt an, daß von his ein Nasalpräsens \*himsáti gebildet sei, dessen Akzent später verschoben sei, wie in dásati, sájati, svájati, dímhati (neben dimháti), súmbhati (neben sumbháti) usw. Er hält es für möglich, daß die Akzentverschiebung in himsati unter dem Einfluß von nimsate 'sie küssen' erfolgt sei, was ich für sehr unwahrscheinlich halte, da sich

<sup>1)</sup> Mit diesen Formen hat schon Charpentier, WZKM. XXX,107, hețhati zusammengestellt. Im übrigen erklärt Charpentier, Desiderativbildungen der indoiranischen Sprachen, S. 73f., daß er trotz Wackernagel und Güntert an der Ansicht, daß hims Desiderativbildung von han sei, festhalte. Darüber ist nichts weiter zu sagen. Charpentier führt zugunsten seiner Ansicht aber auch an, daß die indischen Grammatiker hims so aufgefaßt hätten und somit die 'ganze indische Tradition' dafür spräche. Da nicht anzunehmen ist, daß jemand eine so schwerwiegende Behauptung einfach aus der Luft greift, so stützt sich Charpentier offenbar auf Quellen, die mir unbekannt sind. Ich möchte mich hier mit der Feststellung begnügen, daß Pāṇinis Werk jedenfalls nicht zu diesen Quellen gehört. Im Pāṇineischen Dhātupāṭha wird hisi himsāyām unter den rudhādayaḥ (7. Klasse) und den ādhṛṣīya der curādayaḥ (10. Klasse) aufgeführt. Nach Pāṇ. 7, 1, 58 wird die Wurzel zunächst nasaliert; Pāṇini selbst führt sie in 3, 2, 146; 167 als himsa, 6, 1, 188 als hims an. Die Formen himsayati, himsati ergeben sich nach den allgemeinen Regeln. Hinasti wird von hims nach 6, 4, 23 gebildet, die schwachen Formen himsanti usw. nach 6, 4, 111.

die beiden Formen, wenn sie auch reimen, der Bedeutung nach doch ganz fernstehen. Über das s von himsati spricht sich Güntert nicht aus; schließt man sich Wackernagels Ansicht an, daß s im Indischen auch hinter nasalem t, t, t, t und hinter Anusvāra, dem t, t, t vorausgehen, zu s wird — und ich halte sie für unbedingt richtig —, so würde sich himsati für \*himsati nur durch die Beeinflussung durch das Adjektiv himsati, wo s lautgesetzlich ist, erklären lassen. Viel besser erklärt sich das s aber doch, wenn man mit Wackernagel annimmt, daß von his ein Präsens nach der 7. Klasse gebildet wurde. Daß der Wechsel des Zischlauts von hinásti — \*himsánti ausgeglichen wurde, ist begreiflich; in pinásti — piṃsánti, śinásti — śiṃsánti ist der Ausgleich in umgekehrter Richtung erfolgt.

Nun ist hinásti aber doch mehr als ein Postulat; es findet sich in der Sprache seit dem AV. Bartholomae erklärt es allerdings für unmöglich, dieses hinásti als eine ursprüngliche Bildung anzusehen, da es erst vom AV. an vorkommt, 'während hims schon im RV. steht'. Güntert, der sich dieser Ansicht offenbar anschließt, sucht die Entstehung von hinásti durch die Annahme zu erklären, daß sich nach dem Nebeneinander von yunákti — yuñjati, pṛḥákti — pṛñcati, śinaṣṭi — śimṣati, ubhnáh — umbhata, tṛṇeḍhi — tṛṃhanti u. a. neben hiṃsati ein jüngeres hinásti eingestellt habe. Dagegen läßt sich geltend machen, daß die Sprache in ihrem ganzen Verlauf bis in die Prakrits hinein, den umgekehrten Weg eingeschlagen hat: yuñjati, prñcati, simsati¹) sind, wie übrigens Güntert selbst bemerkt, jünger als yunakti, prnakti, sinaşti und stehen auf einer Stufe mit Formen wie p. bhindati, bhuñjati, chindati usw., die von der 3. Plur. aus die Sanskritformen bhinatti, bhunakti, chinatti usw. verdrängt haben. Ich kann aber auch nicht zugeben, daß hinásti eine jüngere Bildung sein müsse, weil sie im RV. fehlt. Im RV. kommt überhaupt keine Form von Präsens Sing. des Verbums vor; wir wissen also gar nicht, wie in rgvedischer Zeit der Singular des Präsens lautete. Warum sollte man aber eine Form wie hinásti nicht auch noch zu einer Zeit gebraucht haben, als man schon himsanti sagte? Daß das tatsächlich in rgvedischer Zeit der Fall war, wird aber doch mehr als wahrscheinlich, da, soweit ich sehe, im ganzen Bereiche der vedischen Literatur mit einer einzigen Ausnahme vom Präsens Sing. nur Formen nach der 7. Klasse vorkommen. Die Stellen2) sind: hinasmi Kāth. 27,4; hinásti, hinasti AV. 2, 12, 2. 3; 5, 17, 7; 5, 18, 13; 15, 5, 1-7; Kāṭh. 6, 7

<sup>1)</sup> Die letzten beiden Beispiele ubhnäh — umbhata, trnedhi — trmhanti bleiben hier besser unerwähnt, da die älteren Formen von hinásti doch zu weit abliegen, als daß sie das Muster für die Bildung hätten abgeben können. Übrigens schreibt Güntert śinasti — śiṃsati. Śinasti, das auch sonst gelegentlich in der wissenschaftlichen Literatur auftaucht, verdankt sein Dasein einem Druckfehler in Whitneys Wurzeln usw. S.173.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die hier und im folgenden gegebenen Listen, größtenteils auf dem PW. und Spezialglossaren beruhend, können natürlich keinen Anspruch auf Vollständigkeit machen, lassen aber doch die Richtlinien der Entwicklung deutlich erkennen.

(bis); 6, 8; 7, 8; 10, 4; 12, 12; 19, 7; 21, 7; 23, 6; 24, 1; 24, 9; 28, 9 (bis); 34, 17; Maitr. S. 3, 1, 8; 3, 3, 6; Taitt. S. 5, 1, 7, 1; Taitt. Br. 2, 3, 2, 5; 2, 3, 4, 6; Ait. Br. 5, 1, 9; Sat. Br. 9, 2, 1, 2 (ter); Gop. Br. 2, 2, 10; Ait. Ār. 2, 5; Śānkh. Ār. 12, 25. 27. 28; Ait. Up. 2, 2; Brh. Ār. Up. 1, 4, 11; 5, 5, 1; Mund. Up. 1, 2, 3. Himsati findet sich nur Śānkh. Ār. 12, 22. 26 im Verse (nāsya tvacam himsati jātavedāh; na śvāpadam himsati kimcanainam), wo es sicherlich, wie Keith bemerkt, um des Metrums willen für hinasti steht, das in demselben Abschnitt in V. 25 (nainam rakso na piśaco kinasti), 27 (nainam sarpo na prdākur hinasti), 28 (nainam pramattam varuņo hinasti) erscheint. Andererseits sind auch in der nachvedischen Literatur die Formen des Präsens Sing. nach der 7. Klasse noch häufig genug: hinasmi Bhatt. 6, 38; hinatsi Mbh. 1, 98, 161); hinasti Manu 2, 180; 5, 45, 47; 6, 69; Mbh. 6, 37, 28; 12, 58, 17; Mahābhāṣya 1, 2, 12; Rām. 5, 67, 17; Suśr. Utt. 50, 3; Kalpanam. 16, 3; Vikramorv. 1, 16; Brhats. 41, 14; 57, 51; 78, 17; Bṛhajj. 4, 20; 8, 23; Pañc. Pūrṇabh. 3, 95 (ed. Bühler 3, 105); Subhāṣitārnava, Ind. Spr. 2 5504; Drstantasataka, ebd. 7275; Sarvadars. 37, 1; upahinasti Manu 11, 26. himsāmi findet sich Rām. 4, 66, 17 (= B 5, 2, 22); himsati Sāmavidhānabrāhm. 2, 3, 112); Mbh. 5, 38, 8; 12, 140, 68; 12, 277, 27.

Aber auch abgesehen vom Singular des Präsens finden sich noch zahlreiche Formen, die zum Präsensstamme nach der 7. Klasse gezogen werden müssen oder können, so in RV. hímsānām 10, 142, 1, áhimsānasya 5, 64, 3, im AV. himste 12, 4, 13, áhimsatīm 9, 3, 22 (metrisch gesichert). Der Form nach kann auch himsanti RV. 6, 34, 3; AV. 5, 19, 8 hierhergestellt werden; die Akzentverschiebung ist die gleiche wie in himsanam, himste. Aus der übrigen vedischen Literatur gehören hierher: himstah Taitt. Br. 1, 7, 5, 3; 1, 7, 10, 5; hinásāni Śat. Br. 6, 4, 4, 6; hinásat Śat. Br. 1, 7, 4, 16; 6, 4, 4, 6; hinásātah Sat. Br. 1, 1, 4, 5; 2, 1, 15 (Text fälschlich hinásāva íti); 17; hinásāta (!) Mantrap. 2, 17, 13; hinásān Mantrap. 2, 17, 13; himsyāt, himsyát Maitr. S. 4, 7, 4; Śat. Br. 9, 2, 1, 2; hiṃsyátām Śat. Br. 7, 1, 1, 38; hiṃsyúh Sat. Br. 4, 6, 9, 1; ahinat Taitt. Br. 2, 3, 2, 5, aus späterer Zeit himsyāt Kāty. Śrautas. 4, 12, 24; Manu 4, 162; 8, 279; 8, 288; 9, 316; Rām. 4, 5, 30; 4, 18, 42 (= B 4, 17, 27); B 4, 8, 9; Mbh. 3, 29, 6; 29, 27; 213, 34; 4, 15, 16; 12, 279, 5; 330, 18; Bhāg. Pur. 6, 18, 47; Suśr. Sūtr. 25, 17; himsyuh Rām. 2, 91, 9 (= B 2, 100, 8); 5, 30, 30 (= B 5, 29, 25); Mbh. 1, 72, 12; Suśr. Sūtr. 19, 22; vihimsyuh Manu 8, 238; āhimsyuh Manu 7, 20 (v. l.).

Die Formen von dem Präsensstamm nach der a-Klasse scheinen weniger häufig zu sein. Aus RV. und AV. läßt sich nur das Part. Fem.

<sup>1)</sup> Kim hinatsi sutān iti = C 3911, wo hinasti Druckfehler ist. In der kritischen Ausgabe 1, 92, 47 hat der Herausgeber vielleicht mit Unrecht himsasi in den Text gesetzt (Var. hinatsi, ca (oder tvam, tu) hamsi, ca himsīh). Mbh. 3, 196, 9 steht die merkwürdige Form himsi in einem Prosasatz: kim himsy anāgasam mām iti. Nīlakantha erklärt sie durch hinassi tāḍayasi. Man wird die Bestätigung durch die Handschriften abwarten müssen.

<sup>2)</sup> Das Werk ist trotz seines Titels ein Sütra-Text.

hiṃsantī anführen, das in áhiṃsantīh RV. 10, 22, 13; AV. 9, 8, 13—18 vorliegt¹). Andere derartige Formen sind āhiṃsanta Tāṇḍyabr. 21, 12, 2; ahiṃsanta Ait. Ār. 2, 1, 4; upahiṃsantī Rām. 2, 9, 10; hiṃsate Mbh. 13, 94, 10; hiṃsata Mbh. 3, 206, 34; upahiṃseta Mbh. 13, 98, 50; hiṃsase Mārk. Pur. 132, 15²).

Von der ältesten Zeit an wird aber das Element hims- bei der Bildung der allgemeinen Tempora und in der Nominalbildung verwendet; schon im RV. sind himsīt, himsiṣṭa, áhimsyamānaḥ, himsrá belegt. Daß Pāṇini und seine Nachfolger hims daher als Wurzel ansehen, habe ich schon S. 775, Anm. 1, bemerkt.

Meiner Ansicht nach hat das neue Präsens himsati und die daraus verallgemeinerte Wurzel hims ihren letzten Ursprung in der 3. Plur. Präs. himsanti. In dieser Form wird auch zuerst die Akzentverschiebung eingetreten sein, die wir dann auch in den beiden anderen, vom schwachen Präsensstamm gebildeten Formen himsānām und himste (gegenüber himsyāt, himsyūḥ) finden. Pāṇini lehrt 6, 1, 188 ausdrücklich, daß bei svap usw., d. i. svap, śvas, an, und bei hims vor einem mit Vokal anlautenden lasārvadhātuka, wenn der Vokal nicht das Augment i ist, die erste Silbe beliebig betont werde. Als Beispiel führt die Kāśikā svapanti, śvasanti, himsanti an, die also den Ton beliebig auf der ersten oder auf der zweiten Silbe trugen. Derartige Akzentregeln Pāṇinis beruhen offenbar auf der Beobachtung der gesprochenen Sprache; zu seiner Zeit schwankte man also noch zwischen himsánti und himsanti.

Für die von mir angenommene Entstehung der Wurzel hims lassen sich aber auch noch genaue Parallelen anführen, von denen hier jinv und pinv erwähnt seien. Zu jyā (jī), pyā (pī) wurde zunächst³) ein Präsens nach der 5. Klasse gebildet, von dem Reste in prá jinóṣi 5, 84, 1, jinvé 4, 21, 8, prá pinvire Vālakh. 1, 2, Part. Act. pinván, pinvántam, pinvatim-pinvatīm AV. 9, 5, 34, Part. Med. pinvánāḥ 9, 94, 2 vorliegen. Die 3. Plur. Präs. lautet aber nicht, wie zu erwarten, \*jinvánti, \*pinvánti, sondern, genau dem hiṃsanti entsprechend, mit dem Ton auf der Wurzelsilbe jinvanti·1, 164, 51, pinvanti·1, 64, 6; 5, 54, 8; 7, 57, 1. Von diesen Formen aus haben sich die Präsensstämme jinva und pinva entwickelt, von denen in der alten Literatur zahlreiche Formen vorliegen; sie entsprechen genau dem Präsensstamm hiṃsa. Und wie aus diesem das Element hiṃs weiter zur Bildung der allgemeinen Tempora und in der Nominalbildung benutzt wurde, so finden wir auch zu den Präs. jinvati, pinvati die Perfektformen

<sup>1)</sup> Daneben, wie oben bemerkt, im AV. áhimsatīm.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Formen wie himsanti, himse (1. Sg. Med.) sind doppeldeutig und müssen hier natürlich außer Betracht bleiben.

<sup>3)</sup> Ob jinóti, pinóti für älteres \*jīnóti, \*pīnóti oder \*jināti, \*pināti eingetreten ist, braucht hier nicht erörtert zu werden. Ich verweise auf Wackernagel, Jacobi-Festgabe. S. 2.

7) Konjektur, die Handschriften haben finestale.

i) Diese Bedestungen von uspaka, wofür zum Teil auch uspa eintritt, und litaka werden dann auch von den Lexikographen aufgeführt; siehe Am. 2, 10, 18f. (hier uspa); Hal. 1, 40 (hier uspa); 2, 232; Hem. An. 3, 10; 95; Hem. Abh. 383f.; Vaij. 205, 10xf.; 230, 15 (hier uspa).

der eine Dichter an dem vajra die Glut, ein anderer die Kraft, ein dritter die Schnelligkeit hervorhebt, so geht daraus doch nicht hervor, daß diese Eigenschaften identisch sind. Auch was Pischel sonst über die Verwandtschaft der Begriffe der Schnelligkeit, der Stärke und des Leuchtens oder Glühens bemerkt, dürfte für die Interpretation des Veda kaum von Wert sein. Die Bedeutung 'Eile' für hésas beruht im Grunde auf der etymologischen Herleitung des Wortes, die ich nicht für richtig halte. Das Beiwort tápistha, das hésas empfängt, kann sie jedenfalls nicht stützen. Für die Annahme einer Bedeutungserweiterung zu 'Kraft, Glut' liegt nicht der geringste Anlaß vor.

Für die Feststellung der Bedeutung von hésas scheint mir zunächst die Beobachtung von Wichtigkeit, daß an allen Stellen des RV., wo Formen von vyadh mit einem Instrumental verbunden erscheinen, dieser das Instrument, mit dem die Durchbohrung stattfindet, bezeichnet; so außer in den nachher angeführten Stellen vidyútā 1, 86, 9; tábhih (aśánibhih) 10, 87, 4; śárvā 10, 87, 6; táyā (śaravyàyā) 10, 87, 13; tigiténa 2, 30, 9; arcíṣā 10, 87, 17; hiména 8, 32, 26; támasā 5, 40, 5. Es ist daher höchst wahrscheinlich, daß auch hésas die Waffe bezeichnet, mit der Indra die Verräter durchbohren soll. Nun werden weiter die Waffen, mit denen die Götter ihre Feinde erschlagen oder durchbohren, 'glühend' oder 'heiß' genannt; so heißt es von Indra 3, 30, 16 jahí ny èsv asánim tápisthām; 3, 30, 17 brahmadvíse tápusim hetim asya; ebenso von Soma 6, 52, 3; von Indra und Soma 7, 104, 5 indrāsomā vartáyatam divás páry agnitaptébhir yuvám ásmahanmabhih | tápurvadhebhir ajárebhir atríno ní páršāne vidhyatam; von den Maruts 7, 59, 8 tápisthena hánmanā hantanā tám; von Brhaspati 2, 30, 4 bihaspate tápusāśneva vidhya výkadvaraso ásurasya vīrán; von Agni 4, 4, 1 ástāsi vídhya rakṣásas tápiṣṭhaiḥ; 10, 87, 23 práti sma rakṣáso daha | ágne tigména śocíṣā tápuragrābhir ṛṣṭibhiḥ. So spricht alles dafür, daß héṣas 'Waffe' bedeutet und daß wir den Halbvers zu übersetzen haben: 'Wie ein vom Himmel geschleuderter Stein durchbohre mit heißester Waffe die trügerischen Freunde.' Hésas, von der oben erschlossenen Wurzel his gebildet, würde soviel wie die himsrásánih sein, die in dem Liede an Agni, den Raksas-Töter, in 10, 87, 5 genannt wird: ágne tvácam yātudhánasya bhindhi himsrásánir hárasā hantv enam 'Agni, spalte die Haut des Zauberers; der verwundende Donnerkeil soll ihn mit Glut erschlagen'. Eine kleine Unsicherheit bleibt allerdings zunächst bestehen. Hésas zeigt die typische Akzentuierung der Verbalabstrakta, nicht die der Nomina agentis. Wir müssen also annehmen, daß es zunächst 'Verwundung' bedeutete, und es wäre wohl möglich, daß in leiser Abweichung von den vorhin angeführten Stellen in unserem Verse gesagt wäre: 'durchbohre mit glühendster Verwundung¹)'. Es ist auch

<sup>1)</sup> Eine ähnliche Unsicherheit zeigt sich bei hánman. So gibt z.B. Geldner im Glossar für 1, 33, 11 tám indra ójişthena hánmanāhan für hánman die Bedeutung 'Waffe, Keule' an; in seiner Übersetzung aber steht: 'Indra erschlug ihn mit stärkstem



Gute, was den Menschen von den Göttern oder den Göttern von den Menschen gewährt wird' bezeichnet. Das ist im wesentlichen gewiß richtig, sicherlich aber hat śurúdh noch eine Bedeutungsnuance gehabt, die allerdings nicht leicht zu erkennen ist. Vielleicht darf darauf hingewiesen werden, daß surudhah in der Hälfte der Stellen, wo es erscheint, von Gütern gebraucht ist, die durch Anstrengung erschlossen, durch Kampf gewonnen werden, so daß vermutlich 'Gewinn' der wahren Bedeutung von surúdh näherkommt. Zweimal wird rad in Verbindung mit surudh gebraucht: 1, 169, 8 tvám mánebhya indra visvájanyā rádā marúdbhih surúdho góagrāh 'du, Indra, bahne mit den Maruts für die Mānas einen Weg zu allen zugute kommenden Gewinnen mit Kühen an der Spitze'; 7, 62, 3 ví nah sahásram śurúdho radantv rtávano váruno mitró agníh 'zu tausend Gewinnen sollen uns Varuna, Mitra, Agni, die mit der Wahrheit versehenen, einen Weg bahnen.' Schwierig ist wegen des irajyánta 7, 23, 2 áyāmi ghóṣa indra devájāmir irajyánta yác churúdho vívāci. Ich übersetze, teilweise im Anschluß an Pischel: Erhoben hat sich, o Indra, der Ruf zu den Göttern, daß sie (die Götter) im Streite Gewinne lenken möchten'; jedenfalls handelt es sich hier um surúdhah, um die ein Streit entbrannt ist. Besonders klar ist 9, 70, 5, wo es vom Soma heißt: výsā śúsmeņa bādhate ví durmatír ādédiśānah śaryahéva śurúdhah 'der Stier treibt mit Wut die Bösgesinnten auseinander, wie ein Pfeilschütze auf die Gewinne zielend'. Auch in 1,72,7; 3, 38, 5; 4, 23, 8; 6, 49, 8; 10, 122, 1 paßt die Bedeutung 'Gewinn'. Geldner ist offenbar aus ähnlichen Erwägungen zu demselben Resultat gelangt; während er in seinem Glossar für surudh die Bedeutungen gibt: 'Nahrung, Speise, Unterhalt, Lohn', bemerkt er im Kommentar zu 4, 23, 8: 'surúdh wohl: Gewinn, gute Gabe, Belohnung'.

Der Vers 6, 3, 3 würde also, wenn wir hésasvatah zunächst unübersetzt lassen, besagen: 'Wenn dir, dem Strahlenden, dessen Aussehen fleckenlos ist wie das der Sonne, die furchtbare Absicht kommt, (so fallen) dem hésasvat die Gewinne (zu). Derselbe ist bei Nacht, wo immer er auch weilt, erfreulich, der Holzentsprossene.' Roths Erklärung von hésasvat als 'verwundet' kommt nicht in Betracht; sie beruht auf der falschen Auffassung der Worte śurúdho náyám. Ludwig sieht in hésasvat den 'Prasselnden'; ich habe schon bemerkt, daß die Ableitung des Wortes von der Wurzel hes unmöglich ist, da hes nur 'wiehern' bedeutet. Natürlich muß hésasvat dem hésas entsprechend erklärt werden; ich muß daher von Bradkes 'glühend' ebenso ablehnen wie Pischels 'eilig', das angeblich dem Sinne nach nicht viel verschieden von den zahlreichen Beiwörtern ist, die Agni als den 'strahlenden', 'leuchtenden' bezeichnen und die ihn den 'starken' nennen. Wenn hésas 'Waffe' ist, kann hésasvat nur 'bewaffnet' sein. Diese Bedeutung gibt schon Graßmann im Wb. an, wenn auch seine Übersetzung: 'dann gleichst du nächtlich Pfeil-versehnen Helden' ein starker Mißgriff ist. Die Bezeichnung 'bewaffnet' paßt auch vorzüglich in die Schilderung Agnis

als des furchtbaren1), beutelustigen Kämpfers, der in der Strophe die Schilderung des Gottes als des friedlichen nächtlichen Hausgenossen gegenübergestellt ist. Wie es hier heißt, daß dem bewaffneten Agni die Gewinne zufallen, so wird in der oben angeführten Strophe 9, 70, 5 von Soma gesagt, daß er wie ein Pfeilschütze auf die Gewinne zielt. Die beste Bestätigung der von mir augenommenen Auffassung von hésasvat scheint mir aber der Dichter unseres Liedes selbst zu liefern. Er hat in V. 5 die beiden Formen Agnis noch einmal gegenübergestellt;, hier sagt er deutlich: sá íd ásteva práti dhād asiṣyáñ chíśīta téjó 'yaso ná dhárām | citrádhrajatir aratír yó aktór vér ná drusádvā raghupátmajamhāh er legt wie ein Schütze, der schießen will, den Pfeil auf; er schärft die Flamme wie des Eisens Schneide, er, der als Herr der Nacht glänzend dahinstreicht wie ein Vogel, der im Baum (im Holze) sitzt, mit schnell fliegenden Schwingen'. Man könnte freilich auch hier wieder fragen, ob hésasvat nicht doch vielleicht das Verbalabstraktum enthält, also 'mit Verwundung verbunden' im Sinne von 'verwundend', 'gewalttätig' bedeutet. Wie hier śucatál und héṣasvatal als Beiwörter Agnis nebeneinander stehen, so nennt der Dichter in 10, 87, 9 den Gott himsrám ráksamsy abhí sósucanam. Völlige Sicherheit läßt sich auch von dieser Stelle aus kaum erreichen.

Zum dritten Male erscheint hésas in āsuhésasā, dem Beiwort der Asvins in 8, 10, 2 bṛhaspátim viśvān dévām ahám huva indrāviṣṇū aśvināv āśuhéṣasā. Für āśuhéṣas wird im PW. zunächst 'dessen Renner wiehern' als Bedeutung gegeben. Später hat Roth die Unmöglichkeit dieser Übersetzung selbst eingesehen, da er aber āśuhéṣas als Beiwort der Aśvins mit der von ihm für hésas angenommenen Bedeutung nicht zu vereinigen wußte, vermutete er (unter hésas), daß āśuhésasā Fehler für āśuhémanā sei. Im kleinen PW. wird das Wort als 'schnell verwundend' gedeutet. Von Bradke meint, die Aśvins seien hier 'mit rascher Glut' genannt, weil ihre Glut rasch am Himmel aufleuchtet, eine höchst gezwungene Deutung. Nach Ludwig sollen die Aśvins die 'rasch stürzenden' sein; zur Erklärung bemerkt er: 'heşas könnte von hi + s abgeleitet werden wie von çru çruş.' Das berührt sich aufs engste mit der Ansicht Pischels, der in asuhesas ein Synonym von āśuhéman erblickt, das wiederholt als Beiwort des Apām Napāt, einmal in 1, 116, 2 auch von den Rossen der Aśvins gebraucht wird und nach Pischel überall nur 'schnell dahineilend' bedeutet. Meines Erachtens kann āśuhéṣas nur 'mit schneller Waffe versehen' sein, womit Graßmanns Übersetzung 'schnell fliegendes Geschoß habend' der Sache nach übereinstimmt. Der Akzent wäre nach den Ausführungen Wackernagels Gr. 2, 1, 296 mit der Auffassung des Kompositums als Bahuvrīhi wohl vereinbar. Und für die 'schnellen' Waffen braucht man sich nicht nur auf den ἀκὺν ὀιστόν

<sup>1)</sup> Man beachte das bhīmā dhiḥ. Pischel verflacht die Worte bhīmā yad éti ... ta ā dhiḥ zu 'wenn du es ernstlich willst', was kaum zu seiner an und für sich sehr berechtigten Mahnung, ganz wörtlich zu übersetzen (Ved. Stud. 1, 88), stimmt.

Od. 21, 416, die ταχέας ὀιστούς Od. 22, 3; 24, 178, das θοὸν βέλος Od. 22, 83 oder auf die celeris sagitta römischer Dichter (celeri certare sagitta Aeneis 5, 485; celeres molire sagittas Ov. Met. 5, 367) zu berufen; auch im späteren Sanskrit ist āśuga 'der schnell Gehende', ein gewöhnliches Wort für Pfeil, und wenn Roth recht hat, daß sénā außer Heer auch Geschoß bedeutet, läßt sich dem āśuhéṣas auch āśúṣeṇa in der Formel náma āśúṣeṇāya cāśúrathāya ca Kāṭh. 17, 14 usw. vergleichen. Aber schon im RV. wird Rudra 7, 46, 1 kṣipréṣu, Soma 9, 90, 3 kṣiprádhanvan genannt und von Brahmaṇaspati 2, 24, 8 gesagt, daß er trifft, wohin er will, kṣipréṇa dhánvanā 'mit dem schnellen Bogen¹)'. Gerade diese Ausdrücke scheinen mir, wenn auch nicht zu beweisen, so doch stark dafür zu sprechen, daß héṣas in āśuhéṣas, und dann auch in den anderen oben besprochenen Stellen, nicht 'Verwundung', sondern 'Waffe' bedeutet.

Die Hauptschwierigkeit, die āśuheṣásā bereitet, liegt darin, daß ein Beiwort 'deren Waffe schnell ist' nicht zu dem Charakter der Aśvins, wie er uns sonst im RV. entgegentritt, zu stimmen scheint; die Aśvins sind helfende, rettende, aber nicht kämpfende Götter. Ist es aber wirklich so ganz ausgeschlossen, daß ein Dichter auch einmal eine etwas abweichende Vorstellung von den Aśvins zum Ausdruck brachte? Ich glaube, daß wir die Frage beantworten können. Die Lieder 8,6-11 bilden, wie die Anordnung nach Gottheiten und Verszahl zeigt, eine geschlossene Gruppe<sup>2</sup>). Die Tradition teilt 8, 6 und 11 dem Vatsa Känva zu. In der Tat wird 8, 6, 1 und 8, 11, 7 Vatsa aus dem Geschlechte der Kanvas³) als Dichter genannt. 8, 7—10 werden anderen Kanvas zugeschrieben, 8, 7 dem Punarvatsa, 8, 8 dem Sadhvamsa, 8, 9 dem Saśakarna, 8, 10 dem Pragātha. In 8, 8, 4. 7. 8. 11. 15. 19 und in 8, 9, 1. 3. 6. 9 nennt sich aber Vatsa Känva wiederum selbst als Dichter, in 8, 10, 2 bezeichnet der Dichter sich nur als Känva. Wir sind unter diesen Umständen sicherlich berechtigt, das Lied 8, 10, wenn nicht dem Vatsa selbst, so doch jedenfalls einem Mitglied seiner, Familie zuzuschreiben. Nun nennt aber Vatsa in 8, 8 die Aśvins zweimal vítrahantamā: V. 9 áriprā vítrahantamā; V. 22 púrutrā vítrahantamā. Das Beiwort 'die besten Feindestöter' ist für die Aśvins genau so auffällig wie in 8, 10, 2 āśuhéṣasā. Es scheint mir zu beweisen, daß in der Vorstellung dieses Dichters oder dieser Dichterfamilie das Bild der Aśvins doch auch kriegerische Züge aufwies, die sonst im RV. ganz zurücktreten. Auch in sachlicher Beziehung wird man also gegen die vorgeschlagene Erklärung von āśuhéṣasā nichts einwenden können.

<sup>1)</sup> Vgl. auch 4, 8, 8 áti ksipréva vidhyati.

<sup>2)</sup> Oldenberg, Hymnen des Rigveda I, 213.
3) Daß dies das Geschlecht des Dichters ist, geht aus 8, 6, 3. 8. 11. 21. 31. 34. 43 hervor.

## Berichtigungen und Zusätze.

(Im Texte ist durch Sternchen auf sie hingewiesen.)

- 8.29: Die Ursprunglichkeit der Handschriften des Versjätaka ist bestritten: siehe F. Weller, ZII, 4, 46ff.
- 8.72: Nach unserer heutigen Kenntnis ist die Vasudevahindi keine Erzählungssammlung, sondern die Jaina-Version der Brhatkathä. Die Vulkalacīrin-Geschichte steht in der spätestens ins 6. Jahrhundert gehörenden kirchengeschichtlichen Einleitung des an sieh viel älteren Werkes. Diese Einleitung ist jedoch nicht Hemacandras unmittelbare Quelle gewesen; vielnicht hat er, wahrscheinlich über mehrere Zwischenstufen, unr aus der gleichen Quelle geschöpft wie die in einigen Punkten deutlich unmrsprunglichere Vasudevahindi. [Nach einer Mitteilung von L. Alsdorf.]
- S.78: Sk. khola ist Lehnwort ans Pashto xōl; Morgenstierne, Etym. Vocab. of Pashto, S. 96.
- S.114: Siehe die Berichtigung auf S.168. Genaueres über vij S.376. Anm.1. Geldner hält in seiner Übersetzung des RV. au der meiner Ansieht nach falsehen Auffassung von vij fest.
- 8.115: In diesem Sinne ist auch *phalakasaktha* zu verstehen, das die Kāśikā zu Pān. 5, 4, 98 anführt.
- S.115: Weitere Stellen aus den Śrantasūtras, die das Angeführte bestätigen, hat Caland. ZDMG. 62, 123f., beigebracht.
  - S.118: Es ist wohl äsphäre zu lesen.
- S.125: Die eingeklammerten Worte sind zu streiehen. *Pāša* findet sieh im Jātaka nur in den Gāthās des Spielliedes, die ich, anders als S.109, Anm.3, bemerkt, jetzt für jünger ansche als die kanonisehen Gāthās.
- S.128: Ebenso nach Hiranyakešin, Šrs. III, 12; Bhāradvāja, Šrs. IV, 12; Vaikhānasa, Šrs. I, 13—14. Vgl. S.175.
- S.128: Catuḥśatam, das hier und Baudh. Śrs. XII, 15; Hir. Śrs. XIII, 19; Mānava Śrs. Rājasūyapraśna I, 4 erscheint, ist mit Caland a. a. O. S.125, als 104 zu fassen; vgl. S.175. Nach Baudh. werden zunüchst dreimal fünfzig (tisraḥ pañcāśataḥ), nach Hir. dreimal oder fünfmal fünfzig (tisraḥ pañcāśataḥ pañca vā pañcāśataḥ) Würfel hingeschüttet.
- S.130: Die Erklärung wird durch die in der Beriehtigung zu S.128 angeführten Stellen bestätigt.
- S.130: Glaha ist allerdings 'Griff', da ieh es jetzt aber für das wahrseheinlichste halte, daß der Spieler, um das kṛta zu maehen, nicht Würfel zu dem hingesehütteten Haufen hinzuwerfen als vielmehr Würfel von dem Haufen hinwegnehmen mußte, so würde ieh glaha jetzt überall durch 'Griff' übersetzen und von dem Ergreifen oder den zu ergreifenden oder ergriffenen Würfeln verstehen. Auf die riehtige Bedeutung von glaha hat Caland a. a. O. S.127 hingewiesen.
  - S. 131: Die Gleichsetzung von samutksepa und glaha ist sehr unsicher.
- S.144: Wie Caland a. a. O. S.126, Anm. 2, bemerkt, ist éher kṛtam ayānām Taitt. S. IV, 3, 3, 1 gemeint.

- S. 149: Der Bedeutungsansatz ist nichtrichtig. Wie Caland a. a. O. S. 127 bemerkt, bedeutet *vicinoti* auch in Verbindung mit *kṛtam* und *kalim* offenbar 'ausscheiden', 'absondern'. Dieser Ausdruck ist das stärkste Argument für die Annahme, daß beim Vibhīdakaspiele *kṛta* und *kali* nicht durch das Hinzuwerfen, sondern durch das Wegnehmen von Nüssen gemacht wurden.
- S.153: Statt audbhidyam ist wohl udbhinnam zu lesen; siehe Caland a. a. O. S. 126.
- S.157: Caland hat a. a. O. S.126, mich nicht überzeugend, seine Auffassung verteidigt.
  - S. 157: Das Zitat bezieht sich auf Taitt. S. IV, 3, 3, 1: kṛtam ayānām.
  - S.158: Richtig: 104; siehe Berichtigung zu S.128.
- S. 161: Der Ausdruck å nidhātoh bleibt unklar; siehe die Bemerkungen Oldenbergs, Rgveda I, 42f. Die Erklärung Geldners, Übers. I, 46, halte ich für gänzlich verfehlt.
- S.161: Wie schon bemerkt, ist es mir jetzt wahrscheinlicher, daß der zweite Spieler so viele von den ihm zugeworfenen Würfeln wegnehmen mußte, daß die übrigbleibenden bei der Teilung durch vier keinen Rest ließen. Danach, ist auch das S.165 über Śakunis Spiel Gesagte zu berichtigen.
- S. 168: Richtig: wie ein Falschspieler den kali verbirgt; vgl. Jāt. 544, 60: kaṭaṃ Alāto gaṇhāti kitavā sikkhito yathā. Der Nominativ kitavā ist unter dem Einfluß der -vant-Stämme aus kitavo ungestaltet.
  - S.168: Der eingeklammerte Satz ist zu streichen.
  - S.169: Dies ist sicherlich der richtige Sachverhalt.
- S.172: Es ist unnötig, zwei Bretter anzunehmen. Die gekünstelte Sprache Amaracandras gestattet ohne weiteres  $a st \bar{a} pad \bar{a} st \bar{a} pad a$  als 'das goldene  $a st \bar{a} pad a$ ' zu fassen.
  - S.175: Statt 400 lies beidemale 104.
  - S. 190: Siehe aber Brugmann, IF. 29, 410ff.
- S.201: Die Angabe ist nach Lüders, Bruchstücke der Kalpanāmaṇḍitikā des Kumāralāta, S.24f., zu berichtigen.
- S.213: Die Hoffnung, weitere Bruchstücke der Dramenhandschrift zu finden, hat sich nicht verwirklicht. Nur ein paar Bruchstücke haben sich ein wenig vergrößern lassen. In Nr.9 der Ausgabe ist jetzt in a 1 pravisati nāyako vid $[\bar{u}sa](k)$ ..., in b 3 vissrabdham ye visahya.. zu lesen. In Nr.69 der Ausgabe ist in b eine obere Zeile [yas]s(a) k(i)[ik]... hinzugekommen. Auf dem oben S.205f. abgedruckten Blatte ist in V 1  $[p]r(\bar{a}rt)th(aya)m[\bar{a}]nena$  zu lesen; in V 3 steht etassa (pavva)jitassa da, in R 3  $varnn\bar{a}varenau(sadha)[m]$ , wodurch die vorgeschlagenen Ergänzungen bestätigt werden.
- S.230: Die Inschrift ist zuletzt herausgegeben von Konow, Khar. Inscr. p.162ff. Danach ist zu lesen kha[d]e kupe [Da]savharena in Z.3f., puyae atmanasa in Z.4f., jatişu [hi]tae [i]mo ca likhiya m.... in Z.6. In der Übersetzung lies: 'an diesem Tagesdatum ist der Brunnen gegraben von Daşavhara von den Poşapuria-Leuten zu Ehren von Vater und Mutter, zur Förderung seiner selbst samt seiner Gattin und seinem Sohne, zum Wohle aller Wesen in den (verschiedenen) Geburten. Und dies geschrieben habend ...'. Danach sind die folgenden Bemerkungen über den Inhalt der Inschrift zum Teil zu berichtigen.
- S.231: Konow a. a. O. p. 145 liest die ersten vier Worte khade kue [mu]r[o]dasa marjhakasa.
- S.232: Durch neuere Inschriftenfunde sind die Zahlen etwas verschoben. Sie sind für Kanişka 3—23, für Vāsişka 24—28, für Huvişka 28—60, für Vāsudeva 74—98.
  - S.232: Auch devaputra ṣāhi in der Inschrift von S.28, Ep. Ind. Vol. XXI, p.55ff.

8.233: Auf Grund der nen gefundenen Inschriften und Konows Ausführungen a. a. O. p. LXXX f. ist die im Text vorgetragene Ansieht etwas zu modifizieren. Auf Kanişka, der zwischen dem Sommer von 8.23 und dem Sommer von 8.24 starh, folgte sein Sohn Vüsişka, der bis 8.28 regierte. Sein Nuchfolger war sein Sohn Kanişka II., der sicherlich bis 8.41 regierte, doch wurden die östlichen Provinzen von Huvişka, wahrscheinlich einem zweiten Sohne Kanişkas, als Vizekönig verwaltet. Huvişka führt daher zunächst nur den Titel mahārāja devaputra oder devaputra ṣāhi. In 8.40 aber macht er sich unabhängig und nimmt den Titel rājātirāja au, und in 8.51 ist er unabhängiger Herrscher (rājātirāja) unch im Norden.

S. 234: Weiteres hei Pelliot, T'onng-Pao, 1923, p. 97ff.

8.244: Konow hat in seiner Neumsgabe der Inschrift n.u.O. µ.30ff, gezeigt, daß Kharaosta nicht der Sohn, soudern der Vuter der Gemuliin des Rājūla ist.

8.246; Seitdem ist in Muthurå ein kleines Relief mit einer Beischrift in Kharosthi gefunden, es ist aber offenbar ans dem Nordwesten dahin gebracht; siehe Konow u. u. O. p.49f.

8.248: Diese Interpretationsversnehe sind ausführlich von Konow a. n. O. besprochen worden. Eine endgultige Deutung der schwierigen Stellen der Inschrift ist hisher noch nicht gefunden.

S.250: Die Namen lanten richtig Vespasi und Khuduci.

8.252; Aus seitdem gefinnlenen Inschriften geht hervor, daß Hommmrudaga Ahkürzung des Namens Hommmrudapharn ist. Der Name hedentet offenbar 'den Glanz eines Gabenherm besitzend'.

S. 252: Lies: 'die Tochter' mistatt 'die Mutter'.

8,252: Die folgenden eingeklammerten Bemerkungen sind durch Konows in der Berichtigung zu 8,244 erwähnte Ausführungen erledigt.

8.263: Huber, B. E. F. E. O. XIV, I. S. H. but unchgewiesen, daß die Biklverse aus dem Vinnya der Mülasarvästivätlins stammen (Trip. Tok. XVII, 4, 62).

8.265; Huher schlägt unch dem Chinesischen vor nänäratnair vicitrena türyena zu lesen.

S.273: Das Wort ist nuch Huber der Name Nandipāla.

S.275: In den Aufsätzen über die Asoka-Inschriften sind die neuen Lesungen von Hultzsch berücksichtigt, soweit sie mir gesichert zu sein scheinen.

S.299: Hultzsch liest F XII K anc vā nikyāyā, M añe ca nikaye, Sep. I J sava munā me, F I Sh asti pi cu ckatia samaye, aber hier steht nach der Phototypic ekatie da.

S.300: Hultzsch liest karamino austatt karata ca.

S.301: Hultzsch liest vijinamano yo tatra vadha va.

S.301: Hultzsch liest satam nikrami sabodhi. Nach der Phototypie könnte man auch samtam lesen. Der Beweis, daß der nordwestliche Dialekt die Partizipialkonstruktion nicht kunnte, lüßt sieh danach nicht führen.

S.305: Hultzsch liest anunijhapayati.

S.311: Richtiger: 'Meine Lajjūkas sorgen für das Volk, für viele Hunderttausende von Seelen'; siehe S.335.

S.322: Hultzsch liest tastha] ca [m]e p[r]aja anuvatatu.

S.325: Hultzsch liest bhago amñi.

S. 327: Durch die neuen Lesungen von Hultzsch (kachāmi ti für katham iti in K, kaṣaṃ für keṣa in Sh, [ka]ṣami ti für keṣam iti in M, i[ta]le für ivale in K, [i]tare für atrake in M, ceva se für ca vase in KM, ca vo taṇ für c[e] vo tithe in Sh) sind die folgenden Bemerkungen zu F IX, soweit sie positive Deutungsvorschläge enthalten, zum Teil überholt. Ich verweise auf die Übersetzungen von Hultzsch. Die in eckige Klammern gesetzten Sätze sind zu streichen.

S.327: Hultzsch liest u[bha]y[e]sa in Sh, ubhayesam [ara]dhe in M. Diese Lesungen sind mir zweifelhaft.

- S.328: Die Phototypie zeigt, daß no tatsächlich dasteht.
- S.330: Richtig suvihitānām, da nach Hultzsch in K suvihitānam, in Sh M suvihitanam zu lesen ist.
- S.331: Hultzsch liest nimsi[dha]yā. Nach der Phototypie ist das dha beschädigt, das i-Zeichen aber deutlich.
- S.339: Die Übersetzung, die Hultzsch von diesem Satze und den beiden folgenden Sätzen (I-K in Dh, J-L in J) gibt, halte ich für verfehlt.
- S.342: Hultzsch liest da[kheya] und ānaṃne in Dh, dakh[e]yā und āna[ṃ]ne in J. Die Lesungen sind nicht sicher. Jedenfalls aber ist Hultzschs Erklärung von ānaṃne als ānṛṇyam abzulehnen, da das y des Suffixes in der Ostsprache nicht an den vorhergehenden Konsonanten assimiliert werden kann. Die richtige Form ānaniyaṃ (ananiyaṃ) steht in F VI in K Dh J (gegenüber ānaṃnaṃ in G) und in Sep. I und II in Dh, wo J ānaneyaṃ bietet. Auch der Bedeutung nach paßt ānṛṇyam nicht in den Zusammenhang.
- S.343: Hultzsch hat gezeigt, daß für das nagalajanasa in Burgess' Phototypie vielmehr ena janasa zu lesen und ... mate wahrscheinlich nicht zu dhammate, sondern zu mahāmate, Schreibfehler für mahāmatam, zu ergänzen ist. Meine Erklärungen werden dadurch nur bestätigt.
- S.375: Auch Hillebrandts Konjektur yatrāsmā u vāsaķ (ZDMG. 71, 313) befriedigt nicht.
- S.393: Spies hat jetzt Schattenspiele in Südindien entdeckt; siehe ZDMG. N. F. 14, 387 ff.
- S.396: Ein chāyanālaa (chāyānāṭaka) wird in dem sakischen Lehrgedicht 5, 98 erwähnt, das wohl erst aus dem 7. Jahrhundert stammt, aber auf ältere indische Quellen zurückgeht. Dazu kommt die nachher angeführte Stelle aus Somadevas Nītivākyāmṛta, die das indische Schattenspiel für das 10. Jahrhundert bezeugt.
- S.397: Esteller hat in seinem Buche 'Die älteste Rezension des "Mahānāṭakam", nachgewiesen, daß Madhusūdanas Rezension eine Bearbeitung der Rezension des Dāmodara ist.
  - S.417: Es ist wohl gandhika 'Parfümhändler' anstatt ganthika zu lesen.
- S.422: Eine fast gleichlautende Liste von Artisten findet sich Kaut. 123, S.313, wo im Text sauhika statt saubhika steht.
- S.427: Den endgültigen Nachweis scheint mir Nītivāky. 55 zu erbringen. Dort wird in einer Liste von Spionen der śaubhika aufgeführt und von Somadeva selbst als kṣapāyāṃ kāṇḍapaṭāvaraṇena nānāvidhanāmarūpadarśī erklärt. Die Übereinstimmung dieser Angabe mit dem ganz unabhängig durch Interpretation der Texte gewonnenen Ergebnis kann doch nicht zufällig sein.
- S. 466: Die Erklärung von hamgusti ist falsch. Hamgusti bedeutet Finger; die richtige Übersetzung ist: 'so wie Brīyāsi und Budaśā'm ihre Finger darauf anbringen'. Die Stelle der Unterschrift vertreten die drei Striche, die das Maß des Daumens von der Spitze bis zum Mittelgelenk und von da bis zum zweiten Gelenk bezeichnen. Danach sind die folgenden Bemerkungen zu berichtigen.
- S.467: Neuerdings haben sich auch Pothis in der kursiven Schrift und Dokumente in der ornamentalen Schrift gefunden; siehe Konow, Norsk Tidsskrift for Sprogvidenskap, Bd. XI, S.13.
- S.492: Die angeführten Namen, die zum Teil etwas anders gelesen werden, gehören, wie ich jetzt überzeugt bin, weder dem Indischen noch dem Iranischen an. Sie können für das Sakische nichts beweisen.
- S.492: Gusura hat mit Kujūla sicherlich nichts zu tun. Burrow, Language of the Karosthī Documents, p.87, setzt es np. vazīr, av. vicira gleich.
- S.532: Die Beiwörter von *pravara* bis *abhyarcitom* beziehen sich auf den Samgha; siehe die Berichtigung S.606.

8.544; Über die alten Namen von Kučá, Aqsu und Uč-Turfan hat Pelliot, Toung-Pao XXII, 126ff, gehandelt und dahei festgestellt, duß der verstümmelte Landesname als Hecynka herzustellen und Hecynka dus hentige Uč-Turfan ist; vgl. 8.595 f.

8.545; Yappu ist in den Kharosthü-Urkunden vielmehr überall Eigenmane. Die Herkunft des Wortes aus dem Turkischen ist recht unwahrscheinlich.

8,546; Cber qu'sura vgl. die Bemerkung zu 8,492.

8,566; Anders, aber mich nicht überzeugend, Wickerungel, KZ, 59, 23 ff.

8,606; Das Bild der Svayamprabhå, Königin von Kuci, ist, wie Waldschmidt, Buddhistische Spatantike im Mittelalter VII, 28f., gezeigt hut, in einer Höhle in Qyzil mit Beisehrift erhalten.

8.614: Diese Strophen, mit Ausnahme der neunten, finden sich auch im Divyävadāna, 8.78ff. und 8.467ff.

8.617: Die Stelle bei Huen-tsang ist neu übersetzt und ausführlich besprochen von Pelliet, J. A. Tome CCXXIV, p.66ff. Pelliet hat auch durauf hingewiesen, daß es im 4. Jahrhundert n. Chr. in Kuei einen beruhmten Tempel des Suvarnapuspa gab.

8.658; Der Ort erscheint als Chadasilā auf der Kupferplatte von Kalawan (Ep. Ind. XXI, 259).

8.685: Nachträglich baben sich noch einige Bruchstücke der Hundschrift gefunden, durch die das zweite, fanfte und elfte etwas vergräßert werden. Auch läßt sich jetzt veigen, daß die Bruchstucke 11 und 12 zu einem Blutte gehören. Die neu gefundenen Bruchstücke, die im allgemeinen die bisherigen Ergebnisse bestätigen, werden in der ZDMG., Bd.94, veröffentlicht werden.

8.726: Rapson hat, ohne mich zu überzeigen, seine Auffassung AO, XI, 260ff, verteidigt.

8.728: Burrow, Lang, Khur, Doc. p.96, erklirt trikşa nus titikşā, Konow setzt es suk, ttrikşa (— tih, rna, ba) gleich. Ich möchte das Wort, das wahrscheinlich trikşaa zu lesen ist, jetzt mit sk. tikşaa identifizieren. Sahidarya ist sicherlich Ableitung von sah 'ertragen'.

S.728: Eine bessere Erklärung von vastarna habe ich Textilien im alten Turkistan, S.32, gegeben.

S.729: In Kösmiri ist, worauf mich Konow aufmerksam macht, der Wein mas.

8.750: Die vollständige Namensliste hat sich seitdem in einem von Bailey, BSOS. VIII. 924ff., hermisgegehenen Texte gefunden. Sie hatet hier: mūla, gūhi, muyi, sahaici, nā, šaysdi, aši, pasi, makala, krrcgi, šrc. pāsi. Danach sind im folgenden die auf falsehen Lesingen Hoerales beruhenden Namen zu verbessern. Für ssa ist pasa zu lesen, für madala makala.

### Druckschler.

S. 14, 8 lies Purina. S. 125, 10 lies *vibhīdaka*. S. 41, 20 lies stellt. S. 202, 31 lies S. 208. S. 118, 42 lies Caupar. S. 255, 3 lies Brāhmī.

S. 118, 42 lies Canpar.
 S. 255, 3 lies Brāhmī.
 S. 120, 25 lies Unādigams.
 S. 264, 33 lies gtor ma.

S. 121, 29 lies Cmipar. S. 628, 36 lies das Daņdakārañña.

S. 124, 20 lies Kūśikā.

# Register.

Von O. Hansen, H. Hoffmann, W. Lentz, W. Siegling.

# I. Wortverzeichnis.

| 1. Indisch.                      | abhibhū 142ff. 146.          | ālāpayate 374                   | $erakar{a}$ 760                |
|----------------------------------|------------------------------|---------------------------------|--------------------------------|
| p. Akatti 80                     | 159. 162                     | $ar{a}li$ 431                   | p. <i>Erāpatha</i> 80          |
| p. Akitti 80                     | abhihāla 277                 | $ar{a}li$ 557                   | p. Okkāka 80                   |
| p. akkha 124                     | aya 142ff. 155f.             | āvapana 120 A. 1                | oşám 779                       |
| p. akkhadhutta 124.              | pr. ayasaka 223              | āvasatha 365                    | p. osāraņa                     |
| 175                              | ayānaya 173                  | āvāgamaka 336                   | 395ff. A. 4                    |
| akşa 122. 124 ff.                | $arar{a}la$ 560              | āśuga 784                       | Airāvata 80                    |
| 128 A. 5                         | árvant 765                   | āśușeņa 784                     | kacchapa 178                   |
| akṣadhūrta 124                   | ala 430                      | āśuhéṣasā 783                   | kata 146                       |
| akşapari 142                     | ali 429                      | $ar{a}skanda$ 142ff.            | p. kata 111. 146 f.            |
| akṣapūga 129                     | alin 429                     | 159f.                           | 168f.                          |
| akṣarāja 142. 145f.              | p. ala 430                   | āstāre s. āsphāra               | kathinī 487                    |
| 159. 162                         | avadhvarnsá 435              | āsphāra 118. 785                | p. kannapennā 80               |
| akṣāvapana 119f.                 | p. avākaroti                 | āsphura 118                     | kathaka 416.                   |
| akṣāvāpa 119f.                   | 108 A. 2                     | āsphurakasthāna                 | 421 A. 3                       |
| Agastga 80                       | avyakta 589                  | 118                             | kanthā 247 A. 2                |
| accha 372                        | astāpada 171f. 786           | āhan 473 A. 2                   | kaparda (kaparda-              |
| ${ m pr.}~ajjadhar{u}dar{a}$ 499 | asanıpāthya 488              | Ikşvāku 80                      | ka) 123                        |
| aḍa 431                          | asitāla 438 A. 2             | $irar{a}$ - $552$               | karņa (karņikā)                |
| $adhakosikyar{a}ni$ 331          | ātaśca satah 420             | iriņa 118                       | 134ff. 139                     |
| atapatiye 277                    | $ar{a}di$ 709                | il- $552$                       | $kartarar{\imath}$ 135.137.139 |
| adhidevana 115ff.                | ādevana 117                  | $ilar{a}$ - $552$               | karma 708                      |
| 174f.                            | ādhāra 31 A. 2               | $ilar{a}mda$ 552                | kalabha 80                     |
| adhidaivatam <b>37</b> 6         | p. <i>āpatti</i> 395ff. A. 4 | ilāvantaļ 552                   | kalatra 557                    |
| adhyeşaṇā 541                    | p. āpattiuṭṭhāna             | pr. uksivana 730                | kalama (eine Art               |
| anunijhapeti 305                 | 395ff. A. 4                  | p. uggata 108 A. 3              | Reis) 557                      |
| anuneti 305                      | āmantrita 708                | utthāna 395 ff. A. 4            | kalama (Schreib-               |
| anta 709                         | $\bar{a}ya$ 134. 144         | udakakarman.38                  | rohr) 557                      |
| pr. apacira 730                  | p. <i>āya</i> 109 f. 134 ff. | uddāna 78                       | kalāpaka 717                   |
| apaphale 328                     | āyatanavān 517               | p. uddiyāna 493 ff.             | p. kalābu 80                   |
| apabhāṇṇḍatā 313                 | $ar{A}rar{a}da$ 560          | $udbhid\ 156.\ 169\mathrm{A.2}$ | kali 122. 142. 144ff.          |
| apalibodhāye 320                 | ārālika 560                  | pr. <i>Uṣavadāta</i> 243        | 157 ff. 162. 165               |
| apaviyati 313                    | $\bar{a}la$ (Auripigment)    | usņaka 779                      | p. kali 111. 146f.             |
| apavyayatā 313                   | 432                          | ekatva 708                      | 167f. 175                      |
| p. abbhokkiraṇaṇ                 | $\bar{a}la$ (Pflanzenname)   | ekapara 169f.                   | kavala 559                     |
| 424                              | 438                          | ekapari 142. 169 f.             | p. kāka 110. 139f.             |
| abhidevana 118                   | ālāktā 432                   | p. ekānika 494                  | kāṇa (kaṇa) 135 ff.            |
| abhidhcya 708                    | ālāna 77f.                   | édhas 781                       | 139                            |

```
Register: I. Wortverzeichnis
                        kāthika 416
                        kāraņī (kāraņa) (?)
                                             9th- 561
                         137. 139
                                             grhú. 565
                      kāla "Zeit" 553
                                                                   hind. jhāņīkī 413
                                            gevaya 277 A. 1
                      kāla "schwarz" 553
                                                                   tad. 556
                                           gevayā 277
                                                                                         dyúbhih 367
                     kālaviddhi 134f.
                                                                  tādayati 556
                                           go 185
                                                                                         dyittamandala 113f.
                     kāļa 553
                                                                  lāla 432 A. 3
                                          Godāvarī 80
                                                                                        dvāpara 142 ff. 157.
                    Pr. kilamudra 471
                                                                 lāla (Händeklat.
                                          P. Godhāvarī 80
                    kute 334 A. 1
                                                                   selien, Takt) 556
                                         90px 380
                                                                                       dvitva 708
                   pr. kule 575
                                                                p. tālāvacara
                                         pr. gova 745
                                                                                       dvipari 169
                   kulajā 696
                                                                  425 A. 1
                                        Pr. gosadá 720
                                                                                      dhana 133
                  kūļa 135f. 138
                                                               P. litthira 110, 140
                                        grantha 417
                                                                                     pr. dhammayutena
                  kr 148 A. 3
                                                              Pa, tiracchāna
                                       granthāvṛtti 487
                 kṛta 142ff. 148ff.
                                                                283 A. 3
                                       granthika 416.
                                                                                    dhamáni 758
                                                             tuthāyatanāni 332
                   165ff.
                                         421 A. 3
                                                                                    P. dhītā 497ff.
                kṛtnu 114 A. 4.
                                                             tula 265
                                      grābha 155
                                                                                   Pr. dhīdā 497
                  <sup>168</sup> A. 1
                                                            Pr. trikşa 728. 789
                                      *grāmyāsva 754
                                                                                   Pr. dhūdā 498
               kŕśana 180
                                                            tripañcāśa 129
                                     glah 130
                                                                                  *dhūmrakarņa 754
               krsnavenā 80
                                                           tripadī 137. 139
                                    glah - 755
                                                                                  dhūrtamaṇḍala 114
              P. keļimaņdala
                                                           tretā 143 ff. 157. 169
                                    glaha 130ff. 153.
                                                                                 dhūsara 754
                113f.
                                                          tryakşa 128 A. 5
                                      155. 755. 785
             *koliņļa 754
                                                                                 na 385
                                                          damstra 558
                                   cakrīval 754
             krakaca (?) 138
                                                                                nataranga 395
                                                         dantabīja 558
                                  caghati 280 A. 1
            kratu 774
                                                                                nadá 555
                                                         dāḍaka 558
                                  cantayānta 134. 138
                                                                               nada 760
            krand 771
                                                        dādima 557
                                 catuḥśatam 785
                                                                              nardita 146
           kram 771
                                                        dānapati 92
                                 camara 595
                                                                              nala 555
           kṣāra 589
                                                       dānu 752 A. 2
                                cara 172 A. 3
                                                                             Nala 555
           kşullaka 366
                                                      Pr. dāman 250 A. 4
                                ci + vi 149ff.
          khara 754
                                                                             nalada 555
                                                      pr. Dāmaysada 237
                               ciñciņi 135 139
         kharī 135f. 139
                                                                            nalina 555
                                                      Dilīpa 46
                               citrā 415
         khola 78. 785
                                                                            navikkī 134. 137
                                                     div + prati 165
                               *ciramehin 754
        gadi .755 A. 1
                                                                           n\bar{a}ga 739
                                                     Pr. Dīnīka 243
                              cuñcuņa 135ff.
        Pr. gadiya 493
                                                                           n\bar{a}d\bar{i} 555
                                                    pr. duāhale 334 A.1.
                             cola 559
                                                                          nārāca 555
        gadu. 418
                             <sup>cha</sup>ṃdaṃnāni 279
                                                                          nāla 555
       gadda 417
                                                   dukhīyana 278
                            jada 180 A. 1
                                                                         nālīka 555
      gaņana 317
                                                  p. Dudīpo 46
                            Pr. jamdunamca
                                                                        nimsidhiyā 331
      ga_{nan\bar{a}} 317
                                                  dundubhī (dundu-
      gada '436 A. 1
                                                                        nikyam 323
                                                    bhi) 134ff.
                           Pa. jantā 264 A. 1
     pr. gaddahī 140.166
                                                                       P. niggaha 395f. A.4
                                                 P. dummukkha 348
                          Pa. jantāghara
                                                                       nigraha 395f. A. 4
    gananasi 313
                                                P. dummukkharūpa
    gama" 172 A. 3
                            264 A. 1
                                                                      nijhati 303
                         p. Jambávatī=
    garta: 117
                                                                      nijhapayati 302
                                                durodara 131 A. 2.
   gárda 753
                                                                     nidāna 77f.
                           sk. Jāmbavatī 80
                                                 <sup>132</sup> A. 1
                        jambūnatam 695
   *gardanaka 755
                                                                       395f. A. 4.
                                              durvarņa 475
                        jalakriyā 38
  garda-bhá 753
                                                                    P. nidāna 395 f. A.4
                                              pr. duhidā 497
                       ji 148
  gali 755 A. 1
                                                                    nipāta 708
                                              dekhata 339. 342
                       jinóşi 761
 galdā 756
                                                                   P. nimantakam
                                             devana 118. 150
                      jinv 778
 p. gaha 175
                                                                     109 A. 4
                                            desam 337
Pa. gimhāna 283A.3
                      P. jūtamaņdala 113.
                                                                  Nimi 80
                                            P. desanā 395 ff.A.4
guru 395ff. A. 4
                                                                  niludhasāpi 309
                                            dohada 44ff. 183
Pr. gusura 492 A. 3.
                     Pr. jūdialamaņḍalī
                                                                 P. nivātaka 109A.4
                                           dohala 45
                                                                 p. nissāraņa
                                           P. dohala 45
                    jentākaņ 264 A. 1
                                                                   395 ff. A. 4
                                          pr. dohala 45
                    jyentākaķ 264 A. 1
                                                                nīce 323
                                          daurhṛda 45. 183
                                                                *nemi 754
                                         dauhrda 45
                                                               p. nemi 110. 139
                                                              P. Nemi 80
```

pr. *pajā* 322 p. pañcapatthikam 424 p. paţikamma 395f. A. 4 p. patibhānacitta 424 p. paţibhānāni 425 A. 1 paţividhānāye 320 p. paţisāraņa 395ff. A. 4 pattaka 119 pattabandha 134. 136 path mit sam 488  $pattr\bar{\imath}$  (?) 136. 139 pada 708 pr. pana 573 para 709 parivartana 405 parivena 614 f. A. 3 parisad 313 paryana 614f. A. 3 palikilesa 321 A. 2. 337 palisāpi 313 pr. *paśu* 738 pāñcī (pañcī) 135f. 139 pātrika 137. 139 pāda 673 pādam 515 pāpunāti 336 pālanā 285 A. 5  $p\bar{a}l\bar{\imath}$  555 pāvara 146 pāśaka (pāśa) 120ff. p. pāsaka (pāsa) 120 pinv 778 piśanga 696 p. puttāna 283 A.3 puruşa 457 purușānrte 439 pulisa 279 puspa 189 pūrva 709 prcchakā 137f. prthivi 761 perú 751

pela 760 p. pelaka 760 prakāśavān 516 pranādī 555 praņālī 555 pratikarman 395f.A.4 pratiphalati 187f. pratisaryāya 425 pratisāraņa 395f. A. 4 pratyaya 708 pratyāhāra 405 pramīlin- 551 pravátvat 761 praśna (?) 136. 139 prakānaśāla 614f. A. 3 prāsaka 120 preșyā (preșya) 134. 136. 138f. plu(ta) 708 phațā 188 phana 188 phanā 188f. phănda 188 phál iti 551 phala 119 A. 1. 126 A. 1. 179. 183 ff. 189 phalaka 115f. 189 A. 2 phalati (phal) 185. 188f. phalya 190 A. 1 phuță 189  $bamdhanamtika\,340$ bahutva 708 bahula (vahula, bahulā) 135ff. p. bahula 109. 110. 139f. bādham 323 bāl iti 551 bāleya 754 bidāla 560 bindu 702. 708 binduphala 182A.1 bindü 705. 708 pr. birāla 560 p. bilāra 560 pa. buddha 568

budhna- 566 bundá-567 pa. bunda 566 pa. bundikābaddha 566 pa. bondi- 567 bradhna 124 bhadrā (bhadra) 135ff. 139f. p.bhadrā (bhadraka) 109f. 110. 139f. bhanda 366 bharu 623 bhalla 366 \*bhāravāha 754 \*bhārasaha 754 bhallāksa 366 bhid + ud 153 A. 1bhūriyāvaya 436 mamh 458 p. makaradantikam 424 pr. makkara 745 magha 458 mano 574 p. mandakā 110. 139 mandala 113 A. 5 pr. mandilya 745 madhura 605  $madhy \bar{a}dhidevana$ 174f. pr. mana 570 p. manam 570 A. 1 mantilya 743 manthin (?) 136. 139 manthīlava 744 pr. masu 728 mahāmātra 79 mahilā 559 mānthāla 744 māndhāla 744 māndhīra 743 māndhīlava 743 mārjanī (?) 138  $m\bar{a}l\bar{\imath}$  134. 137 ff. p. māli (mālikā) 109. 110. 139f. mi + ni 164 pr. *mina* 570

mīdam 552

muktā 179 ff. muktāphala 179. 183 ff. mukhā 285 A. 5 p. muccati 184 p. mucchati 184 p. muttā 182 pr. *muttā* 180 p. muttika 182 pr. muttika 182 sindh. mundrī 471 mudra 470 hind. mundrā 471 Khas. munrō 471 mūradeva 364 A.1 mūrkha 180 A. 1 mūrchati 180 mūrtá 180 A. 1 mūrti 413 p. mottia 182 mohur 470 mláyati 180 A. 1 pr. yalthi 224 yamapata 415 yuga 708 yuta 316 yutäni 313 pr. Ysamotika 237. 242 rabhasiye 330 p. ravi 110. 139 rasodbhava 179 rásabha 754 p. rudda 44 p. rupparūpaka 394 \*rūkṣasvara 754 rūpa 477 p. rūpadakkha . 395ff. A. 4. 488 rūpājīvā 394 p. rūpiya 472 p. rūpūpajīvinī 394. rūpopajīvin 394 rūpya 472 \*renurūsita 754 ródhas' 781 p. lakkha 108 A. 1 lakṣa 108 A. 1 laghati 279 laghu 395ff. A. 4 ladati 555 layana 614f. A. 3

Id. 555 Inval: 337 pr. libitoko 466A. 1 lisk 209 Int. 557 p. ini la 131. In 1 17. 2 44 15. In teat 14 pr. Inga faid r 395 A. 1 pre. Trager Falle 188 1:12:27.02 33 160-16-16 2 34 191. 356 arrier 708 Beit fafet; eite Tat pr. crisiden. Sies sereing Tills valguli 243 variaria 728, 789 pa. 00000 253 A.3 estate 135 115 THE 1870 miles 743 elfo 785 Wind 1381. 1999 375 Per (7) 135, 139 25500x 74] Wila 751 cigada 435 p. cicināti, cicinati 149, 786 ricarini 763 vij 114 A. 4, 785 vijah 376 A. 1 vijaya 136, 139 riți 134, 1361, cibledaka (vibleta. ka) 122f. viyolala 302 rikvakika 251 vişakartarı 135. 137 pr. ruta 730 vrj mit sam 375 A.2 vrl + nis 171 A. 1 vrli 127 A. 3 vrnda 567 vrndi 567 vṛṣa 134—139, 141. 166 vṛṣabha 138

ma contina and 15. 18 2 19 2 20 1 28 A. B egilden and ranforen Jeal mphrica 421 A. 2 costr 133 1 il. 112 (6 il 15 il) (1) 137: 156 85 Beech 196 144 (144) 135 140 pr. 1221. \$29 · 10 2 (4) 2 10 1 254 \$00, e e \$10 \$29 pr. 7000-140, 166 23035 #10 37.79 Test Sec. 591 Car 27 Tests 3 11 ats 554 4/16/ 751 i d'il nellemente 121 Zulija i 124. 175 7 11 31 April 142 Salbala 178 Sigerta (Sigerta) 131, 137 11. Sheet 776 Sealthen 220 Stala 779 va. kalia 729 m. Fold 729 yw. Jukha 729 pr. Sudhi 729 Eurielle 781 Kidra 373 Sesana 153 *Sobbana* 135, 139 Jablea 426 koldále 425 ริกาปปกับ 425 kaubhika 425 śraddhádcya 364 sraddhádera 364 A. 1 pr. krana 745 śvāvidh 1776. pr. govachi 249 A. 4 șivokācu (== sivakāca) 220 sanwarga 375

s movedly 376 2000 bya 1634. Sandibying 162, 161 p. s mglatta 110. 139 p. rowchi. 194f. A. I. z rajskārak 371 emelana 771. 19r. Salastana 214 · 155 134, 136, 139 2 200766 709 p. emin. 494f.A.1 10. smdeya 558 ed lay 781 p. pr. ordálora 424 .1. 1 p. cardi (satti ?) 109, 110, 439f. p. capedána 494 samjatlam 488 emgatliga 488 247. haly (2) 1871. eabhár thánn 117 samutkeepa 131 f. 132 A. 2, 785 emmilya 551 eryngran 368 p. ofini 176ff. \*7miri 614f. A. 3 vārasiga 696 p. *sāvaja* 109. 110. 139 €. Simhala 557 1s. Siliki sk, šāmba 80f. sīwantah 696 hindi sinth 178 A.2 hindi sih 178 A. 2 pr. snkhava 745 sukhiyana 278 sukhiyanā 285 A. 5 sugghitanānadheya 015 pr. suvanamāka 221 f. surárna 475 siltradhāra 413 scdhā 177f. hindî sêh 178 A. 2 pa. sotthāna 283 A.3 sobha 425 p. sobh anakam 423

p. sobhanakarakam 423 p, sobkavagarukan sabhyāya 425 p. sombhá 426 somme 511 saubha 425 sthula 559 A. 2 870H 771 splatati 189 A. I splinta 189 A. 3 AM 708 svastha 709 Inli 146 A. 1 ha mit sam 371 hi 766 hims 774 Rimsen 774 pr. *hirayakāra* 226 Lis 774 170 775 hethati 775 A. 1 luşákratu 773 heşant 766 héşas 779 hésasvat 781 pr. horaka 250 pr.haramuvndagena pr. horamurta 249 2. Andere Sprachen. sak. *āmāca* 468 A.2

chin. a-mo-chih
468 A. 2
tamil. aravu
178 A. 1
äadız 429
toch. arsākarsa 745
kne. arsāklo 746
toch. ārsal 746
kuc. auk 746
tumil. āyirau
178 A. 1
tij. bars 735
air. ball 190
hessisch bitte 190

βρότος 180 Α.1

av. dainhu 461

nd. bulle 190

tib. dnul 477

δορσάνης 80 kan. tel. ēdu 178 A. 1 tamil., kan. ēņi 178 A. 1 ahd. fallan 184 φαλλός 190 lat. fallo 184 A. 1 lat. felix 190 lat. fendicae 188 lat. folium 190 tib. dor·ma lies gtor ma 264 sak. *hārū* 492 sak. hamguşti 446 A. 1. 788

sak. hora 250
tamil. karudei 754
μεμάς 594
μορσάτης 80
toch. kşum (kşun,
kşu) 536
kuc. lem 614f. A. 3
türk. lu 738
μαί 79
μαίσωλος 79 A. 2
μαλακός 180 A. 1
μαμάτραι 79
Μάναδος 80
toch. kuc. mātār
745 A. 3

av. mazah 458

kuč. mewiyo 747 toch. mkowi 747 kuč. mokomske 745 pers. muhr 470 sak. mūra 465 tam. kanar. muttu 183 A. 4 türk. nāk 738 δφέλλω 190 ὄφελος 190 av. para. baraiti 460 kuč. paryām 614f. A. 3 av. pasu 457 av. pasu-mazō 458

sak. pīḍaka 466 A.1
toch. poke 746
lit. pūlu 184
kuč. secake 747
A. 1
toch. śiśäk 747
A. 1
σφάλλω 184 A. 1
sak. śśātīmje 489
sak. (nordar.) ṣṣāvā
249 A. 4
av. staora 457
tamil. ūśi 178 A. 1
av. vīrō. mazō 457

### II. Stellenverzeichnis.

Abhidhānacintāmaņi 101. 179: 188 485: 124 486: 120 723: 476 A. 1 1068:1791145:122Agnipurāṇa 231, 21f.: 770 Aitareya Brāhmaṇa 2, 9, 6:365 6, 1, 3:520 6, 8: 767 7, 13, 8:505f. 7, 15, 4: 371 8, 22, 6:505f. Aitareya Upanişad 1, 2, 1ff.: 517 A. 5 Amarakośa 2, 4, 58: 122 2, 8, 7:476 A. 1 2, 10, 44: 124 2, 10, 45: 120. 173 A. 1  $Anek ar{a}rthasam graha$ 2, 313; 405: 172 A. 3 2, 370: 476 2, 466: 122 2, 543: 120. 122 3, 81:472 A $\dot{n}$ guttaranik $ar{a}$ ya 1, 126f.: 694

4, 3, 3: 146 f.

10, 89, 3: 146f.

 $ar{A}$  pastamba Dharmas $ar{u}$ tra 1, 5, 17, 37: 176 2, 25, 12:115, 116 A. 5. 122. 158 2, 29, 7:439  $ar{A}$  pastamba Grhyas $ar{u}$ tra 7, 18, 1:115 Apastamba Mantrapāṭha 1, 4, 11:437 Āpastamba Šrautasūtra 5, 19, 2:115. 116 A. 5. 122 5, 19, 4: 128. 157 5, 20, 1:143 A. 5. 145 A. 1. 157. 159 8, 7, 10:756.757 18, 18, 16: 116 A. 3. 157 18, 19, 1:122 A. 4. 128 18, 19, 5: 122 A. 4. 128. 153 A. 1. 156. 157 Aryabhata2, 30:478 Atharvaveda1, 3, 1—5. 6—9:551 1, 17, 4:552 2, 2, 5:112 2, 14, 2:504 3, 13, 1:773 **4,** 10: 181 4, 15, 11:759 A. 1 4, 16, 5:164 4, 38, 1:112. 124. 152f.

156

4, 38, 2:112. 149. 152f. 4, 38, 3:112. 144. 152f. 161 4, 38, 4:112 5, 3, 3:519 5, 18, 2:170 A. 2 5, 20, 11:156 A. 2 5, 22, 6:433ff. 5, 31, 6:115 6, 16, 4:438 A. 2 6, 22, 3:752 6, 70, 1:115.116 A.5 6, 72, 3:753 A. 2 6, 104, 1-3:78 6, 118: 112 6, 133, 4:505 · 7, 12, 1:504f. 7, 52, 2:154. 161 7, 52, 3:151 7, 52, 4:151 7, 52, 5: 124. 154 7, 52, 6:150.151 7, 52, 7:151 7, 52, 8: 130. 154. 155A.1 7, 52, 9:154 7, 56, 1—7:433f. 7, 90, 3:437 A. 2 7, 114, 1: 144 A. 4. 147. 162 7, 114, 2: 117 7, 114, 3:112 7, 114, 5: 153 7, 114, 7:122

| 8, 1, 3:762                 | 8, 1458.; 419                                                                                         | £. 19 : 6                 |
|-----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| 8, 6, 2:551                 | $B_{i}^{\mu}$ while $A_{i}^{\mu}$ is $A_{i}^{\mu}$ in $A_{i}^{\mu}$ in $A_{i}^{\mu}$ in $A_{i}^{\mu}$ | 5. 18: 367                |
| 8, 6, 26, 137               | 39: 171                                                                                               | 10, 3:367                 |
| 8, 7, 21: 759               | litometajarin n                                                                                       | 11, 31:84 A.3             |
| 9, 4, 9:762                 | 131, 95, 49 A, 2                                                                                      | (6b.) 17, 16:208          |
| 9, 6, 7: 365                | Mangealain                                                                                            | (tib.) 17, 19; 202        |
| 10, 1, 25 ( 505             | 1, 71 : 16                                                                                            | Carakasambitä             |
| 10, 8, 13: 382              | Wie la Sarolotà                                                                                       | 1, 26;588                 |
| 11, 4, 12:382               | 2, 8 3, 1 : 38016.                                                                                    | Chandogya Upanişad        |
| 11. 9. 3-75                 | Rhi Caranthanga                                                                                       | 1, 12, 14f.: 365          |
| 12, 1, 11, 764              | Phe. 11 - 121                                                                                         | 3, 18: 522, 524           |
| 12. 1, 55: 763              | Bullet regionara                                                                                      | 1, 1 3:361 377            |
| 12. 0. 44, 505              | 3, 4, 541                                                                                             | 1, 1, 4, 6; 143, 166      |
|                             |                                                                                                       |                           |
| 12, 4, 16, 136 A, 1         | Hallas Moles läval alpa-<br>lata                                                                      | t. 3, 8: 145 A. l. 166    |
| 18. 2. 22: 551              |                                                                                                       | 4, 4 p: 509 ff.           |
| 19, 50, 5, 152              | Nr. 40; 6374.                                                                                         | 4. 5. 147.: 365           |
|                             | Bever Minurrypt, Valte.                                                                               |                           |
| 20, 89, 9 ; 130)            | Wastelorakel; 120, 127,                                                                               |                           |
| 29, 135, 2, 3; 551          | 12115.                                                                                                | 5, 3, 6: 373              |
| និងខ្លួនខ្លួនទីសុខិនសេនិសាន | สังหร้อยสเติโดยปริส                                                                                   | 5, 10, 6; 521             |
| 107 ; 1781.                 | 1, 13 - 1251.                                                                                         | 6, 1, 1ff.; 349           |
| สำหรัชทุนท์ สินผู้เร        | 1. 25: 182                                                                                            | 7, 12, 2:516              |
| 1. 50, 56: 190              | Realies relation                                                                                      | Cullavagga                |
| BM-23 Spots                 | 1, 3, 31, 35; 363                                                                                     | 6, 3, 2:424               |
| 2, 5, 10 14: 172            | Rekalamanka Upanipul 🦠                                                                                | s. 5, 3:484 A.2           |
| Hálas živágava              | 1, 5, 11 - 523                                                                                        | 12. 1. 1: 474             |
| Ali: 4: 415                 | 3, 5, 1:372                                                                                           | Dašakumāracarita          |
| Baudhapana [Dharmahatta] =  | 3, 8, 10: 372                                                                                         | (ed. Bühler)              |
| 1, 1, 1, 7, 8:315           | 4, 1, 2ff.: 517                                                                                       | 8.48:174                  |
| 1, 5, 12, 5; 177            | 1, 1, 5:516                                                                                           | 8.91:484                  |
| 1, 19, 8: 453               | 6, 1, 14:377                                                                                          | 8. 205 ff. : 488          |
| 1, 19, 9:438                | 6, 2, 160; 350                                                                                        | Pürvap, Ucchy, 5 : 404 f. |
| 17.19, 11 12:440, 455       | 6, 3, 4: 375 A. 1                                                                                     | Dhamma pada               |
| Raudhäyara Srvutasitra 💎    | Bjhaddevatā                                                                                           | 42:574                    |
| 2, 8: 115, 128, 156         | 5, 88: 761                                                                                            | 71: 184                   |
| 2, 9; 145 A. 1, 156f, 159   | Byhaspatismyti                                                                                        | 73:323                    |
| A. 1                        | 7, 19:438                                                                                             | 87:698                    |
| 12, 15: 785                 | Byhatraydiitä                                                                                         | 186: 470 A. 2             |
| Bhagavataparāņa             | 4. 2: 186f.                                                                                           | 202:169.175               |
| 1. 10, 33ff.; 648           | 5, 74:394                                                                                             | 251:175                   |
| 9. 20, 21:356               | 14, 30: 529                                                                                           | 252: 147 A. 2. 168        |
| 10, 49, 21: 39 A, 2         | 34, 1:186                                                                                             | 271:574                   |
| 10, 71, 21 f.: 648          | 74, 2:730                                                                                             | 350: 705                  |
| Bhagavati                   | 81, 12, 13, 16:478                                                                                    | Dhanmapada (Kharosṭhī-)   |
| 15, 1:414                   | 91. 2f.: 770                                                                                          | B 24: 574                 |
| Bhāradvāja Śrautasūtra      | 92, 7f.: 768                                                                                          | Dharmaparīkṣā             |
| 4, 12:785                   | 92, 10:769                                                                                            | 14, 92 ff.: 357           |
| Bhāratamañjurī              | 92, 11:769                                                                                            | Dīghanikāya               |
| 3, 451 : 141                | 92, 13:768                                                                                            | 1, 3, 71:518              |
| Bhāratīyanāļyašāstra        | Buddhacarita                                                                                          | 2, 57, 4ff.: 571          |
| 7, 30: 419                  | 1, 68:367                                                                                             | 2, 121:694                |
| 7, 88:419 A. 1              | 3, 27:367                                                                                             | 2, 235:645                |
|                             |                                                                                                       |                           |

| 3, 83, 21:571                      | 2, 61, 54:113.171                | 297. 298. 303. 323.                  |
|------------------------------------|----------------------------------|--------------------------------------|
| 3, 191 f. (31, 34): 358            | 2, 93, 5ff.: 6                   | 331—334. 346                         |
| 16, 1, 31: 174                     | 3, 46, 17: 189                   | Sep. Ed. I: 281f. A.4. 284.          |
| 23, 27: 147 A. 2. 167. 175         | 1724: 356                        | 295. 297. 298. 299 A. 1.             |
| $D\bar{\imath}pavan\imath sa$      | 2072: 80                         | 306. 321.322.334 <u>-</u> 345.       |
| 6, 86ff.: 318f.                    | 4419:87                          | 575—579                              |
| $Divyar{a}vadar{a}na$              | Harsacarita                      | Sep. Ed. II: 284. 285 A. 5.          |
| 3, 17:481                          | S. 20: 484                       | 297. 307 A. 1. 322. 343.             |
| 26, 11:481                         | S. 199f.: 241                    | 345f.                                |
| 58, 16:481                         | Hiranyakeśin Gṛhyasūtra          | Calcutta-Bairāț: 279. 282            |
| 78: 789                            | 1, 19, 7:437                     | Bhattiprolu: 213—229                 |
| 99, 29:481                         | 2, 7, 2: 116 A. 3.               | Gaṅga Mādhavavarman:                 |
| 131: 190                           | 116 A. 5. 122                    | 448                                  |
| 191: 190                           | Hiranyakesin Śrautasūtra         | Gupta-Inschrift Nr. 73:              |
| 467 ff. : 789                      | 3, 12:785                        | 544f.                                |
| 544 ff. : 631 ff.                  | 13, 9:785                        | Hathigumphā: 478f.                   |
| 630: 733                           | Hitopadeśa                       | Jōgīmārā-Höhle: 488                  |
| Erzählungen in Mahārāṣṭrī          | Prast. 14: 487                   | Māṇikiāla: 490 f. A. 1               |
| (Jacobi)                           | Inschriften                      | Mathurā-Inschrift                    |
| 28ff.: 653ff.                      | $ar{A}rar{a}:229-236$            | Nr. 62: 496                          |
| 64, 17: 476 A. 2                   | Aśoka-Inschriften:               | Nāsik-Inschrift Nr. 1132:            |
| Formulare für Schenkungen          | FI: 285. 287. 299 A. 1           | 507 ·                                |
| III: 606 A. 2                      | FII: 285. 287. 312f.             | Taxila-Inschrift d. Pati-            |
| IV: 606 A. 2                       | 316 A. 2. 730                    | ka: 490 f. A. 1                      |
| VII: 618—622                       | F III: 281. 286. 287.            | Taxila-Inschrift von 136:            |
| VIII: 614f. A. 3                   | 313—320                          | 490f. A. 1                           |
| X: 596—607                         | F IV: 282. 286. 287.             | Wardak : 490 A. 1                    |
| XI: 606 A. 2. 607—618              | 578                              | Zeda: 231                            |
| XII: 606 A. 2. 618ff.<br>gaüḍavaho | FV: 299 A. 1.316.320—<br>322.338 | Itivuttaka                           |
| 866: 293                           | F VI: 283, 286, 287, 297.        | 89, 1:571<br>Jaiminīya Upaniṣad Brāh |
| Gautama Dharmaśāstra               | 300f. 304. 314f. 322             | maṇa                                 |
| 13, 14—22: 440f.                   | F VII: 323—325                   | 3, 1—2: 377—379                      |
| 13, 14: 455                        | F VIII: 276. 296. 300.           |                                      |
| 17, 1. 2: 563                      | 301. 325-326                     | 4, 25, 1f.: 523f.                    |
| 17, 27: 176                        | F IX: 277.326—329.578            | Jātaka (Gāthās)                      |
| 26, 12:426                         | F XI: 297. 300. 301.             | 148, 1: 567                          |
| $Har{a}la$                         | 328 A. 1. 578 A. 1               | 208, 2:567                           |
| 805: 293                           | F XII: 280f. 286. 287.           | 258, 2:470 A. 2                      |
| Hārāvalī                           | 288. 296f. 299 A.1. 300.         | 311, 1:103                           |
| 152: 402                           | 301. 323. 324. 329               | 317. 2: 106 A. 2                     |
| Hārītasaṃhitā                      | F XIII: 276. 280. 286.           | 328, 2 <u>-4</u> : 105               |
| 1, 6, 2:589                        | 297. 301. 305. 307 A. 2.         | 352, 5:104                           |
| Harivaṃśa                          | 310 A. 3. 312. 320. 323.         | 7:103                                |
| 1, 31, 29 f.: 648                  | <b>329—331</b>                   | 354, 3:104                           |
| 1, 41, 153:40                      | F XIV: 323                       | 355, 2:103                           |
| 1, 41, 154:40                      | S 1: 277. 285 A. 5. 302          | 372, 4:106 A. 2                      |
| 2, 1, 16 (= 3195): 90              | S 3: 339 A. 3. 569—575           | 5: 104                               |
| 2, 61, 37: 119. 126 A. 1.          | S 4: 274—312. 322                | 7: 103                               |
| 170f.                              | S 5: 283. 285                    | 377, 3:361                           |
|                                    | S 6: 283. 308 A. 3               | 397, 7:694                           |
| 2, 61, 45. 46: 171                 | S 7: 276 A. 1. 283. 285.         | 410, 7:104                           |

| 410      | 9:103            | 543, 112:68 A.2                       | 13, 9:551                 |
|----------|------------------|---------------------------------------|---------------------------|
| 449      | 8: 104           | 131:68f.                              | 17, 14:425. 784           |
|          | 10:103           | 544, 60:786                           | 19, 5:753 A. 2            |
| 453.     | . 10: 33 A. l    | 545, 60ff.: 422                       | 29, 2:552                 |
| 454      | 1:103            | 546, 35:80                            | 30, 9:437                 |
|          | 1-15:82          | 547, 541:68                           | 36, 4:757 A. 2            |
|          | 2:87             | Jātaka (Prosa)                        | Kathākośa                 |
|          | 12:104           | I. 289f. (62): 109 A. 4.              | (transl. by Tawney)       |
|          | 14: 103          | 112f.                                 | S. 201: 174               |
| 455.     | 11:103           | T, 290, 1 (62): 115                   | S. 202: 170 A. 1          |
| -        | 1:37             | I, 293, 11 (62): 114                  | Kathāsaritsāgara          |
|          | 5:38             | 1, 379, 23 (91): 114. 167             | 7, 13: 717                |
|          | 10: 39 A. 2      | 111, 470, 6: 646                      | 29, 1. 2. 18—20: 426      |
|          | 13:38            | 111, 528, 2f.: 484                    | 60, 21: 187 A. 1          |
| 179      | 2:451            | V, 62. 27: 282                        | 78, 11ff.: 478            |
| _ · · -, | 3:451            | V, 133, 27:626f.                      | Kātyāyana Śrautasūtra     |
|          | 5-6:449          | V. 155 (523): 115                     | 4, 9, 21:123. 124         |
| 187      | 1:361            | 3 2                                   | 5, 2, 15:177              |
| 401,     | 5: 353. 355f.    | V, 267 (530): 108 A. 4                | •                         |
| 403      | 14:493           | V. 435 (536): 109 A. 4                | 7, 6, 19. 20:116 A. I     |
|          | 24: 630 A. 1     | V1. 280—282 (545): 107                |                           |
|          | 13. 15: 307      | —115. 146. 149. 153.                  | 15, 7, 5: 128. 158        |
|          |                  | 168 .                                 | 15, 7, 13, 15: 115        |
|          | 25:82.84.86      | VI. 364, 13ff.: 484                   | 15, 7, 18: 145 A. 1. 158. |
|          | 17:36. 628       | VI. 467. 2ff.: 484f.                  | 159                       |
| بندئال   | 2:108 A. 3       | Jātakamālā                            | 15, 7, 19: 145 A. 1. 159  |
| 50.1     | 21: 627f.        | 17, 18: 84 A. 3                       | 20, 5, 4: 768             |
|          | 5-6:86           | Jyotişa : 144                         | Kauśikasūtra              |
| 520,     | 1. 3:28          | Kādambarī                             | 8, 15: 121 A. 2           |
|          | 18: 29f.         | Einleitung: 623                       | 17, 17: 122. 145 A. J.    |
|          | 19:30            | S. 128: 417 A. 2                      | 149. 159                  |
|          | 25:67            | Kādambarī Kommentar zu                | 35, 28:438 A. 2           |
| 4        | 27:30f. A. 3     | N.S.P.S. 10: 179                      | 51, 10. 12: 117           |
|          | 28:30            | Kalpasūtra                            | 51, 13: 122               |
|          | 29:31 f.         | 100:414                               | 51, 14:117 A. I           |
|          | 30:32            | Kāmandaka Nītisāra                    | 51, 15:438 A. 2           |
|          | 31: 30 A. 3      | 1, 58: 629 f.                         | 58, 9:180 A. 2            |
|          | 32:32            | 2, 37:450                             | Kauṣītaki Upaniṣad        |
|          | 33: 30 f. A. 3   | Kāmasūtra                             | 1, 1:350                  |
|          | 34:32            | S. 24: 629                            | 2, 9:523<br>4, 16:382     |
|          | 35: 30 f. A. 3   | S. 33 : 476. 485. 488                 | Kauṭilīya .               |
|          | 36: 32<br>37: 32 | S. 301 (5, 6): 651                    | S. 11: 629                |
|          | 4I: 30f. A. 3    | Karpūramañjarī                        | S. 69: 480                |
|          | 42: 32           | 3, 3: 179                             | S. 125: 422               |
| •        | 48: 30 f. A. 3   | Kūśikā                                | S. 313: 788               |
|          | 56: 33. 72       | 2, 1, 10:128. 175                     | Prak. 1: 450              |
| 530.     | 27:628           | 2, 3, 59: 175 .<br>3, 1, 21: 146 A. 1 | Kharoșțhī-Dokumente       |
|          | 28: 630 A. 1     | 8, 1, 21: 140 A. 1<br>Kāṭhaka         | Nr. 175: 729              |
| ,        | 29: 82. 84ff.    | 1, 183, 10ff.: 592                    | 207 : 729                 |
| 536.     | 2:774            | 8, 7: 174                             | 272: 729                  |
|          | 58: 175f.        | 9, 13:561                             | <b>539 : 729</b>          |
| 543.     | 81:68 A.2        | 12, 13:564                            | 565: 727ff.               |
| ,        |                  | ,                                     |                           |

| 633: 729                             | 2, 76, 23: 131                | 7, 59, 21 f.: 39           |
|--------------------------------------|-------------------------------|----------------------------|
| 637:729                              | 2, 76, 24: 131. 165           | 7, 130, 20. 21: 132        |
| $Kirar{a}tar{a}rar{j}unar{\imath}ya$ | 3, 28, 7f.: 450               | 7, 2126: 103               |
| V, 38:187                            | 3, 34, 4: 129                 | 7, 2454: 103               |
| V, 41:186                            | 3, 34, 5: 162                 | 7, 8220 : 87               |
| $Kar{u}rmapurar{a}$ ņa               | 3, 34, 8: 132                 | 8, 5, 11:647               |
| S. 572: 177                          | 3, 59, 3—5: 141 A. 3          | 8, 74, 15: 131             |
| Lātyāyana Śrautasūtra                | 3, 59, 6: 141                 | 8, 87, 31-33: 132          |
| 4, 10, 22:122                        | 3, 59, 7: 141                 | 9, 15, 8: 118              |
| 9, 9, 19f.: 768                      | 3, 59, 8:113                  | 9, 51: 181                 |
| Lalitavistara                        | 3, 59, 10: 111                | 11,6:104                   |
| 156, 9ff.: 481f.                     | 3, 72, 7: 162                 | 11, 51: 104                |
| Lehrgedicht, Śākisches               | 3, 72, 26: 163f.              | 11, 55: 104                |
| 23, 248—253: 464f. 489               | 3, 72, 29: 163                | 11, 57: 104                |
| Māhābhārata                          | 3, 100: 181                   | 11, 58: 104                |
| 1, 33, 20f.: 181f.                   | 3, 110, 41ff.: 2f. 4f.        | 11, 241: 105               |
|                                      |                               | 11, 255: 103               |
| 1, 43, 22: 436 A. 1                  | 3, 110, 27—31: 5              |                            |
| 1, 74, 110f.: 355                    | 3, 111, 7: 29f.               | 11, 756: 103 A. 2          |
| 1, 80, 2. 3: 185                     | 3, 111, 11: 30                | 12, 29, 61: 39             |
| 1, 95, 30: 356                       | 3, 112, 1ff.: 30f.            | 12, 56, 21 : 449. 451 A. I |
| 1, 122, 4ff.: 349                    | 3, 112, 2: 33                 | 12, 56, 39f.: 449          |
| 1, 6563: 103 A. 2                    | 3, 112, 3: 31f.               | 12, 91, 21: 185            |
| 1, 7148f.: 87                        | 3, 112, 7:32                  | 12, 95, 17. 18: 185        |
| 2, 43, 1: 754                        | 3, 112, 8:32                  | <b>12, 102, 33: 449</b>    |
| 2, 48, 19. 20. 21: 133               | 3, 112, 9:33                  | 12, 103, 34: 450           |
| <b>2,</b> 56, 3 : 118. 130. 133      | 3, 112, 10:32                 | 12, 140, 65: 450           |
| 2, 56, 4: 118                        | 3, 113, 1—4: 33               | 12, 141, 70: 176           |
| 2, 59, 4: 118 A. 4                   | 3, 132: 352                   | 12, 295, 5: 393f.          |
| 2, 59, 7:163                         | 3, 161, 26: 767               | 12, 342: 181               |
| 2, 59, 8: 131                        | 3, 183, 78: 189               | 14, 70, 7:416              |
| 2, 59, 10. 11: 111                   | 4, 1, 25: 171                 | 16, 67. 71. 72. 88: 85     |
| 2, 60, 9: 131. 164                   | 4, 7, 12:134                  | 18, 6, 22:418              |
| 2, 61, 3: 165                        | 4, 46, 24ff.: 768             | 18, 6, 53:418              |
| 2, 61, 7: 165                        | 4, 47, 23: 768                | 110, 36f.: 61              |
| 2, 61, 11: 165                       | 4, 50, 24:121.143 A.1.        | 110, 39:63                 |
| 2, 61, 14: 165                       | 145. 167                      | 110, 41—43: 62f.           |
| 2, 61, 18: 165                       | 4, 68, 46: 126                | 110, 42:59                 |
| 2, 61, 21: 165                       | 4, 516: 103 A. 2              | 110, 47:63                 |
| 2, 61, 24: 165                       | 5, 4:87                       | 110, 50a: 59f.             |
| 2, 61, 28: 165                       | 5, 35, 19: 373                | 111, 12: 61                |
| 2, 61, 30: 165                       | 5, 35, 30 ff. : 445 f. 452 f. | 112, 5:61                  |
| 2, 65, 5: 165                        | 5, 36, 2: 365 A. 3            | 112, 19:61                 |
| 2, 65, 7: 165                        | 5, 39, 81: 472                | 113, 22f.: 60              |
|                                      | 5, 43, 3ff.: 359f.            | Mahābhārata, Grantha-      |
| 2, 65, 11: 165                       | 5, 48, 91: 131                | Rezension                  |
| 2, 65, 12: 133                       | 5, 142, 6f. 9. 11. 13.        | 3, 111, 20: 59. 61         |
| 2, 65, 14: 165                       | 15: 145                       | 3, 111, 29: 60f.           |
| 2, 65, 39: 131                       | 5, 4501: 103 A. 2             | 3, 113, 1f.: 72            |
| 2, 65, 45: 165                       | 6, 3, 65ff.: 768              | 3, 114, 24: 60f.           |
| 2, 67, 4. 5: 111                     | 6, 9, 53: 650                 | Mahābhāṣya zu Pāṇini       |
| 2, 71, 5: 131                        | 6, 114, 44: 132               | 1, 5: 176                  |
| 2, 76, 9. 22: 132                    | 6, 906: 104 A. 2              | 1, 4, 29: 416              |
| =,, aa . 102                         | o, 000, 10± A. 2              | 1, 1, 20, 1-0              |

| 2, 1, 10: 142                  | Mallinätha                | 1, 203: 452                 |
|--------------------------------|---------------------------|-----------------------------|
| 2, 4, 10: 239-241              | zu Raghuv. 3, 1:46        | 1, 204 : 452                |
| 3, 1, 26 Värtt. 6f.: 406f.     | Mānava Šrautasūtra        | 1, 206f.: 440               |
| 3, 1, 26 Vārtt. 15: 407 ff.    | 1, 5, 5, 7, 9: 174 f.     | 17, 1:120. 124              |
| 4, 2, 59: 488                  | 1, 5, 5, 12: 149. 157A.2. | 17, 2: 148 A. 2             |
| 5, 2, 9: 173                   | 175                       | 17, 5: 114                  |
| 6, 1, 48: 374                  | 1, 7, 2, 18: 757          | 17, 6: 115                  |
| 8, 3, 56: 431                  | Rājasūyaprašna 1,4 : 785  | Nāradasmṛti Mātṛkā          |
| Mahūvagga                      | Mańkhakośa                | 3, 11:453                   |
| 1, 23, 6: 207. 518             | 533: 487 f.               | 3, 12f.: 453f.              |
| 1, 24, 3: 202                  | Manu                      | 3, 14: 452                  |
| 1, 49, 1f.: 479                | 4.87:563                  | Nepālamāhātnīya             |
| 1, 55: 574                     | 4, 172: 185               | 28, 22:717                  |
| 4, 1, 4: 484 A. 2              | 4. 173: 186               | Nirukta                     |
| Mahūrastu                      | 4, 240: 39 A. 2           | 3, 16: 160                  |
| 1, 366, 4:28 A. 1              | 5. 18: 176                | 6, 24: 756f.                |
| 2, 246: 567                    | 7, 140: 449               | 9, 31 f. : 762              |
| 2, 423, 14: 481                | 8. 18 f. : 453            | 11, 22: 761                 |
| 2. 434, 9: 481                 | 8, 25: 419                | 11, 37: 761                 |
| 3, 8, 6 ff. : 502              | 8, 79: 438                | Nītimayūkha:                |
| 3, 9, 1: 502f.                 | 8, 93: 453                | 117 A. 2                    |
| 3, 149, 1:67                   | 8, 95: 451                | Nîtivākyāmṛta               |
| 3, 184, 6: 481                 | 8, 97 f. : 454 f.         | 55 : 788                    |
| 3, 208: 646                    | 8, 97—100: 439. 445       | Padmapurāņa                 |
| 3, 224—250: 257 f.             | 8, 128: 451               | 13, 1 ff. : 7 ff.           |
| 3, 295, 6ff.: 502              | 12, 103: 417              | Pañcatantra (Bühler)        |
| 3, 363, 3ff. : 628             | 12, 110ff.: 315           | 3, 107f.: 447f. u. A. 6     |
| 3, 369, 2ff.: 628              | Matsyapurāņa              | Pañcatantra rec. Pūrņa-     |
| Mahāvyutpatti                  | 49: 356                   | bhadra                      |
| 217: 481                       | Milindapañha              | 276, 6: 478                 |
| 260 : 473                      | 78f.: 481                 | 147, 8ff.: 478              |
| Maitrāyanī Samhitā             | 79:486                    | Pāṇini                      |
| 1, 6, 11: 149. 157 A. 2. 174   | 178:481.486               | 1, 3, 69: 565               |
| 1, 9, 5:561                    | 205f.: 109 A. 4           | 1, 3, 70: 374               |
| 1, 10, 9: 757 A. 2             | 344 : 395 A. 4. 488       | 2, 1, 10: 124. 142. 169     |
| 2, 5, 2: 561                   | 359: 649                  | 2, 2, 34: 239f.             |
| 2, 9, 6: 425                   | Mrcchakaţika              | 3, 1, 51: 552               |
| 2, 59, 15ff.: 592f.            | (ed. by K. P. Parab)      | 3, 3, 153: 519              |
| 3, 1, 6: 753 A. 2              | 2, 1: 140                 | 4, 1, 42: 554               |
| 4, 4, 6:153 A. 1. 156.         | 2, 6a (S. 57f.): 114      | 4, 1, 49: 473 A. 1          |
| 158. 175                       | 2, 9: 146                 | 5, 1, 48: 478               |
| 4, 9, 7: 752                   | 2, 12a (S. 63): 145f.     | 5, 2, 9:173                 |
| 4, 14, 11: 150 A. 4            | 5, 45: 179                | 5, 2, 72:779f.              |
| Maitrāyaṇīya Upaniṣad          | Mudrarākṣasa              | 5, 2, 107 (Vārtt.): 754 A.4 |
| 6, 34: 513f.                   | 11, 3: 414                | 5, 2, 120: 473              |
| ${\it Majjhiman}$ īk $ar{a}ya$ | 17, 6: 414f.              | 5, 4, 31—33: 419            |
| 1, 85: 482                     | Naiṣadhīya                | 5, 4, 33: 554               |
| •                              | 4, 13: 187                | 6, 1, 94 (Vārtt. 4): 696    |
| 3, 170: 147. 170 A. 1          | Nāradasmṛti               | 6, 1, 188: 778              |
| 3, 178: 147                    | 1, 200: 438               | Pāṇinīyā Šikṣū              |
| Mālavikāgnimitra               | 1, 201 : 453              | R 43: 486                   |
| 1, 6: 179                      | 1, 202: 453               | Ŗ 55 : 485                  |

| Pāraskara Gṛhyasūtra             | Rgveda                  | 5, 54, 14: 765f.         |
|----------------------------------|-------------------------|--------------------------|
| 3, 13, 3: 505                    | 1, 22, 15: 762          | 5, 58, 3: 752            |
| Parivāra                         | 1, 32, 15: 591          | 5, 59, 1: 771f           |
| 12, 1: 484                       | 1, 33, 9: 593 A. 1      | 5, 59, 2: 764            |
| Pātimokkha                       | 1, 33, 13: 593          | 5, 59, 7: 759            |
| Nissag. 18—20: 473               | 1, 33, 14: 592          | 5, 60, 1:150f. 155. 772  |
| Pāc. 2 (Vin. 4, 7): 482          | 1, 33, 15: 592          | 5, 83, 6: 759 A. 1       |
| Pāc. 14: 566                     | 1, 36, 8:771            | 5, 84, 2: 751 ff.        |
| Petavatthu                       | 1, 41, 9: 123. 130. 160 | 5, 84, 3: 762—764        |
| 4, 3, 32: 567                    | 1, 84, 13: 181          | 6, 3, 3: 781ff.          |
| Pitāmaha                         | 1, 89, 1: 156 A. 2      | 6, 3, 5: 783             |
| 175: 472                         | 1, 92, 10: 114 A. 4.    | 6, 21, 2: 762            |
| Prabodhac and roday a            | 143 A. 5. 168 A. 1.     | 6, 26, 4:592             |
| 3, 14f.: 402f.                   | 169 A. 2. 376 A.        | 6, 28, 6: 770            |
| $Prar{a}timok$ ṣ $a$             | 1, 100, 9: 154          | 6, 64, 1: 764            |
| Nihs. $13:553$                   | 1, 102, 4: 151          | 6, 75, 15: 432           |
| $Pursišnar{\imath}har{a}$        | 1, 105, 2:760           | 7, 3, 4: 376 A.          |
| 18:459 A. 1                      | 1, 130, 5: 773          | 7, 5, 7: 771             |
| Raghuvamśa                       | 1, 132, 1. 5: 152       | 7, 7, 1: 766             |
| 6, 9: 187 A. 1                   | 1, 133, 3. 4: 129f.     | 7, 23, 2: 782            |
| 15, 87 f.: 650                   | 1, 161, 12: 551         | 7, 62, 3: 782            |
| 16, 18: 186 f.                   | 1, 164, 21:381          | 7, 86, 6: 122            |
| 16, 64: 187 A. 1                 | 1, 164, 45: 521         | 7, 97, 6: 552 A. 3       |
| $Rar{a}jataraar{n}ginar{\imath}$ | 1, 168, 8: 764          | 7, 104, 15: 455          |
| 3, 202: 179                      | 1, 169, 8:782           | 8, 1, 20: 756ff.         |
| 6, 45ff.: 478                    | 1, 187, 1:434f. A. 4    | 8, 10, 2:783             |
| $Rar{a}mar{a}yana$               | 1, 191, 6: 552          | 8, 12, 3; 773            |
| 2, 1, 27: 421 A. 2               | 2, 1, 12: 765           | 8, 14, 10: 764           |
| 2, 57, 30: 104                   | 2, 11, 7 ff.: 770 f.    | 8, 19, 10: 155           |
| 2, 75, 31: 563                   | 2, 11, 8:758            | 8, 21, 15. 16: 561       |
| 2, 103, 15:38 A. 1               | 2, 12, 3: 375           | 8, 24, 10: 763 A, 1      |
| 2, 105, 15: 106 A. 2             | 2, 12, 4:108 A.1.       | 8, 61, 15: 771           |
| 2, 105, 17:39                    | 114 A.4. 375. 376 A.1   | 8, 62, 11: 369           |
| 2, 105, 18. 21. 22. 27: 106      | 2, 12, 5:114 A. 4.      | 8, 75, 12: 150 A. 2. 375 |
| 2, 108, 3:39 A. 2                | 143 A. 5. 168 A. 1.     | 8, 79, 1: 156A.2. 169A.2 |
| 3, 66, 6: 563                    | 375. 376 A. 1.          | 8, 81, 1:155             |
| 4, 34, 9: 442f. 455              | 2, 12, 10: 593 A.1      | 9, 22, 1:766             |
| 6, 128, 104: 38                  | 2, 38, 4:.371           | 9, 48, 2: 376 A.         |
| 7, 79, 5ff.: 630.                | 2, 43, 2:767.770        | 9, 64, 3: 772            |
| 7, 81, 2:630                     | <b>3, 26, 5: 773</b>    | 9, 67, 4: 772f.          |
| 9, 18—10, 2:16                   | 3, 33, 13: 434 A. 4     | 9, 70, 5: 782            |
| Rāmāyaṇa (Gorresio)              | 3, 45, 4: 183 A. 5      | 9, 71, 5: 766            |
| 2, 81, 10: 104 A. 1              | 4, 3, 5: 564            | 9, 73, 2: 766            |
| 2, 85, 18: 106 A. 2              | 4, 13, 3: 772           | 9, 86, 25: 766           |
| 4, 34, 15f.: 443.                | <b>4,</b> 18, 6: 759    | 9, 90, 4: 772            |
| 6, 62, 40: 563                   | 4, 20, 3: 155           | 9, 97, 58: 151f.         |
| 6, 113, 9: 40                    | 4, 45, 7: 765           | 9, 106, 3: 155           |
| 6, 113, 11:40                    | 4, 51, 2: 152           | 9, 111, 1: 369 A.        |
| Ratnāvalī                        | 5, 32, 5: 152           | 9, 113, 3: 504           |
| Akt 4: 403                       | 5, 32, 12: 561          | 10, 12, 5: 563           |
| Rāvaņavaha                       | 5, 53, 7: 773           | 10, 16, 3: 383           |
| 15, 17: 294                      | 5, 54, 9: 761           | 10, 34, 1:118. 122. 161  |
|                                  |                         |                          |

| 10. 34. 2: 169 f.          | 1397:450                   | Taittirīya Āraņyaka             |
|----------------------------|----------------------------|---------------------------------|
| 10, 34, 4: 130 A. 2. 170   | Satapatka Brãhmaņu         | 3, 14:381                       |
| 10, 34, 5: 122             | 1, 1, 1, 10: 563           | 4, 8, 3:752                     |
| 10, 34, 6: 153, 162        | 1, 2, 5, 7: 375 A, 2       | 5, 7, 4:752                     |
| 10, 34, 8: 129, 160, 161   | 1, 7, 2, 24; 375 A, 2      | Taittirīyabrāhmaņa              |
| 10, 34, 9: 118, 119A, 161  | 1, 9, 2, 35; 375f. A. 2    | 1, 5, 11, 1: 145 A. 1.          |
| 10, 34, 12; 129, 162       | 3, 3, 1, 5, 6: 116 A, 1    | 157. 159                        |
| 10, 35, 8: 771             | 4. 1. 3. 16: 521 f.        | 1, 7, 10, 5: 128. 143 A.4.      |
| 10, 42, 9: 148ff, 151, 553 | 5, 1, 1, 14: 375f. A. 2    | 158. 160 A. 1                   |
| 10. 42. 10: 151            | 5, 3, 1, 10; 116 A, 5.     | 2, 2, 4, 5: 475                 |
| 10, 43, 5: 118, 150, 375   | 119f.                      | 2, 7, 12, 4: 150 A. 4           |
| 10, 61, 6: 572             | 5. 4. 4. 6: 122. 123. 128. | 3, 4, 1, 5: 144 A. 3            |
| 10. 61, 17: 376 A.         | 143. 144. 146. 158.        | 3. 4, 1, 16: 145. 146           |
| 10. 87. 3: 774             | 159                        | 3, 8, 4, 1:563                  |
| 10. 87. 5: 780             |                            | -                               |
| 10, 89, 2: 779             | 5, 4, 4, 20: 115, 116      | Taittirīyasamlidā               |
| 10, 90, 3, 4: 521          | 5, 4, 4, 22, 23: 115       | 1, 8, 16, 2: 122. 123           |
| 10. 90, 13 f. : 384        | 7. 2. 2. 17: 523           | 2, 1, 2, 6: 564                 |
|                            | 9, 2, 2, 2: 523            | 2, 2, 6, 3: 437                 |
| 10. 94. 10: 552            | 10, 3, 3, 7: 384           | 3, 1, 11, 7. 8: 752             |
| 10. 96. 10: 773            | 10, 3, 3, 8: 383           | 3, 2, 9, 4: 437                 |
| 10, 102, 2: 150            | 10. 5, 3, 8: 185           | 3, 3, 10, 2: 551                |
| 10, 116, 9: 155f.          | 10, 6, 1, 1 : 525          | 4, 3, 3, 1. 2: 143. 144.        |
| 10, 117, 3: 565            | 11, 6, 2, 1: 352           | 146. 159                        |
| 10, 124, 6: 516            | 12, 4, 4, 3: 375 f. A. 2   | 4, 5, 6, 1: 425                 |
| 10, 128, 2: 519            | 13, 3, 2, 1: 143. 144      | 5, 1, 5, 6: 754                 |
| 10, 130, 4: 368f.          | 157 A. 3. 159              | 6, 4, 2, 2: 563                 |
| 10, 146, 5: 183 A. 5       | Sišupālavadha              | 7, 1, 1, 2f.: 753 A. 2          |
| 10, 151, 2: 364            | 4, 67 : 187                | 7, 3, 11, 2: 375 A. 2           |
| 10, 168, 4:383             | 9, 37: 187                 | Taittirīya Upanişad             |
| Ŗṣabhapañcāśikā            | 17, 31 : 768               | 1, 11, 3:364                    |
| 32:172                     | Subhāṣitāvali              | Tāṇḍyabrāhmaṇa                  |
| Sāhityadarpana             | 123-129: 171               | 14, 3, 19: 755                  |
| 166. 167 : 419             | 2692:450                   | Tantrākhyāyika ·                |
| Sāmaññaphalasutta ·        | Suma igalavilāsinī         | 157, 5: 478                     |
| 14:482                     | 1, 124f.: 518              | Theragāthā                      |
| Sanyuttanikā ya            | Suparyādhyāya              | 257:694                         |
| 1, 88, 18: 571             | 16, 5: 361                 | 462: 147                        |
| 1, 157: 694                | 27, 6: 182                 | Therīgāthā                      |
| 4, 376: 482                | Suśruta                    | 390ff.: 426                     |
| 6, 1, 9, 7: 146f.          | 1, 322: 45                 | 394:394                         |
| Šakuntalā ed. Pischel      | Sūtrakṛtāṅgasūtra          | Tithitattva                     |
| 5, 218: 186                | 2, 2, 62: 478              | 5b, 6a: 174                     |
| Sāmamantrabrāhmaņa         | Suttanipāta                | $Trikar{a}$ ņ $ar{d}$ aśe $s$ a |
| 1, 1, 14: 437              | 136:571                    | 118:366                         |
| Sāmavidhānabrāhmaņa        | 576: 38 A. 5               | $Udar{a}navarga$                |
| 1, 2, 5: 426 A. 1          | 658: 146f. 149             | 3, 2: 704f.                     |
| Šānkhāyana Āraņyaka        | 659 : 146f.                | 4, 1:694.712                    |
| 12. 22ff.: 777             | Suttavibhaṅga              | 4, 3: 574                       |
| Šānkhāyana Śrautasūtra     | 1, 238ff.: 474             | 4, 38: 700. 712                 |
| 16, 29, 7: 350             | Pāc. 26: 424               | 16, 14: 698. 712f.              |
| Sārngadharapaddhati        | Svapnacintāmaņi            | 25, 5: 694f.                    |
| 477: 179                   | 1, 135: 767                | 29, 33: 704                     |

31, 9: 574 A. 3 6, 1-5:359Vișnu Smrti 14, 39:176 32, 31: 574 A. 4 8, 24:438 14, 47: 176 Uņādigaņasūtra 8, 37: 453 14, 48: 744 564:120 44, 10:774 Uttarajjhayana 16, 32, 37: 454f. 51, 6: 177 Yājñavalkya Dharmaśāstra 2, 27:629 16, 33: 453 18, 48:657 16, 34: 440 1, 177:176Vaikhānasa Šrautasūtra 2, 73:438  $V\bar{a}kyapadiya$ 1, 13-14: 785 2, 77:453 3, 7, 5: 421 A. 3 Vājasaneyi Prātiśākhya 2, 184. 186. 200: 148A.2 Vāyupurāna 1, 121:485.2, 201:114. 148 A. 2 2, 37, 131: 356 1, 122-124: 486 Yājñavalkyaśikṣā Vendidād 25f.: 485 4, 143: 550f. 4, 2-16: 456 Vājasaneyi Samhitā Yasna 4, 3. 4: 459 8, 36: 523 31, 15:457 4, 48: 460f. 10, 28: 116 A. 2. 123. 45, 9:457 5, 60: 459 A. 1 159 A. 2 58, 6:457 7, 51:458.459 A.3 10, 29:158 62, 10:457 13, 51: 461 16, 25: 129 A. 5 Yašt18, 29: 458. 459 A. 3 16, 33: 425 5, 95: 461 Vimānavatthu 30, 8: 144 5, 120:461 7, 10:652f. 30, 18: 145. 146. 159 10, 28: 457 f. Vasiştha Dharmaśāstra Vișnupur $ar{a}$ ņa13, 52: 458 3,20:3154, 19:356

### III. Sachverzeichnis.

Ābhīras 649 Abuhola 249 adhidevana, Vertiefung im Boden für Würfelspiel 115---119 Āduthuma, sakischer Name 243f. Aelian, über die Entstehung der Perlen 181 — über καρτάζωνος 25 A. 5 Ara der Kuṣāna 234f. Agni, der Esser, goldzahnig, Sohn der Kraft 380 - (Land) 620—622 Aindrajālika, Zauberkünstler 402-406 - im Prabodhacandrodaya 402f. - in der Ratnāvalī 403 Ajantā, Freskendarstellundes Kṣāntijātaka und Maitrībalajātaka der

Jātakamālā 74—77

Ajantā, Inschriften in Höhle II: 74—77 Ākhyāna-Literatur 29. 34f. aksa, Bezeichnung der Zahl 5. 128 Akzent, vedischer 506  $\bar{A}la$ , Pflanzenname 438 A. 2 āmāca, sakischer Titel, Fürst, chin. a-mo-chih 468f. A. 2 Amarāvatī-Stūpa, Darstellung des Rsyasrngajātaka 41--43 Amulette 182 Andhakavenhu = Vrsnyandhaka 84f. Anekdoten, literarische 719ff.  $A\dot{n}kura = Akrūra 91-93$ Anūpa 658 Anuvamšašloka 356 Anthropophagie 175

Apsaras, beim Würfelspiel 111f. 144. 152f. Archaeologisches, Pranidhibilder in den Höhlen von Turfan speziell in Bäzäklik häufig 255 — in Bäzäklik 255—274 — in Bäzäklik keine originalen Schöpfungen 268 - keine Übereinstimmung zwischen Bild und Beischrift 269 — Darstellungen der Rsyaśrnga-Sage in: Devandahalli 41 Bhārhut 41 Amarāratī 41—43

Würfelspieldarstellung auf einem Relief in Bhārhut 117 A. 2
Arjuna, Familienname der Könige von Agni 622
Aror = Rauruka: 651 f.

Arrian, Indike über Perlen 181

Arsenik, in der Kosmetik verwendet 435

Arta, Vater des Kharaosta 252

Artep (Haradera?), König von Kuci 542, 617

Asamkhayaya-Perioden.

Buddhas auf Aszukhyoya-Perioden bei Sarvästivädins verteilt 260-263

Asitabjana 👵 Ajitanjaya ? 88f.

Akraghaya 190ff, 714

- Verfasser des Säriputras prakarana 190, 201

- literarische Stellung 201

--- s. Buddhacarita

Abrins, kriegerische Götter: 784

Avadānakalpalatā, Rsynšrugu-Sugo 24, 65

 nach dem Mahävustu bearbeitet 69

Aya, Wurf als Ergebuis des Würfelns = ñya 144

— bestimmte Würfe beim alten Spiel mit Nüssen: im Veda 142—146

 besonders in den Samhitus des Rg- und Atharvaveda 147—156

- im Mrechakatika 145

- in der Pali-Literatur

Aya-Namen, Etymologie der Namen kṛta, dvāpara, treta 142ff.

āya, Wurf 109f.

 bestimmte Würfe beim Spiel mit Langwürfeln, ihre Namen im Bower-Manuskript und in der Päśakakevali 134—140

 im Vidhurapaņditajātaka 139f.

- im Mrcchakatika 140

— im Nalopākhyāna wahrscheinlich nicht vorhanden 141. 166

- Bedcutung der Namen

öyt, zeitlich und lokal verschieden 140

*Āyatanas*, die psychischen Organe, Stutzen des Brahman 517

 als k\u00f6rperliehe Organe,
 Stutzen der psychischen Organe 517

- - bei Buddhisten 517f. Badchaus 264 A. I. 266 Bàzàklik, Tempel Nr. 4 u.9

-- Archáologisches 255ff. 263ff.

-- Inschriften 256ff.

Bolodorddlasütra, ursprünglich selbständiges
Werk als Abschnitt des
Mahävastu überliefert.

Inhaltsangabe 257 f.

— zwei, eventuell drei Rezensionen 260 n. A. I

Verkleidungs-

künstler 394, 479 Bālabhārata, Rsynspiga-

Bahurüpi.

Sage 15f.
Barlaam und Joasaph,

Parabel von der Macht der Liebe 72

Bart. in der Darstellung zum konventionellen Zeichen der Münnlichkeit herabgesunken 271

 f
ülschlich bei weiblicher Figur angebracht 270f.

Bhūgavatapurāņa, Ŗṣyaśṛńga-Sago 20 A. 2

Bharatavūkya (Schlußstroplic), bei Aśvaghoşa 203

Bhārhut-Stūpa, Darstellung des Ŗṣyaśṛṅgajātaka 41

Schachspieldarstellung117 A. 2

Bharuka = chin. Po-lu-ka 542f.

 Kolonie von Bharukaccha 623

Bharukaccha 623
Bhaṭṭiprōlu-Inschriften,
Dialekt des nordwestlichen Indiens 217

Bhattiprölu-Inschriften, Inschrift I A nicht metrisch 219

Bhcdasamhitā 579—585

— Textünderungen 583— 585

Bhūtamudrā, Geheimspraehe durch Fingerstellungen 485

Bildererklärer 413—415 Brahmanenkleidung, Wadenstrümpfe aus Pantherfell 273

Brahmanenmord 83 A. 5
Brettspiele 125 A. 3. 170ff.
Bruder und Schwester, Bezeichnung der Kinder des Oheims und der Tante und der Kinder des Oheims und der Tante des Vaters 90f.

Buddhacarita, Text der Rsyasraga-Sage 6

kennt ültere Fassung des
 Mahübhürata 6

Buddha-Statuen in P'i-mo 624. 642f.

in Kauśāmbī 643 in Śrāvastī 643 A. 2

Candrārjuna, Ahnherr der Dynastic von Agni 621

Caupar-Spiel (Chaupai) 118 A. 4. 121 A. 4

Chāndogya-Upaniṣad, bestelīt aus selbständigen Stücken 525

Chares bei Athenaeus III, 45: 181

chāyānāṭaka, Schattenspiel 392

cintāmaṇi, Wunschstein, seine Form in Ostturkestan 469f.

citrā, Vorführung von Bildern 415

dainhu, Provinz 461
Dāmaysada (Dāmajada),
ein Kṣatrapa, nicht Dāmaghṣada 236—238
dānapati, Titel des Akrūra

in Dvārakā 92

Dandaka-Wald, seine Entstehung 626-631 Dandin, s. Dasakumāracarita Darstellungen von Personen im Drama: Variationen 264. 266. 271f. Daśakumāracarita, Geschichte der Kāmamañjarī: Nachbildung Rsyaśrnga-Sage 20  $Devagabbh\bar{a} = Devakī$  89 Devakī, Mutter des Kṛṣṇa, Schwester des Kamsa 90 devaputra = Gott 86 Übersetzung des chinesischen Titels t'ien-tzu 234 Dharmārāmavihāra 529f. Dharmarucyavadāna des Divyāvadāna S. 242: 260f. S. 246. 253f. 254. 261. 262:261 Dīnīka, sakischer Name 243 doșas, Grundstoffe des Körpers 587ff. Dramatische Vorführungen, mit stummen Spielern Dramen, buddhistische 190ff.; - dramaturgische Tradition der lustigen Person 208 - Nachträge zur Textausgabe 210-213 Dūtāngada, in Anlage mit Mahānātaka übereinstimmend 391 Dvārakā 83 Eidechse, eßbar 176 Einhorn-Sage, im Physiologus 25. 70 - beruht auf Rsyaśrnga-Sage 25. 70 Ekaśriga, s. Rsyaśriga Elemente, ihre Zahl 515 Epiker, kennen alte Gātha-Dichtung 106 Erde, keine Luftgottheit 761f.

Erzähler, professionelle, bei Todesfällen 100 Esel, Namen des 753ff. **Etymologisches** Volksetymologische Umgestaltung eines Wortes 44 ali 429f. āļāna 77f. p. kata = krta 111. 142ff. p. kanha = kṛṣṇa (nicht kārsna) 83 kāla 'schwarz' bei Pāṇini aus südl. oder östl. Dialekt entlehnt 554 pr. guśura 544ff. pr. gothişamano 225 tretā 142ff. dādima 557f. deva, am Ende von Komposita = Höchstes 364 dohada 44ff. 183 dvāpara 142ff. 169f. pr. nimsidhiyā 331f. phata 188f. phana 188 phanda 188 phala 183ff. p. bondi 566ff. muktā 179ff. műrchati 180ff. laghusvasr 90f. pr. lajjūka 310f. p. ludda 43f. vi- 'nach verschiedenen Seiten gehend' 434 śama 591ff. sedhā 177f. hesas 781 horaka usw. 249ff. gr. μαμάτραι 79 Falschspieler, steckt Würfel in den Mund 114 – verschluckt Würfel 167 f. Fingermessungen, anstatt Unterschriften 466f. Fingersprache, s. Mudrā Fledermaus, zu den Vögeln gerechnet 743 Formulare für buddhistische Kapitelverhandlungen 526ff.

Nr. I: 527ff.; II: 528: III: 530f.; IV: 531f.; V:534; VI:534f.; VII: 537f.: VIII: 538— 540; IX: 540 Frauen imBuddhismus 34 A. 1 und Würfelspiel 112f. Fünfzahl bei Tieren 175f. - symbolisch 158f. Fürbitten 541f. Gairampcika 544 Gamisa, Stadtname 466f. A. 1 Gāthās (der Jātakas), im Epos zitiert 40. 448—452 Gaurīputrakas, ebenso wie die Mankhas, Bettler, die Bilder zeigen 414 gausura, gusura, ostturkestanischer Titel 544-546, s. gośūra Gāyatrī-Lehre 522 Gebäude, jurtenartiges, mit Rauchloch=Badehaus (?) 266 Geburt, wunderbare 2f. Geisterbeschwörung 404 Gelüste der Schwangeren 44-46. 183 A. 2 Geschmäcke, Lehre von ihnen 581f. 585—591 Ghata, Bruder Kṛṣṇas 83 Glaha, nicht Wurf, sondern Griff, wahrscheinlich das Ergreifen oder die zu oderergreifenden griffenen Würfel, die der Gegenspieler von dem Haufen, den der Spieler hingeschüttet hat, wegnimmt 130—133. 785 Gold und Silber, Annahme von Gold und Silber den buddhistischen Mönchen verboten, Verbot später verschärft 473—475 gośūra, indischer Titel 545, s. gauśura gothişamano> goşthisramaein Beamter des Komitees 225

#### Grammatisches

Sprache der Asaka-Edikte Hochsprache 575 Sauraseni, dem Sanskrit besonders nahe verwandt 560

Wurzeln der Etymologie wegen erfunden 430 A.4 jh Schreibung für z. 233 'hiatustilgendes' at im Sakischen für alteres k 745 A. 3

Lantlehrer Prakrit om vor Enklitika verdoppelt 573

Prakrit p und v zu m 574f.

d > 1.78

lfur Jans d. 428ff. 553ff. im späteren Sanskrit I in vedischen Texten (außer Känya-Rez.) geht nicht unf d. zurück 551---553

l in allen altprakritiselen Dinlekten unßer im Nord-Westen neben d 547 von Pänini nicht anerkmmt 548 im Rgycda wje im Pali für intervokaliselæsd 548 ursprünglich auch in der Schule der Künyas 550f. im Sanskrit bis zumEnde des 4. Jlids. in Nordwesten nachweisbar. dann durch lersetzt 549 f. Lokative im Ostdialekt der Aśoka-Edikte stets auf -asi 275f.

der Asoka-Edikte stets auf -asi 275f.
Akkusativ Pluralis der maskul. a-Stämme im Centraldialekt der Asoka-Edikte auf -āni 279ff. der i-Stämme auf -īni 282 beim Personalpronomen auf -eni 284 anderer Pronominalstämme auf -āni 282f. Formen auf -āni auf Nominativ übertragen

283 - 286

Formen auf -äni in den nordwe-tliehen Dialekt ubertragen 286f.

Formen auf săni îm westlichen Dialekt 287 Akk, Pl. auf săni îm Pali 288 - 290

auf Nominativ ubertragen 290f.

in der Ardhamågadhi der Jainas 294 f.

in Mittelprakrits 293f. Akk. Pl. der #-Stömme auf -e im westl. Diulekt 287, 288

Ablativ auf -āhi 222 Nom. Pl. der a-Stämme auf -e im Ostdialekt der Ašoka-Edikto 299

Perfekt im präsentischen Sinne 380

hims nicht Desiderativbildung 775 A. 1

Praesens himsti wird zu himsati 776f.

Suffix -imant -, -ima 558 Syntaktisches:

Genitiv bei: ad 365 as 365 i 565

grh 561 ff. grah 562 f.

ruj 563

Absolute Konstruktion im Ostdialekt der Aśoka-Edikte 295—300. 308 im Nordwestdialekt 300f. im Westdialekt 301

Granthikas, Vorleser 416ff. GricchischeSchrift, auf Münzen der Kuşanas 235f. gusura, s. gausura

Hamsa, Name der Sonne 512

 ${m Handschriftenkunde:}$ 

205 A. 1

Palmblatthandschrift192 Lederhandschriften 586 Palimpsest 192 die Handschriften in älterer Zeit noch nicht gleichmäßig beschnitten Samuellandschrift 203 Kolophone 690f. 707

Haridyūta, dem Dūtāngada ölmlich 392

Haripuspa, König vonKuci 533

Harirayısa, kennt ültere Fussung des Mahübhürata 6, 17

Hase, eßbar 176

Hecyuka — chin, Hi-chonkin, nicht Noco, sondern Uc-Turfan 543 f. 595 f. 789

Herder 179

Herz, Sitz der Wünsche 47 heşas 781

Hesychios, indische Glossen 79f.

Hetaren 2ff.

H.-Drama 202ff.

Himmelsgegenden 347.358. 516

Hippuka, Ortsnamo 527f. 530. 543f.

110-lao-lo-kia = Rauruka 624f. 631 A. 1

Horaka, horamurta, horamuruda usw. = dānapati 249—251

Hücn-tsang

Ekaśriiga-Sage 24. 70 Suvarnapuspa-Sage 616f.

Geschichte von der Buddhastatue in P'i-mo 624 Hundertundfünfzig, Ausdruck für große Menge 129f. 160

Idyqutšähri, Anlage A, Tempel a, Bild = Bild 9 in Bäzäklik Nr. 9: 267

Igel, eßbar 176

Ikkaku sennin, beruht auf der Ŗṣyaśṛṅga-Sage 70 Imaraka, Ortsname 538 Indrārjuna, König von

Agni 620 Inschriften

Fundorte: s. Stellen-index

- auf Steinkisten 213ff.

Inschriften
auf aufgerolltem Silberband 223;

- auf weißer Tafel oder Wandbildern 256
- mit Nadeln in Metall gepunzt 223
- Allahābād-Inschrift des Samudragupta 241. 254
  Bäzäklik 256—274
  Baļagāmi 718f.
  in Kamboja 417
  Jōgīmārā-Höhle 395A. 4
  Junnar 242
  Managoļi 718f.
  Mānikiāla 249f.
  Mathurā 244—252
  Löwenkapitell 244—250
  Brāhminschriften 721 ff.
  726

Nāsik 239 f. 241 f. Taxila 250

Isisinga, s. Ŗṣyaśṛṅga Jātaka

Gāthās vertreten brahmanischen Dharma 177

- Reste volkstümlicher
   Dichtung von Buddhisten gesammelt 34f.
- z. T. nicht buddhistischen Ursprungs 97ff. 359
- ursprünglich buddhistische Gāthās 35 A. 2
- von Epikern benutzt33f. 39f. 111
- weichen von brahmanischer Sage ab 83f.
- älter als Mahābhārata28 A. 6. 83f.
- Gāthā-Handschriften 29 m. A. I
- Prosaerzählung jünger und im Widerspruch mit den Gäthäs 17ff. 35ff. 67f. 81f. 83. 84ff. 351f. 356ff.
- Prosa aus 'singhalesischerFassung übersetzt
   29
- ursprüngliche Geschichte in zwei zerlegt 96. 357f.

Jātaka stilistische und formello

Vorläufer der Epik 106ff. 361

- Alambusajātaka (523): 115
- Alambusajātaka (523) Rsyaśrnga-Sago 26
- Ananusociyajātaka(328): 96f. 105
- Aņḍabhūtajātaka (62):112—115
- Dasarathajātaka (461):35—40. 97
- Ghatajātaka (454): 82.95
- Jayaddisaj. (513): 36
- —Kaṭṭhahārijātaka(7):357
- —Kharādiyajātaka (15):37
- Kṣāntijātaka der Jātakamālā in Ajanṭā-Fresken 74—76
- Kumbhajātaka (512): 82
- Littajātaka (91): 114
- Mahāsutasomajātaka (537): 175f.
- Mahāummagga (546): 80—82
- Matarodanajātaka (317): 96
- Maţţakundalijātaka (449): 95
- Migapotakajātaka (372): 96
- Maitrībalajātaka der Jātakamālā in Ajaņţā-Fresken 76f.
- Naļinikājātaka (526)
   Rsyasriga-Sage 26—35
- Saṃkiccajātaka (530): 82
- Setaketujātaka (377): 346—349
- Somadattajātaka (410): 96
- Sujātajātaka (352): 95f.
- Uddālakajātaka (487): 352—355
- Uragajātaka (354): 97
- Vidhurapanditaj. (545):107—115. 139ff.
- Spiellied im Vidhūrapaṇḍita (545): 109ff.168f.

Jātakamālā, Ksāntijātaka und Maitrībalajātaka in Ajantā-Fresken 74—77

Justizverwaltung, Spruch über ∼ 448 f.

Ka Prajāpati 382

Kahāpaṇa, kleine Kupfermünze 474f.

Kaïsara = Caesar, Titel Kanişkas II. 233f.

Kālayavana-Sage, vielleicht dem Jātaka-Kommentar bekannt 89

Kali, ein bestimmter Wurf beim Würfelspiel 111

- fährt als Würfeldämon in Nala ein 141 A. 3
- fährt als Würfeldämon aus Nala aus 163
- personifizierter Unglückswurf 165f.

Kandjur, Legende von Rsyaśrnga 20—24

- Verwandtschaft mit Jātaka-Fassung 26f.
- jünger als brahmanische Fassungen 27
- Mahāvastu nicht direkte
   Quelle der tibetischen
   Fassung 66
- Kanişka II., Sohn des Vajheşka, Kuşānkönig 231—233. 787
- Kapila, Schutzgott von Agni 620

Kastendichtung 35

Kastenwesen, von Aśvaghosa bekämpft 207

Kata, Bezeichnung eines bestimmten Wurfes beim Würfelspiel (Krta) 111 Kātantra, drei Rezensionen 660—663. 671—677

- Kommentare 677-681
- beruht auf Kaumāralāta714ff.;
- Kalāpa genannt 716ff.Kaumāra genannt718ff.
- Kaumāralāta 685ff. Technische Ausdrücke 708—711
- berücksichtigtSchrift711



Marāthī, beruht auf Māhārāstrī 508 Mātrceta 714 Medizinische Texte 579ff. Memorialverse, über Vertragsbruch des Königs 442-445 — umgedeutet auf Lüge

- bei Zeugenaussage 444f.
- auf ungerecht urteilenden König 445-448
- auf Zeugenaussage übertragen 448-454
- in Sūtras aufgelöst 441. 450

Metrik, als textkritisches Hilfsmittel 4. 35, 198ff. 207

Mienenspiel, vorbedeutend 207 f.

 $Mi\beta handlung$ eines Ŗși nicht als ungeheuerlich empfunden 83 A. 5

Mittelindische Wörter  $_{
m im}$ Sanskrit 46. 78

Mönchssanskrit der zentralasiatischen Klöster 263

Mohur, ursprünglich muhr, Siegel 470f.

Mudrā, Hand- und Fingerstellungen bei religiösen Verrichtungen und im täglichen Leben 484f.

- beim Vortrag vedischer Texte 485f.
- beim Rechnen 486f.
- Siegel, im Sanskrit für Münze gebraucht 471f. Münzwardein 477

Mūlasarvāstivādin, Vinaya: Zitate in den Beischriften in Bäzäklik 256ff. 787 Multān 651

Mūra, sakisch: Münze 465-468

- in Ostturkestan die chinesische Kupfermünze (cash) 468f.

Nagalaviyohālaka, Stadtrichter 334. 337 Naivāsika 621

Nata 427f.

Nebenfiguren in den Pranidhi-Darstellungen von Bäzäklik 265

Nordarisch, falscher Name für Sakisch 242

Nüssespiel, s. Vibhitakanüsse

Numismatisches

Münze des Kharaosta 252 Münze des Rājūla 253 Münze der Kusanas 254f. Griechische Schrift auf den Münzen der Kuşanas 235f.

Opfer 19

Opfermenschen 145 Opferwettstreit 152

Oppian, über das Stachelschwein 179

Pacīsī-Spiel 118 A. 4

- Kaurimuschel beim Pacīsī-Spiel 123

Padmapurāna,  $\mathbf{Text}$ der Rsyaśrnga-Sage 6—15

- die bengalische Rezension die ältere 7 A. 1
- benutzt Mbh. 14f.
- beeinflußt seinerseits Mbh. 11—14

Padmāvatī-Sage, Nachbildung der Rsyasrnga-Sage 69

Paginierung von indischen Handschriften 196f.

Pajunna = Pradyumna 91Paläographisches

Schrift der Kuşana-Periode 586 nordwestliche Gupta-Schrift 681-685 Besonderheiten der Brähmī von Bhaţţiproļu 221 Worttrennung berücksichtigt 222 zentralasiatische Brähmi 596f. 607f. Brāhmī 191f.

älteste zentralasiatische archaische nördliche zentralasiatische Brāhmi vor Anfang des 6. Jahrh.

526f.

nördliche zentralasia sche Brähmi 663-66 späterer Typus erst A fang des 7. Jahrh. 533 538 zentralasiatische kursi

Brāhmī 466f, A. 1 Verhältnis der Drāvi zur Brāhmī 216f.

la in der ältesten Brāhr 547

schon früh vielfach durc la ersetzt 547f. 551 kein Zeichen für lha 54'

la und la vielfach ve wechselt 548-550

ysa auf Münzen der wes lichen Kşatrapas 237 ysa sakische Schreibun

für z 238

Zahlzeichen für 40 un 70:721-726

u und ru in der Brähn verwechselt 631f.

Bestimmung der Zeiche für sa und sa in de Drāvidī 213-217

Pali, nördlich der Na madā entstanden 508

Palikanon, Schriften au Ostdialekt übersetzt 288 - 291

Palimpsest 192

Pallava-Beinamen, ähnliche Namensbildunge in Inschriften 225

Palmblatth and schriften191ff.

mit fün  $Pa\~ncik\=a$  -Spiel, Kaurimuscheln oder Spänchen gespielt 128

Pāṇini, seine Zeit 473 — sein Sprachgebrauch stimmt zum Vedischer

Parișad, Behörde 313—316 Patañjali kennt die Geschichte von der Tötung des Kaṃsa, erwähnt Darstellung auf der Bühne und im Bilde 94

Patronymikonbildung 224f.

Register: III. Sachverzeichnis

- Perlen, nach späterer Anschauung aus Regentropfen entstanden 179
- nåch älterer aus dem Blitze 181f.
- schützende Amulette 181f.
- Etymologie von muktā179f. 182
- Permutationen der äyas 134ff.
- Peshāwar, Vasen-Inschrift nicht metrisch 219 A. 1
- Petaratthu, Ankurap.
  - 91---93
- Pferd, wertvoller als Kuh 443f. 457 A. 2
- Physiologus, Einhorn-Sage 25. 70 A. 2
- beruht nicht auf Aclian25 A. 5
- P'i-mo = Pein, Peym, heute Uzun-Tati 624-626
- Pipiāhwā, Inschrift nicht metrisch 219 A. 1
- Pirāva, Landesname 466f. A. 1
- wahrscheinlich = Pirova der Niya-Dok. 466f. A. 1
- Plinius, über Stachelschwein 178f.
- Po 'weiß', Name der Kuci-Dynastie in chines. Quellen 530
- Poşapura, das heutige Peshāwar 231
- Po-tiao = Vāsudeva 235 Prajāpati, sechzehnteilig 522 f.
- Prakarana, bürgerliches
  Schauspiel 202f.
- Prākrit der älteren Dramen nicht nach Grammatikern zu verbessern 497 A. 7
  - Dialekt der Bhattiprölu-Inschriften 217
- Prāṇa, den Sinnesorganen übergeordnet 378. 381
- mit Sāman identifiziertPrajāpati 382

- Prāṇa, Prāṇa und Wasser 512f.
- Prāṇas Stützen des Brahman 517f.
- Pranidhicaryā des Bodhisattva unter früheren Buddhas 255. 260
- Pratisthāna, bei Kausāmbī
  721
- Puppen 426f.
- Puruşa, viergeteilt 521f. puta, im Sinne von Angehöriger 231
  - s. auch putra
- Pūtikhaṣa, eßbares Tier 176
  putra, (putta) bezeichnet
  Zugehörigkeit zu Geschlecht usw. 86. 347 A. 3
  s. auch puta
- rājaputra = kṣatriya 86 rējūtirāja, Übersetzung des iranischen Titels ṣaonano ṣao 234
- Rājūla 253 Rāma-Sage, im Jātaka 35—39
- in alten Gäthäs 39f.
- Namen der Helden als Eigennamen in Inschriften 225
- Rāmāyaņa, Ŗşyaśrnga-Sage 16—18
- Text jünger als der des Mahābhārata und Padmapurāņa 17 f.
- Bengali-Rezension jünger als Vulgata 18 A. 1
  - benutzt alte Gāthās 38—40
  - Ratte, Gaņešas Tier 740 Rauhiņeya, vorkommend in Inschriften des 14. Jahrhunderts 87
  - Redaktionen, verschiedene, eines Sagenstoffes in derselben Sammlung 48
  - Regenlosigkeit 2ff. Reliquienbehälter 213ff.
  - Rhinozeros 176f.
  - Rohineyya = Balarāma 87 Rotwerden, Zeichen zorniger Erregung 419f.

- Rşyasriga, älter Rsy° 1A.1
- ein Ŗși 1
- Ahnherr der Sr

  r

  givara
   Rajputen 72
- in den Brāhmaņas 1
- im Mahābhārata 2—6
- in der Grantha-Rezension des Mahābhārata 51—64
- im Harivaṃśa 6
- in der Bhāratamañjarī 15f.
- im Bālabhārata 15f.
- im Rāmāyaņa 16-18
- im Padmapurāņa 6—15
- im Skandapurāņa 18—20
- im Bhāgavatapurāņa 20 A. 2
- im Šivapurāņa 20 A. 2
- im Alambusa-Jātaka 26
- im Naļinikā-Jātaka 26
- im Mahāvastu 65—69
- in der Avadānakalpalatā 24. 65. 69
- im Kandjur 20-24
- im Buddhacarita 6
- im Ta-chi-tu-lun 70
- in Ikkaku sennin 70
- bei Hüen-tsang 24. 70
- Nachbildung in der Geschichte von Padmävati im Mahävastu 69
- Nachbildung in der Geschichte von Valkalacīrin in Vasudevahindi 71
- in Hemacandras Sthavirāvalīcarita 70 f.
- Nachbildung in der Geschichte von Kämamañjarī in Daņdins Daśakumāracarita 20
- Sage im Physiologus benutzt 25. 70 A. 2
- benutztim Barlaam und Joasaph 72
- Darstellung in Devandahalli 41
- Darstellung in Bhārhut
   41
- Darstellung in Amarāvatī 41—43

Rūpa, Name einer Kunst 478f. 489

- Verkleidungskunst 479
- Plastik 479f.
- Handschriften abschreiben 480
- angewandte Arithmetik480
- Münzkunde 480f.
- Prägebild, wird Bezeichnung der Münze 477 f.
- Lesekunst 483
- Fingerstellungen 487. 489
- beim Vortrag von Texten 487f.

rūpadakhas, Ärzte 488f. rūpaka, Münze 477f. rūpya, Silber 472

- eigentlich geprägte Münze 473—475
- daher Rupie 476f.
   Sagen vom Untergang von Städten in Ostturkestan 624—626
- — in Indien 626—631
- — von Rauruka im Divyāvadāna 631—637
- — in der Bodhisattvāvadānakalpalatā 637f.
- — im Tsa-paotsang-king 638—640
- — bei Hüen-tsang 640 f.

Šaka-Ära 239—241 Šakas, im Mahābhāşya 240f.

- in der Allahābād-Inschrift 241
- im Harşacarita 241
- in westlichen Höhleninschriften 241f.

Sakastana, Σακαστανή 244—248

Sakisch, iranische Sprache mit zahlreichen indischen Lehnwörtern 242

— iranische Sprache, nicht nordarisch 463f.

Saṃvargavidyā 365

Saṃvargavidyā, Umgestaltung der Lehre von Vāyu und Prāṇa im Brāhmaṇa 384—390

 benutzt Ausdrücke des Würfelspiels 385
 Sanmira, kuc. Name 618
 Sanskrit, Sprache des buddhistischen Kanons 713f.
 Sanskritisierungen in den Inschriften 217 A. 2

— bei Volksausdrücken unterblieben 178

- falsche 46. 179—183 Śāriputraprakaraṇa 190 ff.
- Text 191-198
- Rekonstruktion des Inhalts 198—200. 204—210
- ein Prakaraņa 202f.
- in neun Akten 203 sarvalogaiśvara, Titel der beiden Kadphises 234 Sarvāstivādins, Pranidhibilder und die dazugehörigenVerse in Bäzäklik stammen von den Sarvāstivādins 263

saubha, sobha, Fata Morgana 425f.

Sauvīras 646 ff.

Schachbretter, in den Boden eingezeichnet 117 A. 2 Schattenspiel, chāyānāṭaka 392

- in Java und Siam 392f.412
- im heutigen Indien 393
- durch Nilakantha bezeugt 393f.
- in Therīgāthā 394f.
- in China 403f. 412
- Abarten in Siam 413. 415f.
- Abarten in Java 392f.413. 415

Schattenspieler, rūpopajīvin 394

- saubhya (?) 402
- saubhika 402
- śaubhika, śobhika, śobhanika 406f. 422f.
- ihre Kunst 423f.

Schattenspieler, ihr Name 425—427 Schenkungsformulare,

s. Stellenindex unter Formulare Schildkröte, eßbar 176

Schriftarten (Brāhmī etc.), s. Paläographisches

Schriften, Entlehnung von Zeichen mit ursprünglich anderem Lautwert 217

— lokale Differenzen 217 Schwarzwerden, Zeichen der Furcht 419f.

Sechszahl, bei Tieren 177 Segenssprüche der Eltern 36 m. A. 1

Setaketu = Švetaketu 346 ff.

Sibis 648f.

Sica, Stadtname 466f. A. l Silbermünzen, schon im

5. Jahrh. vor Chr. 475f. Sindhuland 650f.

— westlich vom Indus 651 Sindhu-Sauvīras 648ff. Sivapurāņa, Ŗṣiṣṛṅga (!)-

Sage 20 A. 2 Skandapurāna, Rsyasrnga-

Sage 18—20
— benutzt späteren Rāmāyaṇa-Text 19f.

Skandhākṣa, Schutzgott

von Agni und Kuci 620 Sodasakalavidyā 509ff.

 beruht auf Lehre vom Purusa und von Prajāpati 522f.

Sonnenstand 179
Späher des Königs schon
in arischer Zeit 462f.

Spänchen (śalākā), zum Spiele benutzt 124

Spaltung einer Person in mehrere auf den Darstellungen 264. 270

Speiseregel, sozial beschränkt 175f.

Spielkäuser 174 Spielkreis, dyūtamandala

113-115

Spiclsaal 109 Spruchdichtung, Personen der Heldensage in den Mund gelegt 101

Śraddhā, Herzenstrieb, bei der Gabe nötig 364

Stachelschwein, eßbar 176ff.

- gefährlich für Hunde 178f.

Sthavirāvalīcarita, Valkalacīrin-Sage 70f.

Sung-yün 625

Sűryaprabhã, Königin von . Agni 620

Suvarnadeva, kue. Swarnatep, chin. Su-fa-te, König von Kuci 535ff. 618

Suvarņapuspa, Konig von Kuci im 7. Jahrh. 533

- Almherr der Dynastie von Kuci 614-617

Svayamprabhā, Gemahlin des Tottika 606. · Śvetakctu, der eingebildete junge Brahmane, im Jā-

taka 346—355 - in älterer Sanskritliteratur 349

— in Chandogya-Upanişad 349—350

— in Kauşītakī-Upanişad 350

— im Sänkhāyana-Śrauta-

sütra 350

- Patronymikon Uddālaka, Auddālaki 353—357 Śyāmāka 636. 642 A: 2. 645

Ta-chi-tu-lun, Rsyaśrnga-Sage 70

Takman, Fieberdämon 433-438

Tätowierung 265

Teppich, Einschränkungsregel gegen neue Teppiche für Mönche 269 A. 2

Tiere, fünfkrallige, eßbar 175ff.

- in Upanisads 365

- Verkünder des Wissens 509f. 515

Ticrkreis, ostasiatischer. von Chinesen erfunden 736 - 738

- - astrologischer Zyklus

— — im Divyāvadāna 733 f.

— — im Mahāsamnipātasntrn 734-738

- - im tib. Padma thauyig 731f.

- - in Sanskrithandschrift aus Sorčug 741 - 748

- - in manichäischer Handschrift 748-750

- - in sakischen Urkunden 750f.

- - in krorainischem Wahrsagebuch (?) 727— 731. 738-741

- im Schi-örh-yüanscheng-siang-juei-king 731 f.

- - in einem astrolog. Werk 732

- - im Smo-bdun žespa skar-mai mdo 732f. Tierkreisdarstellungen auf turkestanischem Teppich 731 A. I

- auf chinesischen Spieder T'ang-Zeit geln 731 A. 2. 744f.

- in Tempeln von Chidambaram und Trichinopoly 731 A. 3

Tiger (Sternbild), im Chinesischen ein Krieger 740 Titel der Kusana als Weltherrscher: mahārājā rājātirāja devaputra kai-

sara 234 Tocharisch, Grammatisches 536f.

Tottika, König von Kuci 606, 617

Tränen schaden dem Toten, . um den sie vergossen werden 99

um Verstorbene Trauer töricht und sündhaft 98f.

Trostgeschichten (śokāpanodana) 37ff.

- bein Tode von Angehörigen allgemein indisch

- in Ritualtexten vorgeschrieben 100

- daher in Jātakas zahlreich 100

- im Epos 101f.

Trunkenheit, Ursache des Keulenkampfes der Yādavas 85f.

Uddūlaka, Patronymikon des Svetaketu 353-357 Udrāyana, König von Rau-

ruka 631 ff.

Udyāna 496 Uncheliche Geburt, unan-

stößig 511 Unterweisung, nur vom Lehrer statthaft 524f.

Usavadāta, Usabhadāta, Usabhadatta, sakischer Name 243

Uttaramadhurā = Mathurā an der Jamuna 88 Vāc, viergeteilt 521f.

Vajheska, Vāsiska, Kuşanakönig 233

valkala-Darstellungen, in der zentralasiatischen Kunst 271f.

Valkalacīrin-Sage, Nachahmung der Rşyaśrnga-Sage 70f.

— in der Vasudevahindi 785 Varsopagamana-Formel 527 ff.

Varuna, der Ergreifer 563 Vāsudeva, Kuşana-König 235

Vasudevahindi, Valkalacīrin-Sage 71f. 785 *Vasuyaśas*, König von Kuci

529f. 617 Vāyu, höchste Gottheit

378. 383 – mit Sāman, identifiziert

378 - Odem der Götter und Menschen 383

Sproß der Himmelsgegenden 512

Verstoβ, gegen buddhistische Dogmatik in den Darstellungen 273

Vertragsbruch des Königs verursacht Tod von Verwandten 442—444. 454—456

— auch nach iranischer Anschauung 456—460

— arisch 461

Vibhītakanüsse, als Würfel benutzt 122—125.

 das Spiel mit Nüssen im Veda und in der Ritualliteratur 125

 im Mahābhārata außer dem Virāţaparvan 125f. 134

*Vidūṣaka*, im Śāriputraprakaraņa 208

Viertel, der kleinere Teil gegenüber dem unendlich großen, später wörtlich gefaßt 521 f.

Vinaya der Mūlasarvāstivādins enthält keine turkestanischen Elemente 641. 657

Virāj, höchstes Prinzip 387—390

Virāṭaparvan, spätere Sitten und Gebräuehe im 126

Vīyabhaya 656 ·

Vokkāņa 636. 642. 645 Vyāghra, Schutzgott von Agni und Kuei 620 Vyākaraņa 260 Wahrsager, professionelle

Wahrsager, professionelle 139

Wasserspende an Tote 38 Weihinschriften, nicht bestimmt gelesen zu werden 220. 246f.

Wein und Weinbau in Ostturkestan 728—750

Wiehern des Pferdes, glückbringend 767 ff.

Wissen, höher als Werk 384

— vedisehes, gilt weniger

 vedisehes, gilt weniger als reeliter Wandel 359f. Würfel, akşa, der allgemeine Ausdruck für alle Arten Würfel 125f.

zweifarbig 126 A. 1.170 ff.

s. auch Langwürfel
Würfelbecher, in Indien unbekannt 120 A. 1. 130.
131 A. 2

Würfelbehälter (akṣāvapana) 119f.

Würfelbrett (phalaka) 115

— (paṭṭaka) 119

— im alten Spielc unbekannt 116—119

Würfeln mit rechter oder linker Hand 130

s. auch Langwürfel
 Würfelorakel im Bower
 Manuscript 127. 134 ff.

— in der Pāśakakevalī 128. 134 ff.

Würfelrausch 111 Würfelschach 172, 174 Würfelspiel I. das ältere mit vibhītaka-

Nüssen — im Rgveda: 150 Würfel

benutzt 129f. 160 — nicht vier Würfel 130

- vielleicht = bhara 152 A. 1

— in der vedischen Literatur 160ff.

— in den Upanisads 166f.

— in der Ritualliteratur 128. 156—160

— fünf Würfel benutzt 128

— 49, 100, über 100, über 1000 Würfel 128

kein eigentliehes Würfelspiel 161

— im Epos, mit Ausnahme des Virātaparvan, Haufen von Würfeln benutzt 129. 162 ff.

 Identität des epischen und vedischen Spieles 166

— in der kanonischen Paliliteratur 167ff.

Technik des Nüssespiels
 (Aussondern des genann-

ten Wurfes aus dem hingeschütteten Haufen) 149. 160—162

Würfelspiel,

Bedeutung der Zählkunst für das Spiel 162—166

 Spielregel beim rituellen Würfelspiel 156ff.

II. das spätere mit Langwürfeln im Virātaparvan des Mbh., im Spiellied des Vidhurapandita-Jātaka, in den Würfelorakeln und in klassiselier Literatur 166f.

Einsatz (vij) 131 ff. 165.

- nicht glaha 131 f.

- ved. dhana 133 A. I

— cinsetzen =  $dh\bar{a}$  148A.3

— im Mbh. 164ff.

— in Teile zerlegt 114 A. 4. 167

- Gewinn150ff.153A.1.155

- Spielregel 370

— = Samvarga-Methode 375—376

 Ausdrücke des Würfelspiels von der Samvargavidyā benutzt 385

 Regeln über die Verteilung des Einsatzes 164ff.

— Würfelzahl 127ff. 175

— der König spielt dreimal 159

— mit Brettspiel kombiniert 170—174

 Spielausdruck bildlich gebraucht 147. 150. 175
 Wunschstein läßt Geld und Juwelen regnen 469f.

Ysamotika, Vater des Castana, nicht Ghsamotika 236—238. 255

sakraler Name 242
 Yuta (yukta), Delegierte
 der Parisads 316f.

Zählkunst, sofortiges Absehätzen großer Mengen

134. 161—164 Zeitrechnung, s. Ära

Zeugen, zur Wahrheit vermahnt 438—442